
Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|248 
 

                                                                    INSTITUT AGAMA ISLAM  

PANGERAN DIPONEGORO NGANJUK                                                                    

                                                                    http://ejurnal.iaipd-nganjuk.ac.id 

 

 

INTEGRASI WAHYU DAN AKAL UNTUK MEMBANGUN 

ARGUMEN YANG KOKOH BIDANG ILMU KALAM 

Tiara Renata1  
Program Studi Manajemen Pendidikan Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 
tiararenata412@gmail.com 

 

Info Artikel 
Submit    : 13 Juni 2025 
Revisi      : 15 Agustus 2025 
Diterima  : 10 September 2025 
Publis      : 22 Oktober 2025 
 

Abstract 

Tulisan ini mengkaji bagaimana relasi antara akal dan wahyu 
memberikan kontribusi signifikan terhadap konstruksi 
argumen dalam khazanah ilmu kalam. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kepustakaan (library research), 
yakni dengan menghimpun sumber-sumber dari literatur 
primer maupun sekunder yang relevan. Data yang diperoleh 
kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis 
untuk memperoleh pemahaman yang menyeluruh.  

     Hasil penelitian ini mengungkapkan tiga pokok penting: 
pertama, akal memperoleh tempat yang mulia dalam Al-
Qur’an, terlihat dari berbagai ayat yang mendorong manusia 
untuk berpikir. Kedua, dalam dimensi teologis, terdapat 
perbedaan penekanan antara akal dan wahyu, seperti tampak 
dalam aliran Mu’tazilah yang lebih mengedepankan akal, 
sementara Asy’ariyah menempatkan wahyu di posisi utama 
dengan peran akal yang lebih terbatas. Ketiga, dalam 
pandangan para filsuf Muslim seperti Ibn Rusyd dan al-
Kindi, akal dan wahyu tidak dipertentangkan, melainkan 
dipandang sebagai dua sumber pengetahuan yang saling 
melengkapi dan harmonis. 

Keywords  Akal, Wahyu, Ilmu Kalam, Integrasi, Pemikiran Islam  

 

 

                                                             
 

http://ejurnal.iaipd-nganjuk.ac.id/
mailto:tiararenata412@gmail.com


Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|249 
 

Pendahuluan 

 Ilmu Kalam sebagai cabang keilmuan Islam memiliki peran penting dalam 

mengonstruksi argumentasi keimanan secara rasional dan sistematis. Sejak awal 

perkembangannya, ilmu Kalam telah memosisikan diri sebagai disiplin yang mengkaji 

persoalan-persoalan teologis mendasar seperti keberadaan Tuhan, sifat-sifat-Nya, 

kehendak bebas manusia, dan keadilan Ilahi. Dalam proses pembentukannya, dua 

sumber epistemologi utama, yakni wahyu dan akal, menjadi pilar yang tidak terpisahkan. 

Wahyu berfungsi sebagai dasar normatif-teologis yang bersifat transenden, sementara 

akal berperan sebagai alat untuk memahami dan menjabarkan wahyu secara logis dan 

argumentatif dalam konteks historis tertentu.2 

Relasi antara akal dan wahyu dalam Islam telah menjadi diskursus panjang yang 

diwariskan oleh berbagai mazhab teologis klasik. Mu’tazilah, misalnya, menekankan 

supremasi akal dalam memahami nilai-nilai moral dan keadilan Tuhan. Mereka 

berpandangan bahwa akal memiliki kapasitas otonom dalam menilai baik dan buruk 

serta dalam memahami wahyu. Di sisi lain, Asy’ariyah menegaskan bahwa akal hanya 

dapat berfungsi dalam batasan tertentu, sementara wahyu adalah sumber kebenaran 

mutlak yang tidak bisa dijangkau secara utuh oleh rasio manusia.3 Perbedaan ini 

menunjukkan bahwa dinamika antara akal dan wahyu bukan hanya menjadi wacana 

akademik semata, tetapi juga berimplikasi besar dalam pembentukan kerangka teologis 

umat Islam sepanjang sejarah. 

Lebih jauh lagi, para filsuf Muslim seperti al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn 

Rushd, mencoba merumuskan hubungan antara akal dan wahyu secara lebih filosofis. 

Ibn Rushd dalam karyanya Fasl al-Maqal bahkan menyatakan bahwa kebenaran filosofis 

dan kebenaran wahyu tidak akan pernah saling bertentangan, sebab keduanya berasal 

dari sumber yang sama Allah.4 Hal ini menunjukkan bahwa dalam pandangan filosofis, 

akal dan wahyu tidak hanya dapat berdampingan, tetapi juga saling melengkapi dalam 

menyingkap kebenaran. Pandangan ini menjadi sangat penting untuk dikaji kembali 

dalam konteks kontemporer, mengingat tantangan zaman modern menuntut 

pemahaman keagamaan yang tidak hanya taat pada teks, tetapi juga tanggap terhadap 

perkembangan rasionalitas dan sains. 

Dalam konteks inilah, penting untuk mengangkat kembali tema integrasi antara 

wahyu dan akal dalam membangun argumen teologis yang kokoh. Integrasi bukan 

sekadar kompromi antara dua sumber pengetahuan, melainkan sebuah upaya 

membangun koherensi epistemologis agar ilmu Kalam tidak kehilangan relevansinya. 

                                                             
2 Abid Nurhuda, “Conceptions Of Reason And Revelation In Discourses Mu ’ Tazilah , Asya ’ Riyah , 
And Maturidiyah ( Samarkhan And Bukhara )” 25, no. 1 (2024): 132–42. 
3 Usman Ghani, “Faith , Logic , and Modern Challenges : The Adaptive Journey of ’ Ilm Al-Kalam in 
Islamic Thought” 24, no. 1 (2025): 16–29. 
4 Hendrawan, “Understanding the Concept of Intellect and Revelation from the Perspectives of Asy ’ 
Ariyah and Maturidiyah,” Islamic Studies in the World 1, no. 1 (2024): 2028, 
https://journal.ypidathu.or.id/index.php/islamicstudies/article/view/1009. 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|250 
 

Selain itu, pemikiran yang mengabaikan salah satu dari keduanya berpotensi melahirkan 

pemahaman keagamaan yang ekstrem baik dalam bentuk liberalisme tekstual maupun 

rasionalisme kering yang memisahkan agama dari realitas sosial. 

Berlandaskan kerangka tersebut, tulisan ini akan mengeksplorasi bagaimana 

integrasi wahyu dan akal dapat menghasilkan argumen-argumen keimanan yang tidak 

hanya kokoh secara logika tetapi juga setia terhadap nilai-nilai wahyu. Pendekatan ini 

sangat relevan dalam menanggapi tantangan kontemporer yang menuntut adanya 

pendasaran teologis yang kuat sekaligus terbuka terhadap perkembangan ilmu dan 

pemikiran. Oleh karena itu, penulis menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi 

kepustakaan untuk menganalisis narasi-narasi integrasi tersebut, baik dalam tradisi 

teologis klasik maupun dalam pemikiran filosofis Islam. 

 

Metode 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka (library 

research), dengan menggali dan menganalisis berbagai sumber literatur yang berkaitan 

dengan integrasi wahyu dan akal dalam bidang ilmu Kalam. Pendekatan ini dipilih 

karena sifat kajiannya yang bersandar pada gagasan-gagasan filosofis dan teologis, yang 

sebagian besar terekam dalam teks-teks klasik dan modern. Literatur yang dijadikan 

bahan kajian mencakup karya-karya klasik seperti al-Iqtishad fi al-I’tiqad karya al-Ghazali, 

Fasl al-Maqal oleh Ibn Rushd, dan al-Risalah al-Qadiriyyah dari al-Kindi, serta literatur 

kontemporer berupa jurnal-jurnal ilmiah dan buku-buku akademik dari para pemikir 

Islam modern. 

Data primer dalam penelitian ini adalah gagasan-gagasan yang bersumber langsung dari 

para tokoh pemikir Islam klasik dan modern yang membahas relasi antara akal dan 

wahyu. Sedangkan data sekunder berasal dari kajian-kajian ilmiah yang membahas 

pemikiran mereka, baik dari jurnal nasional maupun internasional. Penelitian ini 

menggunakan teknik analisis deskriptif-analitis, yaitu dengan menjelaskan pemikiran 

para tokoh, menganalisis struktur argumen mereka, serta mencari titik temu dan 

perbedaan dalam pendekatan mereka terhadap akal dan wahyu. 

Langkah awal dalam analisis ini adalah mengklasifikasi pemikiran-pemikiran tersebut ke 

dalam kategori teologis (seperti Mu’tazilah dan Asy’ariyah), filosofis (al-Kindi, Ibn 

Rushd), dan hermeneutis (misalnya, pemikir kontemporer seperti Nasr Hamid Abu 

Zayd). Setelah itu, penulis melakukan interpretasi terhadap teks dengan memperhatikan 

konteks historis dan epistemologisnya. Proses ini penting untuk menghindari kesalahan 

dalam memahami maksud asli dari teks dan pemikiran yang dikaji. 

Validitas data dijaga dengan menggunakan triangulasi sumber, yaitu membandingkan 

berbagai literatur yang membahas tema yang sama dari sudut pandang berbeda. Selain 

itu, penulis juga mengkaji literatur dalam bahasa Arab dan Inggris untuk memperkaya 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|251 
 

perspektif dan memperdalam pemahaman terhadap wacana yang ada. Hal ini penting 

untuk menjamin bahwa analisis yang dilakukan tidak bersifat sepihak atau bias terhadap 

aliran tertentu. 

Dengan menggunakan metode ini, penelitian diharapkan mampu menggambarkan 

secara menyeluruh bagaimana akal dan wahyu dapat disatukan dalam satu kerangka 

berpikir yang integratif. Lebih jauh, pendekatan ini memungkinkan penulis untuk 

menawarkan kontribusi baru dalam diskursus ilmu Kalam kontemporer yang relevan 

dengan tantangan zaman. Keseluruhan metode ini bertujuan untuk merumuskan 

kembali kerangka berpikir teologis yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

argumentatif, rasional, dan aplikatif. 

 

 Pembahasan  

 Relasi antara akal dan wahyu dalam tradisi Islam terbentang luas, mencerminkan 

spektrum intensitas rasionalitas di antara aliran-aliran teologis klasik hingga modern. 

Sebagai contoh, Mu’tazilah memberikan poros berat pada akal sebagai instrumen utama 

dalam mengenali kebenaran, termasuk moralitas dan eksistensi Tuhan. Menurut 

penelitian Abid Nurhuda, intensitas penggunaan akal paling dominan terjadi dalam 

aliran Mu’tazilah dibandingkan Asy’ariyah dan Maturidiyah.5 Al-Qur’an memang 

menjadi sumber otoritatif, namun akal diperlakukan sebagai pintu pertama masuknya 

manusia ke wilayah religiositas—yakni wahyu hanya melengkapi struktur rasional yang 

sudah terbangun. Ini menempatkan wahyu dan akal sebagai elemen yang saling 

bergantung: akal yang memulai, wahyu yang menverifikasi. 

Berbeda tetapi tidak bertentangan secara struktural, Asy’ariyah menegaskan 

supremasi wahyu dalam hal-hal berkaitan sifat Tuhan dan otoritas hukum. Meski 

demikian, mereka tidak menolak peran akal sama sekali; hanya saja akal dikonstruksi 

untuk mendukung, bukan memimpin, relasi epistemologis tersebut. Asy’ari 

mengklasifikasikan sifat ketuhanan ke dalam dua kategori: akliyah (diketahui akal) dan 

khabariyah (diberitahukan wahyu), sehingga akal memiliki ruang untuk membahas yang 

pertama, namun untuk yang kedua, ia diserahkan sepenuhnya kepada wahyu. Model ini 

menghadirkan keseimbangan yang menjauh dari ekstremisme, sekaligus menjaga 

otoritas wahyu sebagai final. 

                                                             
5 Nurhuda, “Conceptions Of Reason And Revelation In Discourses Mu ’ Tazilah , Asya ’ Riyah , And 
Maturidiyah ( Samarkhan And Bukhara ).” 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|252 
 

Perbedaan paradigma inilah yang membentuk panggung bagi filsafat Islam, 

khususnya bagi Ibn Rushd, yang melontarkan gagasan bahwa “truth cannot contradict 

truth.” Dalam Fasl al-Maqal, Rushd menyatakan bahwa konflik antara rasio dan wahyu 

muncul hanya karena metode interpretasi yang keliru, dan jika digunakan akal 

demonstratif dan hermeneutik wahyu dengan tepat, maka kedua sumber akan berada 

dalam harmoni.6 Peneliti kontemporer menegaskan bahwa bagi Rushd, rasionalitas tidak 

hanya sah di dalam ranah teologi, tetapi juga perlu mengintervensi wahyu dengan cara 

menafsirkan secara allegoris bila terjadi kontradiksi tekstual.7 

Selain itu, Ibn Rushd menawarkan argumen rasional kontemporer melalui dalil 

al‑ ïnayah dan al‑ ikhtira’, di mana observasi terhadap alam dan keberaturan kosmis 

dijadikan bukti empiris keberadaan Tuhan—yang selaras dengan ayat-ayat Al‑ Qur’an 

seperti surat al‑ Furqān (25:61) dan surat al‑ A‘rāf (7:185). Dengan memadukan dalil 

empiris dan wahyu sebagai dua sumber argumentatif, ia mengembangkan pendekatan 

ilmiah-teologis yang bersifat ganda dan fungsional. Pendekatan ini memberi dasar 

epistemologis yang kuat dan dapat dipakai sebagai referensi dalam Kalam modern, 

khususnya dalam memahami relasi metodologis antara nalar dan wahyu. 

Adopsi aliran rasional-metafisik ini tidak berhenti pada filsafat klasik; dalam 

wacana modern, para akademisi memanfaatkan warisan ini untuk membangun 

hermeneutika kontekstual dan ontologis Kalam. Misalnya, sekelompok pemikir 

mu’tazili moderen menggunakan metode interpretasi teks dan rasionalitas komprehensif 

untuk menjawab persoalan etika dan keadilan sosial. Sementara pelaku Asy’ariyah 

kontemporer, seperti al‑ Farabi dan al-Razi, mempertahankan integrasi yang moderat, 

memadukan akal dan wahyu dalam menyusun argumen teologis terkait sifat Tuhan dan 

kebebasan manusia.8 

Dengan demikian, integrasi wahyu dan akal tidak sekadar merupakan alternasi 

antara supremasi nalar atau otoritas teks, melainkan sebuah sistem koheren yang 

membina interaksi simbiotik. Kalam yang ingin bertahan dalam konteks global perlu 

                                                             
6 P M Jainism Spread and King Kharvela, “Religion & Philosophy,” 2012, 1–32. 
7 Nurhuda, “Conceptions Of Reason And Revelation In Discourses Mu ’ Tazilah , Asya ’ Riyah , And 
Maturidiyah ( Samarkhan And Bukhara ).” 
8 Hendrawan, “Understanding the Concept of Intellect and Revelation from the Perspectives of Asy ’ 
Ariyah and Maturidiyah.” 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|253 
 

meminjam semangat Ibn Rushd—yakni rasio menunjukkan jalan argumentatif, 

sementara wahyu menegaskan dan membatasi agar jalannya tetap dalam kerangka 

teologis. Pendekatan seperti ini tidak hanya memperkuat dasar argumentatif Kalam, 

tetapi juga membuka ruang dialog dengan ilmu pengetahuan modern dan pluralitas 

pemikiran kontemporer. 

Signifikansi Akal Menurut Al‑ Qur’an 

Akal merupakan elemen penting dalam Al-Qur’an, yang secara eksplisit 

disebutkan dalam berbagai bentuk perintah untuk berpikir, merenung, dan 

menggunakan nalar. Ayat-ayat seperti “Afala ta‘qilūn?” (tidakkah kalian berpikir?) atau 

“Afala tatafakkarūn?” (tidakkah kalian merenung?) menunjukkan bahwa Allah SWT 

tidak hanya menganugerahkan akal kepada manusia, tetapi juga mengharuskan 

penggunaannya sebagai sarana menuju kebenaran dan keimanan.9 Dalam konteks ini, 

akal tidak diposisikan sebagai lawan wahyu, melainkan sebagai instrumen pertama 

dalam memahami dan merespons petunjuk Tuhan. 

Pendekatan ini juga ditegaskan oleh para mufassir modern seperti Fazlur 

Rahman, yang menyatakan bahwa penekanan Qur’ani terhadap akal membuktikan 

bahwa Islam adalah agama yang menuntut kesadaran intelektual dan moral. Ia 

menyebutkan bahwa tanpa penggunaan akal, wahyu tidak akan bermakna apa-apa, 

karena manusia tidak mampu membedakan kebenaran dari kesalahan tanpa nalar 

sebagai alat verifikasi internal.10 Konsep tadabbur atau perenungan mendalam atas wahyu 

menjadi cara utama agar teks suci tidak dibaca secara dangkal dan tekstualistik. 

Selain itu, pendekatan pemikir seperti Isma‘il Raji al-Faruqi menyelaraskan akal 

dengan prinsip tauhid. Menurutnya, tauhid bukan hanya ajaran teologis, melainkan juga 

metodologi berpikir yang integratif. Akal digunakan untuk menyatukan berbagai cabang 

pengetahuan di bawah satu kesatuan teistik, sehingga seluruh ilmu tidak terlepas dari 

                                                             
9 MA Dr. Nasaiy Aziz, Membumikan Al-Quran Melalui Penafsiran Bahasa Dan Sastra Bint As-Syati’, 2020. 
10 Fazlur Rahman, Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 1982. 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|254 
 

panduan nilai ilahiyah.11 Ini sekaligus menjadi cikal-bakal pengembangan epistemologi 

Islam yang rasional, terbuka, dan bertanggung jawab secara moral. 

Pandangan ini sejalan dengan pendekatan hermeneutik, di mana teks wahyu 

tidak hanya dibaca berdasarkan teks literal tetapi juga dipahami dalam konteks sosial, 

historis, dan linguistik yang melibatkan akal.12 Hermeneutika kontemporer Islam 

menekankan bahwa teks wahyu bersifat dinamis dan mengundang interpretasi 

berkelanjutan berdasarkan perubahan zaman dan tantangan peradaban. Oleh karena itu, 

akal memainkan peran aktif dalam menjembatani teks dan konteks. 

Dengan demikian, tidak dapat disangkal bahwa perintah Al-Qur’an untuk 

menggunakan akal bukan hanya bersifat formalitas retoris, tetapi merupakan bagian 

integral dari struktur kognitif dan spiritual dalam Islam. Wahyu mendorong manusia 

untuk berfikir sebagai cara mendekati kebenaran ilahiyah, bukan sekadar menerima 

secara dogmatis. Maka, relasi antara wahyu dan akal bersifat partisipatif dan bukan 

antagonistik. 

Kesimpulannya, Al-Qur’an membuka ruang yang luas bagi rasionalitas, 

menjadikannya sebagai pintu masuk utama untuk memahami kehendak Tuhan. Wahyu 

tidak mengisolasi manusia dari penggunaan nalar, tetapi justru memicunya untuk 

digunakan secara aktif dalam proses penalaran moral, sosial, dan spiritual. 

Perbedaan Nuansa Mu’tazilah dan Asy’ariyah 

Mu’tazilah dikenal sebagai aliran yang sangat mengedepankan peran akal dalam 

memahami Tuhan, wahyu, dan prinsip moralitas. Dalam pandangan mereka, akal 

manusia cukup kuat untuk menentukan baik dan buruk bahkan sebelum wahyu turun. 

Oleh karena itu, dalam etika Mu’tazilah, keadilan Tuhan hanya dapat dipahami jika 

manusia mengerti prinsip keadilan itu dengan akalnya sendiri. Ini berarti bahwa wahyu 

bersifat melengkapi, bukan mendikte mutlak. 

                                                             
11 M.A. Ahsan, A.K.M. Shahed;, and A. Ahmad, “Islamic Civilization : Its Significance in Al- Faruqi ’ s,” 
Global Journal of Management and Business Research Administration and Management 13, no. 10 (2013): 1–11. 
12 William Montgomery Watt, “The Formative Period of Islamic Thought,” OneWorld Classics in Religious 
Studies, 1998. 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|255 
 

Sementara itu, Asy’ariyah menolak superioritas akal di atas wahyu. Bagi mereka, 

akal memiliki batas, dan wahyu hadir sebagai otoritas utama yang tidak dapat diganggu 

gugat. Namun demikian, Asy’ariyah tidak sepenuhnya menolak akal. Mereka mengakui 

bahwa akal diperlukan untuk memahami dasar-dasar keimanan, tetapi dalam hal-hal 

yang lebih spesifik dan ghaib (seperti sifat-sifat Tuhan atau takdir), akal harus tunduk 

pada wahyu. 

Fakhr al-Razi, seorang teolog Asy’ariyah yang cenderung rasionalis, mencoba 

mensintesiskan kedua pendekatan tersebut. Ia menggabungkan metode rasional 

Mu’tazilah dengan sikap tawaduk terhadap wahyu yang diwariskan oleh Asy’ariyah. 

Dalam banyak tulisannya, al-Razi menempatkan argumentasi logis dan linguistik untuk 

mendukung interpretasi teologis, yang menunjukkan bahwa bahkan dalam Asy’ariyah, 

ada ruang luas bagi akal. 

Namun, tidak dapat dipungkiri bahwa konflik antara dua paradigma ini kerap 

muncul dalam sejarah pemikiran Islam. Salah satu contohnya adalah dalam perdebatan 

tentang sifat-sifat Tuhan. Mu’tazilah menolak sifat-sifat Tuhan yang dianggap 

berkonsekuensi pada syirik, sementara Asy’ariyah mempertahankan adanya sifat yang 

berbeda dari zat-Nya. Perbedaan ini mencerminkan metode epistemologis yang 

berbeda: yang satu deduktif-rasional, yang lain teksual-tradisional. 

Ibn Taymiyyah berupaya menjembatani perbedaan tersebut dengan menyatakan 

bahwa konflik antara akal dan wahyu adalah akibat dari kesalahan dalam memahami 

salah satunya. Jika keduanya dipahami secara benar, maka tidak mungkin terjadi 

kontradiksi. Ini menjadi prinsip penting dalam memahami integrasi epistemologis: 

konflik tidak inheren, tetapi muncul dari kekeliruan metodologis. 

Kesimpulannya, perbedaan antara Mu’tazilah dan Asy’ariyah tidak perlu dilihat 

sebagai pertentangan mutlak. Keduanya memiliki titik temu dalam hal memberikan 

ruang bagi akal, meski dalam proporsi yang berbeda. Sintesis semacam ini penting 

untuk membangun metodologi Kalam yang kokoh di era modern, di mana nalar dan 

wahyu perlu beriringan menghadapi tantangan baru. 

Pandangan Filsuf Islam: Ibn Rushd dan al-Kindi 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|256 
 

Filsuf-filsuf Islam klasik seperti Ibn Rushd dan al-Kindi memainkan peran 

penting dalam menjembatani ketegangan antara wahyu dan akal. Ibn Rushd, khususnya, 

menyatakan bahwa kebenaran tidak mungkin bertentangan dengan kebenaran, sehingga 

antara wahyu dan akal seharusnya tidak terjadi konflik. Dalam Fasl al-Maqal, ia 

menegaskan bahwa bila wahyu tampak bertentangan dengan akal, maka interpretasi 

terhadap wahyu harus ditinjau ulang dengan metode takwil.13 Baginya, wahyu dan 

filsafat (akal demonstratif) berasal dari sumber yang sama—yakni Tuhan—dan 

keduanya bertujuan untuk mengantarkan manusia pada kebenaran. 

Ibn Rushd juga menekankan pentingnya pendekatan demonstratif dalam 

berteologi. Metode ini menuntut penalaran yang rasional, sistematis, dan koheren. Ia 

menilai bahwa metode Kalam tradisional, seperti yang digunakan oleh Asy’ariyah atau 

Mu’tazilah, terlalu retoris dan tidak memberikan argumentasi yang kuat secara logis. 

Maka, filsafat digunakan untuk memperkuat fondasi rasional dari keyakinan yang 

didasarkan pada wahyu. Ini menjadikan Ibn Rushd tokoh sentral dalam upaya 

menyatukan keilmuan rasional dengan keagamaan. 

Sebaliknya, al-Kindi menyatakan bahwa wahyu adalah bentuk pengetahuan 

tertinggi karena berasal langsung dari Tuhan, tetapi akal manusia tetap memainkan 

peran utama dalam memahami dan menjelaskan isi wahyu. Dalam karyanya Falsafat al-

Ula, al-Kindi menunjukkan bahwa filosofi dan teologi dapat saling menunjang. Baginya, 

wahyu mengandung kebenaran ilahiah yang tidak dapat berubah, tetapi untuk 

memahami kandungannya diperlukan instrumen akal yang murni dan terlatih.14 

Al-Kindi juga mengembangkan teori bahwa pengetahuan wahyu harus 

dikontekstualisasikan melalui pemahaman filosofis. Ini memungkinkan teks wahyu 

dipahami secara lebih luas dan relevan terhadap perkembangan zaman. Menurutnya, 

ilmu pengetahuan modern maupun ilmu agama tidak akan bertentangan selama berada 

dalam kerangka tauhid yang menyatukan segala hal ke dalam keesaan Tuhan. Konsep 

ini memberikan dasar epistemologis untuk integrasi antara rasionalitas filosofis dan 

nilai-nilai wahyu. 

                                                             
13 Averroes, “On the Harmony of Religion and Philosophy,” The Trustees of the “E. J. W. Gibb Memorial,” 
1961, 44–49. 
14 Nurcholish Madjid, “Islam Doktrin Dan Peradaban : Sebuah Telaah Kritis Tentang Keimanan, 
Kemanusiaan, Dan Kemodernan,” 1998, 575. 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|257 
 

Perpaduan antara wahyu dan akal yang dilakukan oleh Ibn Rushd dan al-Kindi 

kemudian memengaruhi para pemikir besar setelah mereka, seperti al-Farabi dan Ibn 

Sina, yang juga mengedepankan pendekatan sintetik. Pemikiran para filsuf ini menjadi 

landasan bagi munculnya pemikiran rasional dalam dunia Islam, yang kemudian 

dihidupkan kembali dalam gerakan pemikiran Islam kontemporer. Bahkan tokoh-tokoh 

seperti Muhammad Abduh dan Nasr Hamid Abu Zayd masih merujuk pada warisan 

pemikiran mereka dalam membahas relasi nalar dan wahyu. 

Dari sini terlihat bahwa tradisi filsafat Islam tidak memosisikan akal sebagai 

pesaing wahyu, tetapi sebagai jembatan yang menghubungkan teks ilahiah dengan 

pemahaman manusia. Melalui pendekatan filsafat, wahyu dapat dimaknai ulang secara 

dinamis dan tidak kaku. Hal ini sangat penting dalam konteks pembangunan argumen 

Kalam yang tidak hanya dogmatis tetapi juga kokoh secara rasional. 

Kontribusi Integrasi Akal dan Wahyu terhadap Pengembangan Ilmu Kalam 

Modern 

Dalam konteks kontemporer, integrasi wahyu dan akal menjadi sangat krusial 

dalam menghadapi tantangan zaman seperti pluralitas pemikiran, relativisme moral, dan 

kemajuan sains. Teologi yang hanya berlandaskan wahyu tanpa rasionalitas akan rentan 

menjadi eksklusif dan rigid. Sebaliknya, rasionalisme yang melepaskan diri dari wahyu 

akan kehilangan nilai-nilai spiritual dan moral yang esensial. Oleh karena itu, ilmu 

Kalam modern dituntut untuk membangun argumen yang bersumber dari keduanya. 

Pemikiran seperti ini dapat ditemukan dalam karya-karya pemikir kontemporer 

seperti Fazlur Rahman, Muhammad Abduh, dan Nurcholish Madjid. Mereka 

menekankan bahwa wahyu dan akal merupakan dua sisi dari satu proses pencarian 

kebenaran. Rahman, misalnya, mengembangkan pendekatan double movement 

hermeneutics yang melibatkan refleksi rasional terhadap konteks historis turunnya ayat 

serta aplikasinya di masa kini. Pendekatan ini mencerminkan integrasi metodologis 

antara teks dan nalar. 

Nurcholish Madjid juga menegaskan pentingnya ijtihad rasional sebagai bagian 

dari proses dinamis pemahaman agama. Menurutnya, umat Islam tidak boleh hanya 

terikat pada tafsir masa lalu, melainkan harus membuka diri terhadap pembacaan ulang 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|258 
 

wahyu dengan akal sebagai alatnya. Ia bahkan menyatakan bahwa stagnasi peradaban 

Islam salah satunya disebabkan oleh keterasingan umat terhadap akal dan filsafat. Maka, 

integrasi antara wahyu dan akal menjadi motor bagi kebangkitan pemikiran Islam. 

Pendekatan ini juga diperkuat oleh pemikiran M. Amin Abdullah dalam 

kerangka “integrasi-interkoneksi.” Menurutnya, keilmuan Islam harus melampaui 

dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Ilmu Kalam sebagai disiplin teologis 

harus terbuka terhadap ilmu sosial, filsafat, dan sains agar dapat membangun argumen 

yang relevan dengan perkembangan zaman. Ini adalah upaya menjadikan Kalam sebagai 

ilmu yang dialogis dan transformatif. 

Dalam pengembangan ilmu Kalam kontemporer, integrasi akal dan wahyu juga 

membantu menyusun argumen-argumen yang dapat menjawab persoalan kemanusiaan 

modern, seperti keadilan sosial, HAM, dan ekologi. Sebagai contoh, tafsir ayat-ayat 

tentang manusia sebagai khalifah di bumi tidak cukup jika hanya dipahami secara 

tekstual, tetapi harus ditopang dengan penalaran moral, politik, dan ekologis yang 

berbasis akal. Inilah bentuk konkret sinergi antara wahyu dan akal dalam praksis teologi 

masa kini. 

Kesimpulannya, penguatan epistemologi Kalam di era modern tidak dapat 

dilakukan hanya dengan mempertahankan tradisi lama secara pasif. Diperlukan 

pendekatan integratif antara wahyu dan akal, yang tidak hanya menjaga otoritas wahyu 

tetapi juga menghidupkan semangat rasionalitas dalam membangun argumen-argumen 

yang kokoh dan kontekstual. Dengan ini, Kalam menjadi lebih aplikatif dalam 

menjawab tantangan kontemporer. 

 

Kesimpulan 

 Dari seluruh kajian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa integrasi 

antara wahyu dan akal merupakan fondasi penting dalam membangun argumen teologis 

yang kokoh dalam ilmu Kalam. Wahyu sebagai sumber utama kebenaran teologis tidak 

pernah menafikan peran akal; bahkan dalam banyak ayat al-Qur’an, manusia 

diperintahkan untuk menggunakan akalnya sebagai alat refleksi dan pemahaman 

terhadap tanda-tanda kebesaran Allah. Oleh karena itu, dalam perspektif epistemologi 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|259 
 

Islam, akal berfungsi sebagai jembatan antara manusia dan wahyu, bukan sebagai lawan 

yang menafikkan kedudukan wahyu. 

Perbedaan pendekatan yang ditunjukkan oleh aliran Mu’tazilah dan Asy’ariyah 

menggambarkan bagaimana tradisi intelektual Islam memiliki fleksibilitas dalam 

menempatkan rasio. Mu’tazilah meletakkan akal pada posisi dominan dalam memahami 

ajaran agama, sedangkan Asy’ariyah menekankan supremasi wahyu dengan akal sebagai 

pelengkap. Keduanya memberikan warisan metodologis yang penting untuk dikaji 

secara kritis, karena masing-masing menyumbang pada kekayaan metode berfikir dalam 

teologi Islam. 

Lebih jauh lagi, pandangan para filsuf Muslim seperti Ibn Rushd dan al-Kindi 

menawarkan alternatif penting dalam melihat relasi wahyu dan akal sebagai dua sumber 

kebenaran yang saling mendukung. Filsafat, dalam pandangan mereka, bukanlah 

ancaman bagi agama, melainkan alat untuk memperdalam pemahaman terhadap wahyu. 

Pendekatan ini relevan untuk diaplikasikan dalam konteks kekinian, di mana banyak 

umat Islam dihadapkan pada dilema antara keimanan tradisional dan perkembangan 

ilmu pengetahuan modern. 

Integrasi ini juga semakin mendesak dalam era kontemporer, di mana tantangan 

terhadap agama datang tidak hanya dari luar (seperti sekularisme dan ateisme), tetapi 

juga dari dalam, yakni pemahaman agama yang rigid dan ahistoris. Integrasi wahyu dan 

akal memungkinkan terciptanya paradigma teologis yang terbuka, dialogis, dan solutif 

terhadap persoalan zaman. Dengan demikian, ilmu Kalam bukan hanya menjadi wacana 

akademik klasik, tetapi juga instrumen vital dalam membentuk pemikiran Islam modern 

yang inklusif dan berbasis hujjah (argumen) yang kuat. 

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Islam akan tetap relevan 

dan progresif selama mampu menjalin sintesis antara wahyu yang bersifat transenden 

dan akal yang bersifat imanen. Integrasi ini bukan bentuk kompromi ideologis, tetapi 

justru cerminan dari kekayaan intelektual Islam yang menghargai sumber-sumber 

pengetahuan secara seimbang. Oleh karena itu, pendekatan integratif ini perlu terus 

dikembangkan dan diperkuat dalam kajian ilmu Kalam masa kini maupun masa depan. 

DAFTAR PUSTAKA 



Volume  11, nomor 2|September, 2025                                                                       P-ISSN 2442-5907 
                                                                                                                                     E-ISSN 2797-2585 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|260 
 

Ahsan, M.A., A.K.M. Shahed;, and A. Ahmad. “Islamic Civilization : Its Significance in 
Al- Faruqi ’ s.” Global Journal of Management and Business Research Administration and 
Management 13, no. 10 (2013): 1–11. 

Averroes. “On the Harmony of Religion and Philosophy.” The Trustees of the “E. J. W. 
Gibb Memorial,” 1961, 44–49. 

Dr. Nasaiy Aziz, MA. Membumikan Al-Quran Melalui Penafsiran Bahasa Dan Sastra Bint 
As-Syati’, 2020. 

Ghani, Usman. “Faith , Logic , and Modern Challenges : The Adaptive Journey of ’ Ilm 
Al-Kalam in Islamic Thought” 24, no. 1 (2025): 16–29. 

Hendrawan. “Understanding the Concept of Intellect and Revelation from the 
Perspectives of Asy ’ Ariyah and Maturidiyah.” Islamic Studies in the World 1, no. 1 
(2024): 2028. 
https://journal.ypidathu.or.id/index.php/islamicstudies/article/view/1009. 

Madjid, Nurcholish. “Islam Doktrin Dan Peradaban : Sebuah Telaah Kritis Tentang 
Keimanan, Kemanusiaan, Dan Kemodernan,” 1998, 575. 

Nurhuda, Abid. “Conceptions Of Reason And Revelation In Discourses Mu ’ Tazilah , 
Asya ’ Riyah , And Maturidiyah ( Samarkhan And Bukhara )” 25, no. 1 (2024): 
132–42. 

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 1982. 

Spread, P M Jainism, and King Kharvela. “Religion & Philosophy,” 2012, 1–32. 

Watt, William Montgomery. “The Formative Period of Islamic Thought.” OneWorld 
Classics in Religious Studies, 1998. 

 

  

 

  

 

 


