Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907

E-ISSN 2797-2585

o INSTITUT AGAMA ISLAM
Jurnal fimiah Spiritualis (1S) PANGERAN DIPONEGORO NGAN]JUK
3 Jornal Perniltres [siem dan Tesewad . .. . .
A http:/ /ejurnal.iaipd-nganjuk.ac.id

INTEGRASI WAHYU DAN AKAL UNTUK MEMBANGUN
ARGUMEN YANG KOKOH BIDANG ILMU KALAM

Tiara Renata'

Program Studi Manajemen Pendidikan Islam
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta

tiararenata412(@gmail.com

Info Artikel

Submit : 13 Juni 2025

Revisi  : 15 Agustus 2025
Diterima : 10 September 2025
Publis  : 22 Oktober 2025

Abstract

Tulisan ini mengkaji bagaimana relasi antara akal dan wahyu
memberikan kontribusi signifikan terhadap konstruksi
argumen dalam khazanah ilmu kalam. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kepustakaan (library research),
yakni dengan menghimpun sumber-sumber dari literatur
primer maupun sekunder yang relevan. Data yang diperoleh
kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis
untuk memperoleh pemahaman yang menyeluruh.

Hasil penelitian ini mengungkapkan tiga pokok penting:
pertama, akal memperoleh tempat yang mulia dalam Al-
Qur’an, terlihat dari berbagai ayat yang mendorong manusia
untuk berpikir. Kedua, dalam dimensi teologis, terdapat
perbedaan penekanan antara akal dan wahyu, seperti tampak
dalam aliran Mu’tazilah yang lebih mengedepankan akal,
sementara Asy’ariyah menempatkan wahyu di posisi utama
dengan peran akal yang lebih terbatas. Ketiga, dalam
pandangan para filsuf Muslim seperti Ibn Rusyd dan al-
Kindi, akal dan wahyu tidak dipertentangkan, melainkan
dipandang sebagai dua sumber pengetahuan yang saling
melengkapi dan harmonis.

Keywords

Akal, Wahyu, IImu Kalam, Integrasi, Pemikiran Islam

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|248



http://ejurnal.iaipd-nganjuk.ac.id/
mailto:tiararenata412@gmail.com

Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

Pendahuluan

Ilmu Kalam sebagai cabang keilmuan Islam memiliki peran penting dalam
mengonstruksi argumentasi keimanan secara rasional dan sistematis. Sejak awal
perkembangannya, ilmu Kalam telah memosisikan diri sebagai disiplin yang mengkaji
persoalan-persoalan teologis mendasar seperti keberadaan Tuhan, sifat-sifat-Nya,
kehendak bebas manusia, dan keadilan Ilahi. Dalam proses pembentukannya, dua
sumber epistemologi utama, yakni wahyu dan akal, menjadi pilar yang tidak terpisahkan.
Wahyu berfungsi sebagai dasar normatif-teologis yang bersifat transenden, sementara
akal berperan sebagai alat untuk memahami dan menjabarkan wahyu secara logis dan
argumentatif dalam konteks historis tertentu.”

Relasi antara akal dan wahyu dalam Islam telah menjadi diskursus panjang yang
diwariskan oleh berbagai mazhab teologis klasik. Mu’tazilah, misalnya, menckankan
supremasi akal dalam memahami nilai-nilai moral dan keadilan Tuhan. Mereka
berpandangan bahwa akal memiliki kapasitas otonom dalam menilai baik dan buruk
serta dalam memahami wahyu. Di sisi lain, Asy’ariyah menegaskan bahwa akal hanya
dapat berfungsi dalam batasan tertentu, sementara wahyu adalah sumber kebenaran
mutlak yang tidak bisa dijangkau secara utuh oleh rasio manusia.’ Perbedaan ini
menunjukkan bahwa dinamika antara akal dan wahyu bukan hanya menjadi wacana
akademik semata, tetapi juga berimplikasi besar dalam pembentukan kerangka teologis
umat Islam sepanjang sejarah.

Lebih jauh lagi, para filsuf Muslim seperti al-Kindji, al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn
Rushd, mencoba merumuskan hubungan antara akal dan wahyu secara lebih filosofis.
Ibn Rushd dalam karyanya Fas/ al-Maga/ bahkan menyatakan bahwa kebenaran filosofis
dan kebenaran wahyu tidak akan pernah saling bertentangan, sebab keduanya berasal
dari sumber yang sama Allah.* Hal ini menunjukkan bahwa dalam pandangan filosofis,
akal dan wahyu tidak hanya dapat berdampingan, tetapi juga saling melengkapi dalam
menyingkap kebenaran. Pandangan ini menjadi sangat penting untuk dikaji kembali
dalam konteks kontemporer, mengingat tantangan zaman modern menuntut
pemahaman keagamaan yang tidak hanya taat pada teks, tetapi juga tanggap terhadap
perkembangan rasionalitas dan sains.

Dalam konteks inilah, penting untuk mengangkat kembali tema integrasi antara
wahyu dan akal dalam membangun argumen teologis yang kokoh. Integrasi bukan
sekadar kompromi antara dua sumber pengetahuan, melainkan sebuah upaya
membangun koherensi epistemologis agar ilmu Kalam tidak kehilangan relevansinya.

2 Abid Nurhuda, “Conceptions Of Reason And Revelation In Discourses Mu ’ Tazilah , Asya * Riyah ,
And Maturidiyah ( Samarkhan And Bukhara )” 25, no. 1 (2024): 132—42.

3 Usman Ghani, “Faith , Logic , and Modern Challenges : The Adaptive Journey of > Ilm Al-Kalam in

Islamic Thought” 24, no. 1 (2025): 16-29.

* Hendrawan, “Understanding the Concept of Intellect and Revelation from the Perspectives of Asy’

Ariyah and Maturidiyah,” Islamic Studies in the World 1, no. 1 (2024): 2028,

https:/ /journal.ypidathu.or.id/index.php/islamicstudies/atticle/view/1009.

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|249



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

Selain itu, pemikiran yang mengabaikan salah satu dari keduanya berpotensi melahirkan
pemahaman keagamaan yang ekstrem baik dalam bentuk liberalisme tekstual maupun

rasionalisme kering yang memisahkan agama dari realitas sosial.

Berlandaskan kerangka tersebut, tulisan ini akan mengeksplorasi bagaimana
integrasi wahyu dan akal dapat menghasilkan argumen-argumen keimanan yang tidak
hanya kokoh secara logika tetapi juga setia terhadap nilai-nilai wahyu. Pendekatan ini
sangat relevan dalam menanggapi tantangan kontemporer yang menuntut adanya
pendasaran teologis yang kuat sekaligus terbuka terhadap perkembangan ilmu dan
pemikiran. Oleh karena itu, penulis menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi
kepustakaan untuk menganalisis narasi-narasi integrasi tersebut, baik dalam tradisi
teologis klasik maupun dalam pemikiran filosofis Islam.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka (4brary
research), dengan menggali dan menganalisis berbagai sumber literatur yang berkaitan
dengan integrasi wahyu dan akal dalam bidang ilmu Kalam. Pendekatan ini dipilih
karena sifat kajiannya yang bersandar pada gagasan-gagasan filosofis dan teologis, yang
sebagian besar terekam dalam teks-teks klasik dan modern. Literatur yang dijadikan
bahan kajian mencakup karya-karya klasik seperti a/-Igtishad fi al-I'tigad karya al-Ghazali,
Fasl al-Magal oleh Ibn Rushd, dan a/-Risalah al-Qadiriyyah dari al-Kindi, serta literatur
kontemporer berupa jurnal-jurnal ilmiah dan buku-buku akademik dari para pemikir

Islam modern.

Data primer dalam penelitian ini adalah gagasan-gagasan yang bersumber langsung dari
para tokoh pemikir Islam klasik dan modern yang membahas relasi antara akal dan
wahyu. Sedangkan data sekunder berasal dari kajian-kajian ilmiah yang membahas
pemikiran mereka, baik dari jurnal nasional maupun internasional. Penelitian ini
menggunakan teknik analisis deskriptif-analitis, yaitu dengan menjelaskan pemikiran
para tokoh, menganalisis struktur argumen mereka, serta mencari titik temu dan

perbedaan dalam pendekatan mereka terhadap akal dan wahyu.

Langkah awal dalam analisis ini adalah mengklasifikasi pemikiran-pemikiran tersebut ke
dalam kategori teologis (seperti Mu’tazilah dan Asy’ariyah), filosofis (al-Kindi, Ibn
Rushd), dan hermeneutis (misalnya, pemikir kontemporer seperti Nasr Hamid Abu
Zayd). Setelah itu, penulis melakukan interpretasi terhadap teks dengan memperhatikan
konteks historis dan epistemologisnya. Proses ini penting untuk menghindari kesalahan

dalam memahami maksud asli dari teks dan pemikiran yang dikaji.

Validitas data dijaga dengan menggunakan triangulasi sumber, yaitu membandingkan
berbagai literatur yang membahas tema yang sama dari sudut pandang berbeda. Selain
itu, penulis juga mengkaji literatur dalam bahasa Arab dan Inggris untuk memperkaya

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf]|250



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

perspektif dan memperdalam pemahaman terhadap wacana yang ada. Hal ini penting
untuk menjamin bahwa analisis yang dilakukan tidak bersifat sepihak atau bias terhadap
aliran tertentu.

Dengan menggunakan metode ini, penelitian diharapkan mampu menggambarkan
secara menyeluruh bagaimana akal dan wahyu dapat disatukan dalam satu kerangka
berpikir yang integratif. Lebih jauh, pendekatan ini memungkinkan penulis untuk
menawarkan kontribusi baru dalam diskursus ilmu Kalam kontemporer yang relevan
dengan tantangan zaman. Keseluruhan metode ini bertujuan untuk merumuskan
kembali kerangka berpikir teologis yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
argumentatif, rasional, dan aplikatif.

Pembahasan

Relasi antara akal dan wahyu dalam tradisi Islam terbentang luas, mencerminkan
spektrum intensitas rasionalitas di antara aliran-aliran teologis klasik hingga modern.
Sebagai contoh, Mu’tazilah memberikan poros berat pada akal sebagai instrumen utama
dalam mengenali kebenaran, termasuk moralitas dan eksistensi Tuhan. Menurut
penelitian Abid Nurhuda, intensitas penggunaan akal paling dominan terjadi dalam
aliran Mu’tazilah dibandingkan Asyariyah dan Maturidiyah.” Al-Qurian memang
menjadi sumber otoritatif, namun akal diperlakukan sebagai pintu pertama masuknya
manusia ke wilayah religiositas—yakni wahyu hanya melengkapi struktur rasional yang
sudah terbangun. Ini menempatkan wahyu dan akal sebagai elemen yang saling

bergantung: akal yang memulai, wahyu yang menverifikasi.

Berbeda tetapi tidak bertentangan secara struktural, Asy’ariyah menegaskan
supremasi wahyu dalam hal-hal berkaitan sifat Tuhan dan otoritas hukum. Meski
demikian, mereka tidak menolak peran akal sama sekali; hanya saja akal dikonstruksi
untuk mendukung, bukan memimpin, relasi epistemologis tersebut. Asy’ari
mengklasifikasikan sifat ketuhanan ke dalam dua kategori: akliyah (diketahui akal) dan
khabariyah (diberitahukan wahyu), sehingga akal memiliki ruang untuk membahas yang
pertama, namun untuk yang kedua, ia diserahkan sepenuhnya kepada wahyu. Model ini
menghadirkan keseimbangan yang menjauh dari ekstremisme, sekaligus menjaga

otoritas wahyu sebagai final.

> Nurhuda, “Conceptions Of Reason And Revelation In Discourses Mu * Tazilah , Asya * Riyah , And
Maturidiyah ( Samarkhan And Bukhara ).”

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|251



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

Perbedaan paradigma inilah yang membentuk panggung bagi filsafat Islam,
khususnya bagi Ibn Rushd, yang melontarkan gagasan bahwa “truth cannot contradict
truth.” Dalam Fas/ al-Magal, Rushd menyatakan bahwa konflik antara rasio dan wahyu
muncul hanya karena metode interpretasi yang keliru, dan jika digunakan akal
demonstratif dan hermeneutik wahyu dengan tepat, maka kedua sumber akan berada
dalam harmoni.’ Peneliti kontemporer menegaskan bahwa bagi Rushd, rasionalitas tidak
hanya sah di dalam ranah teologi, tetapi juga perlu mengintervensi wahyu dengan cara

menafsirkan secara allegoris bila terjadi kontradiksi tekstual.”

Selain itu, Ibn Rushd menawarkan argumen rasional kontemporer melalui dalil
al- inayah dan al- ikhtira’, di mana observasi terhadap alam dan keberaturan kosmis
dijadikan bukti empiris keberadaan Tuhan—yang selaras dengan ayat-ayat Al- Qur’an
seperti surat al- Furqan (25:61) dan surat al- A‘raf (7:185). Dengan memadukan dalil
empiris dan wahyu sebagai dua sumber argumentatif, ia mengembangkan pendekatan
ilmiah-teologis yang bersifat ganda dan fungsional. Pendekatan ini memberi dasar
epistemologis yang kuat dan dapat dipakai sebagai referensi dalam Kalam modern,

khususnya dalam memahami relasi metodologis antara nalar dan wahyu.

Adopsi aliran rasional-metafisik ini tidak berhenti pada filsafat klasik; dalam
wacana modern, para akademisi memanfaatkan warisan ini untuk membangun
hermeneutika kontekstual dan ontologis Kalam. Misalnya, sekelompok pemikir
mu’tazili moderen menggunakan metode interpretasi teks dan rasionalitas komprehensif
untuk menjawab persoalan etika dan keadilan sosial. Sementara pelaku Asy’ariyah
kontemporer, seperti al- Farabi dan al-Razi, mempertahankan integrasi yang moderat,
memadukan akal dan wahyu dalam menyusun argumen teologis terkait sifat Tuhan dan

kebebasan manusia.®

Dengan demikian, integrasi wahyu dan akal tidak sekadar merupakan alternasi
antara supremasi nalar atau otoritas teks, melainkan sebuah sistem koheren yang

membina interaksi simbiotik. Kalam yang ingin bertahan dalam konteks global perlu

¢ P M Jainism Spread and King Kharvela, “Religion & Philosophy,” 2012, 1-32.

7 Nurhuda, “Conceptions Of Reason And Revelation In Discourses Mu ’ Tazilah , Asya ’ Riyah , And
Maturidiyah ( Samarkhan And Bukhara ).”

8 Hendrawan, “Understanding the Concept of Intellect and Revelation from the Perspectives of Asy’
Ariyah and Maturidiyah.”

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf]|252



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

meminjam semangat Ibn Rushd—yakni rasio menunjukkan jalan argumentatif,
sementara wahyu menegaskan dan membatasi agar jalannya tetap dalam kerangka
teologis. Pendekatan seperti ini tidak hanya memperkuat dasar argumentatif Kalam,
tetapi juga membuka ruang dialog dengan ilmu pengetahuan modern dan pluralitas

pemikiran kontemporer.

Signifikansi Akal Menurut Al- Qur’an

Akal merupakan elemen penting dalam Al-Qur’an, yang secara eksplisit
disebutkan dalam berbagai bentuk perintah untuk berpikir, merenung, dan
menggunakan nalar. Ayat-ayat seperti “Afala ta'qilin?” (tidakkah kalian berpikir?) atau
“Afala tatafakkarin?” (tidakkah kalian merenung?) menunjukkan bahwa Allah SWT
tidak hanya menganugerahkan akal kepada manusia, tetapi juga mengharuskan
penggunaannya sebagai sarana menuju kebenaran dan keimanan.” Dalam konteks ini,
akal tidak diposisikan sebagai lawan wahyu, melainkan sebagai instrumen pertama

dalam memahami dan merespons petunjuk Tuhan.

Pendekatan ini juga ditegaskan oleh para mufassir modern seperti Fazlur
Rahman, yang menyatakan bahwa penckanan Qur’ani terhadap akal membuktikan
bahwa Islam adalah agama yang menuntut kesadaran intelektual dan moral. Ia
menyebutkan bahwa tanpa penggunaan akal, wahyu tidak akan bermakna apa-apa,
karena manusia tidak mampu membedakan kebenaran dari kesalahan tanpa nalar
sebagai alat verifikasi internal.'” Konsep tadabbur atau perenungan mendalam atas wahyu

menjadi cara utama agar teks suci tidak dibaca secara dangkal dan tekstualistik.

Selain itu, pendekatan pemikir seperti Isma‘il Raji al-Farugi menyelaraskan akal
dengan prinsip tauhid. Menurutnya, tauhid bukan hanya ajaran teologis, melainkan juga
metodologi berpikir yang integratif. Akal digunakan untuk menyatukan berbagai cabang

pengetahuan di bawah satu kesatuan teistik, sehingga seluruh ilmu tidak terlepas dari

® MA Dr. Nasaiy Aziz, Membumikan Al-Quran Melalui Penafsiran Babasa Dan Sastra Bint As-Syati’, 2020.
10 Fazlur Rahman, Islam & Modernity: Transformation of an Intellectnal Tradition, 1982.

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|253



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

panduan nilai ilahiyah.' Ini sekaligus menjadi cikal-bakal pengembangan epistemologi

Islam yang rasional, terbuka, dan bertanggung jawab secara moral.

Pandangan ini sejalan dengan pendekatan hermeneutik, di mana teks wahyu
tidak hanya dibaca berdasarkan teks literal tetapi juga dipahami dalam konteks sosial,
historis, dan linguistik yang melibatkan akal.'”” Hermeneutika kontemporer Islam
meneckankan bahwa teks wahyu bersifat dinamis dan mengundang interpretasi
berkelanjutan berdasarkan perubahan zaman dan tantangan peradaban. Oleh karena itu,

akal memainkan peran aktif dalam menjembatani teks dan konteks.

Dengan demikian, tidak dapat disangkal bahwa perintah Al-Qur’an untuk
menggunakan akal bukan hanya bersifat formalitas retoris, tetapi merupakan bagian
integral dari struktur kognitif dan spiritual dalam Islam. Wahyu mendorong manusia
untuk berfikir sebagai cara mendekati kebenaran ilahiyah, bukan sekadar menerima
secara dogmatis. Maka, relasi antara wahyu dan akal bersifat partisipatif dan bukan

antagonistik.

Kesimpulannya, Al-Qur’an membuka ruang yang luas bagi rasionalitas,
menjadikannya sebagai pintu masuk utama untuk memahami kehendak Tuhan. Wahyu
tidak mengisolasi manusia dari penggunaan nalar, tetapi justru memicunya untuk

digunakan secara aktif dalam proses penalaran moral, sosial, dan spiritual.

Perbedaan Nuansa Mu’tazilah dan Asy’ariyah

Mu’tazilah dikenal sebagai aliran yang sangat mengedepankan peran akal dalam
memahami Tuhan, wahyu, dan prinsip moralitas. Dalam pandangan mereka, akal
manusia cukup kuat untuk menentukan baik dan buruk bahkan sebelum wahyu turun.
Oleh karena itu, dalam etika Mu’tazilah, keadilan Tuhan hanya dapat dipahami jika
manusia mengerti prinsip keadilan itu dengan akalnya sendiri. Ini berarti bahwa wahyu

bersifat melengkapi, bukan mendikte mutlak.

1 M.A. Ahsan, A K.M. Shahed;, and A. Ahmad, “Islamic Civilization : Its Significance in Al- Farugi ’s,”
Global Journal of Management and Business Research Administration and Management 13, no. 10 (2013): 1-11.

12 William Montgomery Watt, “The Formative Period of Islamic Thought,” OneWorld Classics in Religions
Studies, 1998.

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|254



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

Sementara itu, Asy’ariyah menolak superioritas akal di atas wahyu. Bagi mereka,
akal memiliki batas, dan wahyu hadir sebagai otoritas utama yang tidak dapat diganggu
gugat. Namun demikian, Asy’ariyah tidak sepenuhnya menolak akal. Mereka mengakui
bahwa akal diperlukan untuk memahami dasar-dasar keimanan, tetapi dalam hal-hal
yang lebih spesifik dan ghaib (seperti sifat-sifat Tuhan atau takdir), akal harus tunduk
pada wahyu.

Fakhr al-Razi, seorang teolog Asy’ariyah yang cenderung rasionalis, mencoba
mensintesiskan kedua pendekatan tersebut. la menggabungkan metode rasional
Mu’tazilah dengan sikap tawaduk terhadap wahyu yang diwariskan oleh Asy’ariyah.
Dalam banyak tulisannya, al-Razi menempatkan argumentasi logis dan linguistik untuk
mendukung interpretasi teologis, yang menunjukkan bahwa bahkan dalam Asy’ariyah,

ada ruang luas bagi akal.

Namun, tidak dapat dipungkiri bahwa konflik antara dua paradigma ini kerap
muncul dalam sejarah pemikiran Islam. Salah satu contohnya adalah dalam perdebatan
tentang sifat-sifat Tuhan. Mu’tazilah menolak sifat-sifat Tuhan yang dianggap
berkonsekuensi pada syirik, sementara Asy’ariyah mempertahankan adanya sifat yang
berbeda dari zat-Nya. Perbedaan ini mencerminkan metode epistemologis yang

berbeda: yang satu deduktif-rasional, yang lain teksual-tradisional.

Ibn Taymiyyah berupaya menjembatani perbedaan tersebut dengan menyatakan
bahwa konflik antara akal dan wahyu adalah akibat dari kesalahan dalam memahami
salah satunya. Jika keduanya dipahami secara benar, maka tidak mungkin terjadi
kontradiksi. Ini menjadi prinsip penting dalam memahami integrasi epistemologis:

konflik tidak inheren, tetapi muncul dari kekeliruan metodologis.

Kesimpulannya, perbedaan antara Mu’tazilah dan Asy’ariyah tidak perlu dilihat
sebagai pertentangan mutlak. Keduanya memiliki tititk temu dalam hal memberikan
ruang bagi akal, meski dalam proporsi yang berbeda. Sintesis semacam ini penting
untuk membangun metodologi Kalam yang kokoh di era modern, di mana nalar dan

wahyu perlu beriringan menghadapi tantangan baru.

Pandangan Filsuf Islam: Ibn Rushd dan al-Kindi

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|255



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

Filsuf-filsuf Islam klasik seperti Ibn Rushd dan al-Kindi memainkan peran
penting dalam menjembatani ketegangan antara wahyu dan akal. Ibn Rushd, khususnya,
menyatakan bahwa kebenaran tidak mungkin bertentangan dengan kebenaran, sehingga
antara wahyu dan akal seharusnya tidak terjadi konflik. Dalam Fas/ al-Magal, ia
menegaskan bahwa bila wahyu tampak bertentangan dengan akal, maka interpretasi
terhadap wahyu harus ditinjau ulang dengan metode takwil."” Baginya, wahyu dan
filsafat (akal demonstratif) berasal dari sumber yang sama—yakni Tuhan—dan

keduanya bertujuan untuk mengantarkan manusia pada kebenaran.

Ibn Rushd juga menckankan pentingnya pendekatan demonstratif dalam
berteologi. Metode ini menuntut penalaran yang rasional, sistematis, dan koheren. Ia
menilai bahwa metode Kalam tradisional, seperti yang digunakan oleh Asy’ariyah atau
Mu’tazilah, terlalu retoris dan tidak memberikan argumentasi yang kuat secara logis.
Maka, filsafat digunakan untuk memperkuat fondasi rasional dari keyakinan yang
didasarkan pada wahyu. Ini menjadikan Ibn Rushd tokoh sentral dalam upaya

menyatukan keilmuan rasional dengan keagamaan.

Sebaliknya, al-Kindi menyatakan bahwa wahyu adalah bentuk pengetahuan
tertinggi karena berasal langsung dari Tuhan, tetapi akal manusia tetap memainkan
peran utama dalam memahami dan menjelaskan isi wahyu. Dalam karyanya Falsafat al-
Ula, al-Kindi menunjukkan bahwa filosofi dan teologi dapat saling menunjang. Baginya,
wahyu mengandung kebenaran ilahiah yang tidak dapat berubah, tetapi untuk

memahami kandungannya diperlukan instrumen akal yang murni dan terlatih."*

Al-Kindi juga mengembangkan teori bahwa pengetahuan wahyu harus
dikontekstualisasikan melalui pemahaman filosofis. Ini memungkinkan teks wahyu
dipahami secara lebih luas dan relevan terhadap perkembangan zaman. Menurutnya,
ilmu pengetahuan modern maupun ilmu agama tidak akan bertentangan selama berada
dalam kerangka tauhid yang menyatukan segala hal ke dalam keesaan Tuhan. Konsep
ini memberikan dasar epistemologis untuk integrasi antara rasionalitas filosofis dan

nilai-nilai wahyu.

13 Averroes, “On the Harmony of Religion and Philosophy,” The Trustees of the “E. J. W. Gibb Memorial,”
1961, 44-49.

14 Nurcholish Madjid, “Islam Doktrin Dan Peradaban : Sebuah Telaah Kiritis Tentang Keimanan,
Kemanusiaan, Dan Kemodernan,” 1998, 575.

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|256



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

Perpaduan antara wahyu dan akal yang dilakukan oleh Ibn Rushd dan al-Kindi
kemudian memengaruhi para pemikir besar setelah mereka, seperti al-Farabi dan Ibn
Sina, yang juga mengedepankan pendekatan sintetik. Pemikiran para filsuf ini menjadi
landasan bagi munculnya pemikiran rasional dalam dunia Islam, yang kemudian
dihidupkan kembali dalam gerakan pemikiran Islam kontemporer. Bahkan tokoh-tokoh
seperti Muhammad Abduh dan Nasr Hamid Abu Zayd masih merujuk pada warisan

pemikiran mereka dalam membahas relasi nalar dan wahyu.

Dari sini terlihat bahwa tradisi filsafat Islam tidak memosisikan akal sebagai
pesaing wahyu, tetapi sebagai jembatan yang menghubungkan teks ilahiah dengan
pemahaman manusia. Melalui pendekatan filsafat, wahyu dapat dimaknai ulang secara
dinamis dan tidak kaku. Hal ini sangat penting dalam konteks pembangunan argumen

Kalam yang tidak hanya dogmatis tetapi juga kokoh secara rasional.

Kontribusi Integrasi Akal dan Wahyu terhadap Pengembangan Ilmu Kalam
Modern

Dalam konteks kontemporer, integrasi wahyu dan akal menjadi sangat krusial
dalam menghadapi tantangan zaman seperti pluralitas pemikiran, relativisme moral, dan
kemajuan sains. Teologi yang hanya berlandaskan wahyu tanpa rasionalitas akan rentan
menjadi eksklusif dan rigid. Sebaliknya, rasionalisme yang melepaskan diri dari wahyu
akan kehilangan nilai-nilai spiritual dan moral yang esensial. Oleh karena itu, ilmu

Kalam modern dituntut untuk membangun argumen yang bersumber dari keduanya.

Pemikiran seperti ini dapat ditemukan dalam karya-karya pemikir kontemporer
seperti Fazlur Rahman, Muhammad Abduh, dan Nurcholish Madjid. Mereka
menekankan bahwa wahyu dan akal merupakan dua sisi dari satu proses pencarian
kebenaran. Rahman, misalnya, mengembangkan pendekatan double movement
hermeneutics yang melibatkan refleksi rasional terhadap konteks historis turunnya ayat
serta aplikasinya di masa kini. Pendekatan ini mencerminkan integrasi metodologis

antara teks dan nalar.

Nurcholish Madjid juga menegaskan pentingnya ijtihad rasional sebagai bagian
dari proses dinamis pemahaman agama. Menurutnya, umat Islam tidak boleh hanya

terikat pada tafsir masa lalu, melainkan harus membuka diri terhadap pembacaan ulang

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|257



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

wahyu dengan akal sebagai alatnya. Ia bahkan menyatakan bahwa stagnasi peradaban
Islam salah satunya disebabkan oleh keterasingan umat terhadap akal dan filsafat. Maka,

integrasi antara wahyu dan akal menjadi motor bagi kebangkitan pemikiran Islam.

Pendekatan ini juga diperkuat oleh pemikiran M. Amin Abdullah dalam
kerangka “integrasi-interkoneksi.” Menurutnya, keilmuan Islam harus melampaui
dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Ilmu Kalam sebagai disiplin teologis
harus terbuka terhadap ilmu sosial, filsafat, dan sains agar dapat membangun argumen
yang relevan dengan perkembangan zaman. Ini adalah upaya menjadikan Kalam sebagai

ilmu yang dialogis dan transformatif.

Dalam pengembangan ilmu Kalam kontemporer, integrasi akal dan wahyu juga
membantu menyusun argumen-argumen yang dapat menjawab persoalan kemanusiaan
modern, seperti keadilan sosial, HAM, dan ekologi. Sebagai contoh, tafsir ayat-ayat
tentang manusia sebagai khalifah di bumi tidak cukup jika hanya dipahami secara
tekstual, tetapi harus ditopang dengan penalaran moral, politik, dan ekologis yang
berbasis akal. Inilah bentuk konkret sinergi antara wahyu dan akal dalam praksis teologi

masa kini.

Kesimpulannya, penguatan epistemologi Kalam di era modern tidak dapat
dilakukan hanya dengan mempertahankan tradisi lama secara pasif. Diperlukan
pendekatan integratif antara wahyu dan akal, yang tidak hanya menjaga otoritas wahyu
tetapi juga menghidupkan semangat rasionalitas dalam membangun argumen-argumen
yang kokoh dan kontekstual. Dengan ini, Kalam menjadi lebih aplikatif dalam

menjawab tantangan kontemporer.

Kesimpulan

Dari seluruh kajian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa integrasi
antara wahyu dan akal merupakan fondasi penting dalam membangun argumen teologis
yang kokoh dalam ilmu Kalam. Wahyu sebagai sumber utama kebenaran teologis tidak
pernah menafikan peran akal; bahkan dalam banyak ayat al-Qur’an, manusia
diperintahkan untuk menggunakan akalnya sebagai alat refleksi dan pemahaman

terhadap tanda-tanda kebesaran Allah. Oleh karena itu, dalam perspektif epistemologi

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|258



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

Islam, akal berfungsi sebagai jembatan antara manusia dan wahyu, bukan sebagai lawan

yang menafikkan kedudukan wahyu.

Perbedaan pendekatan yang ditunjukkan oleh aliran Mu’tazilah dan Asy’ariyah
menggambarkan bagaimana tradisi intelektual Islam memiliki fleksibilitas dalam
menempatkan rasio. Mu’tazilah meletakkan akal pada posisi dominan dalam memahami
ajaran agama, sedangkan Asy’ariyah menekankan supremasi wahyu dengan akal sebagai
pelengkap. Keduanya memberikan warisan metodologis yang penting untuk dikaji

secara kritis, karena masing-masing menyumbang pada kekayaan metode berfikir dalam

teologi Islam.

Lebih jauh lagi, pandangan para filsuf Muslim seperti Ibn Rushd dan al-Kindi
menawarkan alternatif penting dalam melihat relasi wahyu dan akal sebagai dua sumber
kebenaran yang saling mendukung. Filsafat, dalam pandangan mereka, bukanlah
ancaman bagi agama, melainkan alat untuk memperdalam pemahaman terhadap wahyu.
Pendekatan ini relevan untuk diaplikasikan dalam konteks kekinian, di mana banyak
umat Islam dihadapkan pada dilema antara keimanan tradisional dan perkembangan

ilmu pengetahuan modern.

Integrasi ini juga semakin mendesak dalam era kontemporer, di mana tantangan
terhadap agama datang tidak hanya dari luar (seperti sekularisme dan ateisme), tetapi
juga dari dalam, yakni pemahaman agama yang rigid dan ahistoris. Integrasi wahyu dan
akal memungkinkan terciptanya paradigma teologis yang terbuka, dialogis, dan solutif
terhadap persoalan zaman. Dengan demikian, ilmu Kalam bukan hanya menjadi wacana
akademik klasik, tetapi juga instrumen vital dalam membentuk pemikiran Islam modern

yang inklusif dan berbasis hujjah (argumen) yang kuat.

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Islam akan tetap relevan

ya, p g P P

dan progresif selama mampu menjalin sintesis antara wahyu yang bersifat transenden
prog P ] yu yang

dan akal yang bersifat imanen. Integrasi ini bukan bentuk kompromi ideologis, tetapi

justru cerminan dari kekayaan intelektual Islam yang menghargai sumber-sumber

pengetahuan secara seimbang. Oleh karena itu, pendekatan integratif ini perlu terus

dikembangkan dan diperkuat dalam kajian ilmu Kalam masa kini maupun masa depan.

DAFTAR PUSTAKA

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|259



Volume 11, nomor 2|September, 2025 P-ISSN 2442-5907
E-ISSN 2797-2585

Ahsan, M.A.; A K.M. Shahed;, and A. Ahmad. “Islamic Civilization : Its Significance in
Al- Faruqi > s.” Global Journal of Management and Business Research Administration and
Management 13, no. 10 (2013): 1-11.

Averroes. “On the Harmony of Religion and Philosophy.” The Trustees of the “E. |. W.
Gibb Memorial,” 1961, 44-49.

Dr. Nasaiy Aziz, MA. Membumikan Al-Quran Melalui Penafsiran Bahasa Dan Sastra Bint
As-Syari’, 2020.

Ghani, Usman. “Faith , Logic , and Modern Challenges : The Adaptive Journey of > Ilm
Al-Kalam in Islamic Thought” 24, no. 1 (2025): 16-29.

Hendrawan. “Understanding the Concept of Intellect and Revelation from the
Perspectives of Asy ’ Ariyah and Maturidiyah.” Islamic Studies in the World 1, no. 1
(2024): 2028.
https://journal.ypidathu.or.id/index.php/islamicstudies/article /view/1009.

Madjid, Nurcholish. “Islam Doktrin Dan Peradaban : Sebuah Telaah Kritis Tentang
Keimanan, Kemanusiaan, Dan Kemodernan,” 1998, 575.

Nurhuda, Abid. “Conceptions Of Reason And Revelation In Discourses Mu ’* Tazilah ,
Asya ’ Riyah , And Maturidiyah ( Samarkhan And Bukhara )” 25, no. 1 (2024):
132-42.

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 1982.

Spread, P M Jainism, and King Kharvela. “Religion & Philosophy,” 2012, 1-32.

Watt, William Montgomery. “The Formative Period of Islamic Thought.” OnelWorid
Classics in Religions Studies, 1998.

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf|260



