
ILMU PENGETAHUAN DALAM ISLAM  

(Perspektif Filosofis-Historis) 

 

Mohammad Kosim 

 
 

Abstrak : Ilmu pengetahuan dalam Islam memiliki karakteristik 
khas yang berbeda secara fundamental dengan ilmu-ilmu yang 

dikembangkan di Barat, baik landasan, sumber, sarana, dan 

metodologinya. Dalam Islam, ilmu pengetahuan memiliki 
landasan yang kokoh melalui al-Qur’ān dan Sunnah; bersumber 
dari alam fisik dan alam metafisik; diperoleh melalui indra, akal, 

dan hati/intuitif. Cakupan ilmunya sangat luas, tidak hanya 

menyangkut persoalan-persoalan duniawi, namun juga terkait 
dengan permasalahan ukhrāwi. 
 

Kata kunci: epistemologi, teosentris, antroposentis, islamisasi 
sains, peradaban islam, peradaban barat. 

 

 

Pendahuluan 

Di antara problema besar yang dihadapi umat Islam di era modern 

adalah redupnya etos keilmuan di kalangan umat Islam dan munculnya 

dunia Barat sebagai penguasa ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Problema pertama, rendahnya etos keilmuan, menjadikan umat Islam 

“terisolir” dari dunia keilmuan global. Kondisi ini sangat ironis karena 

di era klasik, selama kurang lebih enam abad, umat Islam berada pada 

garda depan dan menjadi kiblat dunia dalam pengembangan ilmu. 

Sementara itu, problema kedua, munculnya dunia Barat sebagai 

penguasa ilmu pengetahuan dan teknologi, membawa persoalan serius 

karena pengembangan ilmu dan teknologi di Barat bercorak sekuler 

sehingga memunculkan ekses negatif seperti; sekularisme, 

materialisme, hedonisme, individualisme, konsumerisme, rusaknya 

tatanan keluarga, pergaulan bebas, dan penyalahgunaan obat terlarang. 

Memperhatikan dua fenomina di atas, maka sudah selayaknya umat 

Islam berupaya menata diri untuk menghidupkan kembali etos 

keilmuan sebagaimana pernah dialami di era klasik dengan harapan 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 122

mampu menyaingi dominasi Barat dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Tulisan berikut – dengan segala 

keterbatasannya – berusaha menjelaskan epistemologis ilmu agama 

Islam, pasang surut perkembangan ilmu agama Islam dalam lintasan 

sejarah, dan gagasan pengembangan ilmu agama Islam. 

 

Konsep Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

Landasan Ilmu Pengetahuan 

Kata ilmu berasal dari bahasa Arab ‘ilm (‘alima-ya’lamu-‘ilm), 

yang berarti pengetahuan (al-ma’rifah),
1
 kemudian berkembang 

menjadi pengetahuan tentang hakikat sesuatu yang dipahami secara 

mendalam.
2
 Dari asal kata ‘ilm ini selanjutnya di-Indonesia-kan 

menjadi ‘ilmu’ atau ‘ilmu pengetahuan.’ Dalam perspektif Islam, ilmu 

merupakan pengetahuan mendalam hasil usaha yang sungguh-sungguh 

(ijtihād) dari para ilmuwan muslim (‘ulamā’/mujtahīd) atas persoalan-

persoalan duniawī dan ukhrāwī dengan bersumber kepada wahyu 

Allah.
3
  

Al-Qur’ān dan al-Hadīts merupakan wahyu Allah yang berfungsi 
sebagai petunjuk (hudan) bagi umat manusia, termasuk dalam hal ini 

adalah petunjuk tentang ilmu dan aktivitas ilmiah. Al-Qur’ān 
memberikan perhatian yang sangat istimewa terhadap aktivitas ilmiah. 

Terbukti, ayat yang pertama kali turun berbunyi ; “Bacalah, dengan 

[menyebut] nama Tuhanmu yang telah menciptakan”.
4
 Membaca, 

dalam artinya yang luas, merupakan aktivitas utama dalam kegiatan 

ilmiah. Di samping itu, kata ilmu yang telah menjadi bahasa Indonesia 

bukan sekedar berasal dari bahasa Arab, tetapi juga tercantum dalam 

al-Qur’ān. Kata ilmu disebut sebanyak 105 kali dalam al-Qur’ān. 
Sedangkan kata jadiannya disebut sebanyak 744 kali. Kata jadian yang 

dimaksud adalah; ‘alima (35 kali), ya’lamu (215 kali), i’lām (31 kali), 

yu’lamu (1 kali), ‘alīm (18 kali), ma’lūm (13 kali), ‘ālamīn (73 kali), 

                                                
1Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir; Kamus Arab-Indonesia  (Yogyakarta: 

Unit Pengadaan Buku-Buku Ilmiah Keagamaan Pondok Pesantren al-Munawwir, 

1984), hlm.1037. 
2
Al-Munjid fī al-Lūghah wa al-A’lām (Beirut : Dār al-Masyriq, 1986), hlm. 527. 

3A.Qadri Azizy, Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman, (Jakarta: Direktorat Perguruan 

Tinggi Agama Islam Departemen Agama RI, 2003), hlm. 13. 
4Al-Qur’ān surat al-‘Alaq : 96 : 1. 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 123

‘alam (3 kali), ‘a’lam (49 kali), ‘alīm atau ‘ulamā’ (163 kali), ‘allām (4 

kali), ‘allama (12 kali), yu’limu (16 kali), ‘ulima (3 kali), mu’allām (1 

kali), dan ta’allama (2 kali).
5
  

Selain kata ‘ilmu, dalam al-Qur’ān juga banyak disebut ayat-ayat 

yang, secara langsung atau tidak, mengarah pada aktivitas ilmiah dan 

pengembangan ilmu, seperti perintah untuk berpikir, merenung, 

menalar, dan semacamnya. Misalnya, perkataan ‘aql (akal) dalam al-

Qur’ān disebut sebanyak 49 kali, sekali dalam bentuk kata kerja 
lampau, dan 48 kali dalam bentuk kata kerja sekarang. Salah satunya 

adalah :”Sesungguhnya seburuk-buruk makhluk melata di sisi Allah 

adalah mereka (manusia) yang tuli dan bisu, yang tidak menggunakan 

akalnya”.
6
 Kata fikr (pikiran) disebut sebanyak 18 kali dalam al-

Qur’ān, sekali dalam bentuk kata kerja lampau dan 17 kali dalam 

bentuk kata kerja sekarang. Salah satunya adalah; “…mereka yang 

selalu mengingat Allah pada saat berdiri, duduk maupun berbaring, 

serta memikirkan kejadian langit dan bumi”.
7
 Tentang posisi ilmuwan, 

al-Qur’ān menyebutkan: “Allah akan meninggikan derajat orang-orang 

beriman dan berilmu beberapa derajat”.
8
 

Di samping al-Qur’ān, dalam Hadīts Nabi banyak disebut tentang 
aktivitas ilmiah, keutamaan penuntut ilmu/ilmuwan, dan etika dalam 

menuntut ilmu. Misalnya, hadits-hadits yang berbunyi; “Menuntut ilmu 

merupakan kewajiban setiap muslim dan muslimah” (HR. Bukhari-

Muslim).
9
 “Barang siapa keluar rumah dalam rangka menuntut ilmu, 

malaikat akan melindungi dengan kedua sayapnya” (HR. Turmudzi).
10

 

“Barang siapa keluar rumah dalam rangka menuntut ilmu, maka ia 

selalu dalam jalan Allah sampai ia kembali” (HR. Muslim).
11

 “Barang 

                                                
5M. Dawam Rahardjo, “Ensiklopedi al-Qur’ān: Ilmu”, dalam Ulumul Qur’ān,  (Vol.1, 

No. 4, 1990), hlm. 58. 
6Al-Qur’ān surat al-Anfāl : 8: 22. 
7Al-Qur’ān surat Āli ‘Imrān : 3: 191. 
8Al-Qur’ān surat al-Mujādalah : 58: 11. 
9Azyumardi Azra, Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi Menuju Millenium 

Baru, (Jakarta: Logos, 1999), hlm. 13. 
10Sayid ‘Alawī ibn ‘Abbās al-Mālikī, Fath al- Qarīb al-Mujīb ‘ala Tahdzīb al-
Targhīb wa al-Tarhīb, (Mekah; t.p, t.t), hlm. 40. 
11Abī Zakariā Yahyā ibn Syarf al-Nawāwī, Riyād al- Shālihīn, (Kairo; al-Maktabah 
al-Salafīyah, 2001), hlm. 710. 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 124

siapa menuntut ilmu untuk tujuan menjaga jarak dari orang-orang 

bodoh, atau untuk tujuan menyombongkan diri dari para ilmuwan, atau 

agar dihargai oleh manusia, maka  Allah akan memasukkan orang 

tersebut ke dalam neraka” (HR. Turmudzi).
12

 

Besarnya perhatian Islam terhadap ilmu pengetahuan, menarik 

perhatian Franz Rosenthal, seorang orientalis, dengan mengatakan: 

”Sebenarnya tak ada satu konsep pun yang secara operatif berperan 

menentukan dalam pembentukan peradaban Islam di segala aspeknya, 

yang sama dampaknya dengan konsep ilmu. Hal ini tetap benar, 

sekalipun di antara istilah-istilah yang paling berpengaruh dalam 

kehidupan keagamaan kaum muslimin, seperti “tauhîd” (pengakuan 

atas keesaan Tuhan), “al-dîn” (agama yang sebenar-benarnya), dan 

banyak lagi kata-kata yang secara terus menerus dan bergairah disebut-

sebut. Tak satupun di antara istilah-istilah itu yang memiliki kedalaman 

dalam makna yang keluasan dalam penggunaannya, yang sama dengan 

kata ilmu itu.Tak ada satu cabangpun dalam kehidupan intelektual 

kaum muslimin yang tak tersentuh oleh sikap yang begitu merasuk 

terhadap “pengetahuan” sebagai sesuatu yang memiliki nilai tertinggi, 

dalam menjadi seorang muslim.”
13

 

Penjelasan-penjelasan al-Qur’ān dan al-Hadīts di atas menunjukkan 
bahwa paradigma ilmu dalam Islam adalah teosentris. Karena itu, 

hubungan antara ilmu dan agama memperlihatkan relasi yang 

harmonis, ilmu tumbuh dan berkembang berjalan seiring dengan 

agama. Karena itu, dalam sejarah peradaban Islam, ulama hidup rukun 

berdampingan dengan para ilmuwan. Bahkan banyak ditemukan para 

ilmuwan dalam Islam sekaligus sebagai ulama. Misalnya, Ibn Rusyd di 

samping sebagai ahli hukum Islam pengarang kitab Bidāyah al-
Mujtahīd, juga seorang ahli kedokteran penyusun kitab al-Kullīyāt fī al-
Thibb. 

Apa yang terjadi dalam Islam berbeda dengan agama lain, 

khususnya agama Kristen di Barat,  yang dalam sejarahnya 

memperlihatkan hubungan kelam antara ilmu dan agama. Hubungan 

                                                
12Al-Mālikī, Fath al-Qarīb, hlm. 42. 
13Rahardjo, “Ensiklopedi al-Qur’ān: Ilmu”, hlm. 57. Ungkapan Rosenthal tersebut 
dikutip oleh Dawam dalam karya Rosenthal berjudul Knowledge Triumphant: The 

Concept of Knowledge in Medieval Islam (Leiden: E.J. Brill, 1970). 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 125

disharmonis tersebut ditunjukkan dengan diberlakukannya hukuman 

berat bagi para ilmuwan yang temuan ilmiahnya berseberangan dengan 

“fatwa” gereja. Misalnya, Nicolaus Copernicus mati di penjara pada 

tahun 1543 M, Michael Servet mati dibakar tahun 1553 M, Giordano 

Bruno dibunuh pada tahun 1600, dan Galileo Galilei mati di penjara 

tahun 1642 M. Oleh karena hubungan agama dan ilmu di Barat tidak 

harmonis, maka para ilmuwan—dalam melakukan aktivitas 

ilmiahnya—pergi jauh meninggalkan agama. Akibatnya, ilmu di Barat 

berkembang dengan paradigma antroposentris
14

 dan menggusur sama 

sekali paradigma teosentris. Dampak yang lebih serius, perkembangan 

ilmu menjadi sekuler terpisah dari agama yang pada akhirnya 

menimbulkan problema teologis yang sangat krusial. Banyak ilmuwan 

Barat yang merasa tidak perlu lagi menyinggung atau melibatkan 

Tuhan dalam argumentasi ilmiah mereka. Bagi mereka Tuhan telah 

berhenti menjadi apapun, termasuk menjadi pencipta dan pemelihara 

alam semesta. 

  

Sumber, Sarana, dan Metode Ilmu Pengetahuan 

Pembicaraan tentang sumber, sarana, dan metode ilmu pengetahuan 

dalam Filsafat Ilmu dikenal dengan epistemologi
15

 atau teori ilmu 

pengetahuan, yang di dalamnya  selalu membicarakan dua hal; apa itu 

pengetahuan? dan bagaimana cara memperoleh pengetahuan?. Yang 

pertama terkait dengan teori dan isi ilmu, sedangkan yang kedua 

berkenaan dengan metodologi.  

Terkait dengan pertanyaan pertama, apa itu pengetahuan?, 

epistemologi Islam menjawab bahwa pengetahuan ilmiah adalah segala 

sesuatu yang bersumber dari alam fisik dan non-fisik. Dengan demikian 

                                                
14Paradigma anthroposentris bertolak belakang dengan paradigma teosentris. 

Anthroposentris berasal dari kata anthropoid (manusia) dan centre (pusat). Dengan 

demikian anthroposentris adalah paradigma yang menempatkan manusia sebagai 

pusat segala pengalamannya, dan manusialah yang menentukan segalanya. Sedangkan 

teosentris berasal dari kata theo (tuhan) dan centre (pusat), yakni paradigma yang 

menempatkan Tuhan sebagai pusat dan sumber segala kehidupan. 
15

Epistemologi berasal dari bahasa Yunani episteme yang berarti knowledge atau 

science. Secara sederhana diartikan the theory of the nature of knowing and the means 

by which we know. Baca lebih lanjut: R.J. Hollingdale, Western Philosophy (London; 
Kahn & Averill, 1993), hlm. 37. 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 126

menjadi jelas bahwa sumber pengetahuan dalam Islam adalah alam 

fisik yang bisa diindra dan alam metafisik yang tidak bisa diindera 

seperti Tuhan, malaikat, alam kubur, alam akhirat. Alam fisik dan alam 

non-fisik sama bernilainya sebagai sumber ilmu pengetahuan dalam 

Islam. Hal ini sangat berbeda dengan epistemologi Barat yang hanya 

mengakui alam fisik sebagai sumber ilmu pengetahuan. Dengan 

demikian, sesuatu yang bersifat non-indrawi, non-fisik, dan metafisik 

tidak termasuk ke dalam obyek yang dapat diketahui secara ilmiah.
16

 

Berkenaan dengan problema epistemologi yang kedua, bagaimana 

ilmu pengetahuan diperoleh? Terdapat perbedaan antara Islam dan 

Barat. Dalam epistemologi Islam, ilmu pengetahuan bisa dicapai 

melalui tiga elemen; indra, akal, dan hati. Ketiga elemen ini dalam 

praktiknya diterapkan dengan metode berbeda; indra untuk metode 

observasi (bayānī), akal untuk metode logis atau demonstratif 

(burhānī), dan hati untuk metode intuitif (‘irfānī).17
 Dengan panca 

indra, manusia mampu menangkap obyek-obyek indrawi melalui 

observasi, dengan menggunakan akal manusia dapat menangkap 

obyek-obyek spiritual (ma’qūlāt) atau metafisik secara silogistik, yakni 

menarik kesimpulan tentang hal-hal yang tidak diketahui dari hal-hal 

yang telah diketahui. Dengan cara inilah akal manusia, melalui refleksi 

dan penelitian terhadap alam semesta, dapat mengetahui Tuhan dan 

hal-hal gaib lainnya. Melalui metode intuitif atau eksperensial (dzauq) 

sebagaimana dikembangkan kaum sufi dan filosof iluminasionis 

(isyrāqiyah), hati akan mampu menangkap obyek-obyek spiritual dan 

metafisik. Antara akal dan intuisi, meskipun sama-sama mampu 

menangkap obyek-obyek spiritual, keduanya memiliki perbedaan 

fundamental secara metodologis dalam menangkap obyek-obyek 

tersebut. Sebab sementara akal menangkapnya secara inferensial, 

intuisi menangkap obyek-obyek spiritual secara langsung, sehingga 

                                                
16Mulyadhi Kertanegara, Menembus Batas Panorama Filsafat Islam, (Bandung: 

Mizan, 2002), hlm. 58. 
17Ibid., hlm. 61. Kajian mendalam tentang pendekatan bayānī , burhānī , dan ‘irfānī 
dapat dibaca dalam Muhammad ‘Ābid al-Jābirī, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī: Dirāsah 
Tahlīlīyah Naqdīyah li Nazmi al-Ma’rifah fi al-Tsaqāfah al-‘Arabīyah, (Beirut: 
Markāz Dirāsat al-Wihdah al-‘Arabīyah, 1990). 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 127

mampu melintas jantung yang terpisah lebar antara subyek dan 

obyek.
18

 

Jika ilmu pengetahuan dalam Islam bisa dicapai melalui tiga 

sumber/alat; indra, akal budi, dan hati, maka dalam epistemologi Barat, 

pengetahuan ilmiah hanya bisa diraih melalui indra dan akal.  

Penggunaan kedua alat ini sebagai sumber ilmu pengetahuan didahului 

konflik tajam ilmuwan Barat selama kurang lebih dua abad. Konflik 

tersebut tercermin dalam dua aliran filsafat, yakni Rasionalisme dan 

Empirisme.
19

 Rasionalisme yang dipelopori Rene Descartes (1596-

1650) berpandangan bahwa sumber pengetahuan yang dipandang 

memenuhi syarat ilmiah adalah akal budi. Akal merupakan satu-

satunya sumber pengetahuan yang benar. Pengetahuan yang diperoleh 

melalui akal tidak mungkin salah. Sementara itu empirisme 

berpendapat bahwa sumber satu-satunya pengetahuan manusia adalah 

pengalaman indrawi, yakni pengalaman yang terjadi melalui dan berkat 

bantuan panca indra. Dalam pandangan kaum empiris, panca indra 

memainkan peranan penting dibanding akal budi karena; pertama, 

semua proposisi yang diucapkan manusia merupakan hasil laporan dari 

pengalaman. Kedua, manusia tidak memiliki konsep atau ide apapun 

tentang sesuatu kecuali yang didasarkan pada apa yang diperoleh dari 

pengalaman. Ketiga, akal budi hanya bisa berfungsi apabila memiliki 

acuan ke realitas atau pengalaman.
20

 

Konflik antara pendukung rasionalisme dan empirisme akhirnya 

bisa didamaikan oleh Immanuel Kant dengan melakukan sintesis 

terhadap keduanya, yang kemudian disebutkan dengan kritisisme atau 

rasionalisme kritis. Menurut Kant terdapat dua unsur penting yang ikut 

melahirkan pengetahuan manusia, yaitu; pancaindra dan akal budi. 

Semua pengetahuan manusia tentang dunia bersumber dari pengalaman 

                                                
18Mulyadhi Kertanegara, “Islamisasi Ilmu Pengetahuan dan Telaah Kritis Terhadap 

Epistemologi Barat”, dalam Refleksi Jurnal Kajian Agama dan Filsafat Fakultas 

Ushuludin IAIN Syarif Hidayatullah  Jakarta, (Vol.1 No. 3, Juni-Agustus 1999), hlm. 

64. 
19Pembahasan lebih lanjut tentang kedua aliran tersebut bisa dibaca, antara lain, 

dalam: Harun Hadiwijoyo, Sari Sejarah Filsafat Barat 2, (Yogyakarta; 

Kanisius,1980), hlm. 18-46; A. Sony Keraf dan Mikhael Dua, Ilmu Pengetahuan; 

Sebuah Tinjauan Filosofis, (Yogyakarta; Kanisius, 2001), hlm. 33-39. 
20Keraf dan Mikhael, Ilmu Pengetahuan, hlm. 49-50 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 128

indrawi. Namun akal budi ikut menentukan bagaimana manusia 

menangkap fenomina di sekitarnya, karena dalam akal budi sudah ada 

“kondisi-kondisi” tertentu yang memungkinkan manusia menangkap 

dunia sebagaimana adanya. Kondisi-kondisi tersebut mirip dengan 

kacamata yang dipakai seseorang ketika melihat berbagai obyek di 

sekitarnya. Kacamata itu sangat mempengaruhi pengetahuan orang 

tersebut tentang obyek yang dilihat.
21

 

 

Klasifikasi Ilmu  
Secara umum ilmu dalam Islam dapat diklasifikasikan ke dalam 

tiga kelompok yang meliputi; metafisika menempati posisi tertinggi, 

disusul kemudian oleh matematika, dan terakhir ilmu-ilmu fisik. 

Melalui tiga kelompok ilmu tersebut, lahirlah berbagai disiplin ilmu 

pengetahuan, misalnya; dalam ilmu-ilmu metafisika (ontologi, teologi, 

kosmologi, angelologi, dan eskatologi), dalam ilmu-ilmu matematika 

(geometri, aljabar, aritmatika, musik, dan trigonometri), dan dalam 

ilmu-ilmu fisik (fisika, kimia, geologi, geografi, astronomi, dan 

optika).
22

  

Dalam perkembangan berikutnya, seiring dengan perkembangan 

zaman, kemajuan ilmu pengetahuan, dan untuk tujuan-tujuan praktis, 

sejumlah ulama berupaya melakukan klasifikasi ilmu. Al-Ghazālī 
membagi ilmu menjadi dua bagian; ilmu fardlu ‘ain dan ilmu fardlu 

kifāyah.23
 Ilmu fardlu ‘ain adalah ilmu yang wajib dipelajari setiap 

muslim terkait dengan tatacara melakukan perbuatan wajib, seperti 

ilmu tentang salat, berpuasa, bersuci, dan sejenisnya. Sedangkan ilmu 

fardlu kifāyah adalah ilmu yang harus dikuasai demi tegaknya urusan 

dunia, seperti; ilmu kedokteran, astronomi, pertanian, dan sejenisnya. 

Dalam ilmu fardlu kifāyah tidak setiap muslim dituntut menguasainya. 

Yang penting setiap kawasan ada yang mewakili, maka kewajiban bagi 

yang lain menjadi gugur. 

                                                
21Ibid. hlm. 58-61. 
22Mulyadi, Menembus Batas, hlm. 59. 
23Abū Hamid Muhammad al- Ghazālī, Ihya’ Ulūm al-Dīn, Juz I, (Beirut; Badawi 
Thaba’ah, t.th), hlm. 14-15. 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 129

Di samping pembagian di atas, al-Ghazālī masih membagi ilmu 
menjadi dua kelompok, yaitu; ilmu syarī’ah dan ilmu ghair syarī’ah.

24
 

Semua ilmu syarī’ah adalah terpuji dan terbagi empat macam; pokok 

(ushūl), cabang (furū’), pengantar (muqaddimāt), dan pelengkap 

(mutammimāt). Ilmu ushūl meliputi; al-Qur’ān, Sunnah, Ijmā’ Ulamā’, 
dan Atsār Shahābāt. Ilmu furū’ meliputi; Ilmu Fiqh yang berhubungan 

dengan kemaslahatan dunia, dan ilmu tentang hal-ihwal dan perangai 

hati, baik yang terpuji maupun yang tercela. Ilmu muqaddimāt 
dimaksudkan sebagai alat yang sangat dibutuhkan untuk mempelajari  

ilmu-ilmu ushūl, seperti ilmu bahasa Arab (Nahw, Sharf, Balāghah). 

Ilmu mutammimāt adalah ilmu-ilmu yang berhubungan dengan ilmu al-

Qur’ān seperti; Ilmu Makhārij al-Hurūf wa al-Alfādz dan Ilmu Qirā’at. 
Sedangkan ilmu ghair syarī’ah oleh al-Ghazālī dibagi tiga;  ilmu-ilmu 

yang terpuji (al-‘ulūm al-mahmūdah), ilmu-ilmu yang diperbolehkan 

(al-‘ulūm al-mubāhah), dan ilmu-ilmu yang tercela (al-‘ulūm al-
madzmūmah). Ilmu yang terpuji adalah ilmu-ilmu yang dibutuhkan 

dalam kehidupan umat manusia seperti kedokteran, pertanian, 

teknologi. Ilmu yang dibolehkan adalah ilmu-ilmu tentang kebudayaan 

seperti; sejarah, sastra, dan puisi yang dapat membangkitkan 

keutamaan akhlak mulia. Sedangkan ilmu yang tercela adalah ilmu-

ilmu yang dapat membahayakan pemiliknya atau orang lain seperti; 

ilmu sihir, astrologi, dan beberapa cabang filsafat. 

Ibn Khaldūn membagi ilmu pengetahuan menjadi dua kelompok, 
yaitu; ilmu-ilmu naqlīyah yang bersumber dari syarā’ dan ilmu-ilmu 

‘aqlīyah/ilmu falsafah yang bersumber dari pemikiran. Yang termasuk 

dalam kelompok ilmu-ilmu naqlīyah adalah; Ilmu Tafsir, Ilmu Qirā’ah, 
Ilmu Hadīts, Ilmu Ushūl Fiqh, Fiqh, Ilmu Kalam, Bahasa Arab 
(Linguistik, Gramatika, Retorika, dan Sastra). Sedangkan yang 

termasuk dalam ilmu-ilmu ‘aqlīyah adalah; Ilmu Mantiq, Ilmu Alam, 

Metafisika, dan Ilmu Instruktif (Ilmu Ukur, Ilmu Hitung, Ilmu Musik, 

dan Ilmu Astronomi).
25

 

Al-Farābī mengelompokkan ilmu pengetahuan ke dalam lima 
bagian, yaitu; pertama, ilmu bahasa yang mencakup sastra, nahw, 

                                                
24Ibid. hlm. 15-16. 
25Nurcholish Madjid (ed), Khazanah Intelektual Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 
1984), hlm. 307-327. 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 130

sharf, dan lain-lain. Kedua, ilmu logika yang mencakup pengertian, 

manfaat, silogisme, dan sejenisnya. Ketiga, ilmu propadetis, yang 

meliputi ilmu hitung, geometri, optika, astronomi, astrologi, musik, dan 

lain-lain. Keempat, ilmu fisika dan matematika. Kelima, ilmu sosial, 

ilmu hukum, dan ilmu kalam.
26

 

Ibn Buthlān (wafat 1068 M) membuat klasifikasi ilmu menjadi tiga 

cabang besar; ilmu-ilmu (keagamaan) Islam, ilmu-ilmu filsafat dan 

ilmu-ilmu alam, dan ilmu-ilmu kesusastraan. Hubungan ketiga cabang 

ilmu ini digambarkannya sebagai segitiga; sisi sebelah kanan adalah 

ilmu-ilmu agama, sisi sebelah kiri ilmu filsafat dan ilmu alam, 

sedangkan sisi sebelah bawah adalah kesusastraan.
27

 

Konferensi Dunia tentang Pendidikan Islam II di Islamabad 

Pakistan tahun 1980 merekomendasikan pengelompokan ilmu menjadi 

dua macam, yaitu; ilmu perennial/abadi (naqlīyah) dan ilmu 

acquired/perolehan (‘aqlīyah). Yang termasuk dalam kelompok ilmu 

perennial adalah ; al-Qur’ān (meliputi; Qirā’ah, Hifdz, Tafsir, Sunnah, 
Sīrah, Tauhid, Ushūl Fiqh, Fiqh, Bahasa Arab al-Qur’ān yang terdiri 
atas Fonologi, Sintaksis dan Semantik), dan Ilmu-Ilmu Bantu (meliputi; 

Metafisika Islam, Perbandingan Agama, dan Kebudayaan Islam). 

Sedangkan yang termasuk dalam ilmu acquired adalah; Seni (meliputi; 

Seni dan Arsitektur Islam, Bahasa, Sastra), Ilmu-ilmu Intelektual/studi 

sosial teoritis, (meliputi; Filsafat, Pendidikan, Ekonomi, Ilmu Politik, 

Sejarah, Peradaban Islam, Geografi, Sosiologi, Linguistik, Psikologi, 

dan Antropologi), Ilmu-Ilmu Alam/teoritis (meliputi; Filsafat Sains, 

Matematika, Statistik, Fisika, Kimia, Ilmu-Ilmu Kehidupan, Astronomi, 

Ilmu Ruang, dan sebagainya), Ilmu-Ilmu Terapan (meliputi; Rekayasa 

dan Teknologi, Obat-Obatan, dan sebagainya), dan Ilmu-Ilmu Praktik 

(meliputi; Perdagangan, Ilmu Administrasi, Ilmu Perpustakaan, Ilmu 

Kerumahtanggaan, Ilmu Komunikasi).
28

 

                                                
26Harun Nasution, Islam Rasional; Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun 

Nasution, (Bandung: Mizan, 1996), hlm. 317. 
27Azyumardi Azra, Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi Menuju Millenium 

Baru, (Jakarta: Logos, 1999), hlm. xiii. 
28Ashraf Ali, Horison Baru Pendidikan Islam, terj. Sori Siregar, (Jakarta: Pusataka 
Firdaus, 1996), hlm. 115-117. 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 131

Nurcholish Madjid, cendekiawan muslim asal Indonesia, 

mengelompokkan ilmu-ilmu keislaman ke dalam empat bagian yaitu; 

Ilmu Fiqh, Ilmu Tasawuf, Ilmu Kalam, dan Ilmu Falsafah.
29

 Ilmu Fiqh 

membidangi segi-segi formal peribadatan dan hukum, Ilmu Tasawuf 

membidangi segi-segi penghayatan dan pengamalan keagamaan yang 

lebih bersifat pribadi, Ilmu Kalam membidangi segi-segi mengenai 

Tuhan dan berbagai derivasinya, sedangkan Ilmu Falsafah membidangi 

hal-hal yang bersifat perenungan spekulatif tentang hidup dalam arti 

seluas-luasnya. Termasuk dalam lingkup Ilmu Falsafah adalah “ilmu-

ilmu umum” seperti; metafisika, kedokteran, matematika, astronomi, 

kesenian.
30

 

Klasifikasi ilmu-ilmu keislaman yang dilakukan para ilmuwan 

muslim di atas mempertegas bahwa cakupan ilmu dalam Islam sangat 

luas, meliputi urusan duniawi dan ukhrāwi. Yang menjadi batasan ilmu 

dalam Islam adalah; bahwa pengembangan ilmu harus dalam bingkai 

tauhid dalam kerangka pengabdian kepada Allah, dan untuk 

kemaslahan umat manusia. Dengan demikian, ilmu bukan sekedar 

ilmu, tapi ilmu untuk diamalkan. Dan ilmu bukan tujuan, melainkan 

sekedar sarana untuk mengabdi kepada Allah dan kemaslahatan umat. 

 

Perkembangan Ilmu Pengetahuan dalam Islam 
Dalam perspektif sejarah, perkembangan ilmu-ilmu keislaman 

mengalami pasang surut. Suatu ketika mencapai puncak kejayaan, dan 

di saat yang lain mengalami kemunduran. Kajian berikut akan 

menjelaskan fenomina tersebut serta faktor-faktor yang mempengaruhi. 
 

Masa Keemasan  
Sejarah politik dunia Islam biasanya dipetakan ke dalam tiga 

periode, yaitu; periode klasik (650-1250 M), periode pertengahan 

(1250-1800 M), dan periode modern (1800-sekarang).
31

 Dari ketiga 

periode tersebut, yang dikenal sebagai masa keemasan Islam adalah 

                                                
29Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban; Sebuah Telaah Kritis tentang 

Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan, (Jakarta: Paramadina, 1992), 

hlm. 201. 
30Ibid., hlm. 223. 
31Baca lebih lanjut dalam Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam; Sejarah 

Pemikiran dan Gerakan (Jakarta : Bulan Bintang, 1975), 13-14. 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 132

periode klasik, yang—antara lain—ditandai dengan etos keilmuan yang 

sangat tinggi, yang ditunjukkan dengan pesatnya perkembangan ilmu 

pengetahuan di berbagai bidang kehidupan. 

Akselerasi perkembangan ilmu pengetahuan di dunia Islam sangat 

tampak setelah masuknya gelombang Hellenisme melalui gerakan 

penerjemahan ilmu-ilmu pengetahuan Yunani ke dalam bahasa Arab, 

yang dipelopori khalifah Hārūn al-Rasyīd (786-809 M) dan mencapai 

puncaknya pada masa khalifah al-Makmūn (813-833 M). Beliau 

mengirim utusan ke kerajaan Romawi di Eropa untuk membeli 

sejumlah manuscripts untuk kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa 

Arab.
32

 Sejak itu para ulama mulai berkenalan dan menelaah secara 

mendalam pemikiran-pemikiran ilmuwan Yunani seperti Pythagoras 

(530-495 SM), Plato (425-347 SM), Aristoteles (388-322 SM), 

Aristarchos (310-230 SM), Euclides (330-260 SM), Klaudios 

Ptolemaios (87-168 M), dan lain-lain.
33

  

Tidak lama kemudian muncullah di kalangan umat Islam para 

filosof dan ilmuwan yang ahli dalam berbagai disiplin ilmu 

pengetahuan. Sekedar menyebut contoh, dalam bidang kedokteran 

muncul; al-Rāzī (866-909 M), Ibn Sinā (wafat 926 M), Ibn Zuhr (1091-

1162 M), Ibn Rusyd (wafat 1198 M), dan al-Zahrāwī (wafat 1013 M). 
Dalam bidang filsafat muncul; al-Kindī (801-862 M), al-Farābī (870-

950 M), al-Ghazālī (1058-1111 M), dan Ibn Rusyd (wafat 1198 M). 

Dalam bidang ilmu pasti dan ilmu pengetahuan alam muncul; al-

Khawarizmī (780-850 M), al-Farghānī (abad ke-9), an-Nairāzī (wafat 
922 M), Abū Kāmil (abad ke-10), Ibrahim Sinān (wafat 946 M), al-
Birūnī (973-1051 M), al-Khujandī (lahir 1000 M), al-Khayyānī (1045-

1123 M), dan Nashīrudin al-Thūsī (1200-1274 M).
34

  

Perkembangan dalam bidang hukum Islam ditandai dengan lahirnya 

empat imam madzhab; Abū Hanīfah (wafat 767 M), Anās ibn Mālik 
(wafat 795 M), Muhammad ibn Idrīs al-Syāfiī (wafat 819 M), dan 
Ahmad ibn Hambāl (wafat 855 M). Dalam bidang Hadīts, muncul 

                                                
32Harun Nasution, Falsafah dan Mistisisme dalam Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 

1973), hlm. 11. 
33S.I. Poeradisastra, Sumbangan Islam kepada Ilmu dan Peradaban Modern, (Jakarta: 

P3M, 1986), hlm. 13. 
34Ibid. 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 133

sejumlah ulama Hadīts terkemuka seperti; Bukhārī (wafat 870 M), 
Muslim (wafat 875 M), Ibn Mājah (wafat 886 M), Abū Dāwud (wafat 
886 M), al-Tirmidzī (wafat 892 M), dan al-Nasā’ī (wafat 916 M). 
Dalam bidang teologi muncul ulama semacam; Abū al-Hudzail al-

Allāf, Ibrahim al-Nazzām, Abū al-Hasan al-Asy’ārī, dan Abū Manshūr 
al-Māturīdī. 

Penerjemahan ilmu pengetahuan dan filsafat Yunani oleh umat 

Islam bersifat selektif dan kreatif.
35

 Yang diterjemahkan adalah filsafat 

dan ilmu-ilmu yang memberikan kemaslahan bagi umat seperti; 

kedokteran, pertanian, astronomi, ilmu bumi, ilmu ukur, dan ilmu 

bangunan. Sedangkan sastra Yunani ditinggalkan karena banyak berbau 

takhayul dan syirik. Dan ilmu-ilmu terjemahan tersebut tidak diterima 

begitu saja (taken for granted), melainkan dikembangkan dan di-

islamkan, mengingat pertumbuhan ilmu-ilmu Yunani Kuno bersifat 

sekuler. Oleh karena itu, perkembangan ilmu dalam Islam sangat 

berbeda dengan yang berkembang di Yunani. Bahkan menurut Max I. 

Dimont, ahli Sejarah Peradaban Yahudi dan Arab, peradaban Islam 

jauh meninggalkan peradaban Yunani. Dimont, sebagaimana dikutip 

Nurcholish Madjid, memberikan ilustrasi :”Dalam hal ilmu 

pengetahuan, bangsa Arab [muslim] jauh meninggalkan bangsa 

Yunani. Peradaban Yunani itu, dalam esensinya, adalah ibarat sebuah 

kebun subur yang penuh dengan bunga-bunga indah namun tidak 

banyak berbuah. Peradaban Yunani itu adalah suatu peradaban yang 

kaya dalam filsafat dan sastra, tetapi miskin dan teknik dan teknologi. 

Karena itu, merupakan suatu usaha bersejarah dari bangsa Arab dan 

Yunani Islamik (yang terpengaruh oleh peradaban Islam) bahwa 

mereka mendobrak jalan buntu ilmu pengetahuan Yunani itu, dengan 

merintis jalan ilmu pengetahuan baru—menemukan konsep nol, tanda 

minus, bilangan-bilangan irasional, dan meletakkan dasar-dasar ilmu 

kimia baru—yaitu ide-ide yang meratakan jalan ke dunia ilmu 

                                                
35Nurcholish Madjid, Kaki Langit Peradaban Islam, (Jakarta: Paramadina, 1997), 

hlm. 16: Harun Nasution, Islam Rasional; Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun 

Nasution, (Bandung: Mizan, 1996), hlm. 299; Fazlur Rahman, “Islamisasi Ilmu, 
Sebuah Respon”, dalam Ulumul Qur’ān (Vol. III. No. 4, 1992), hlm. 70. 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 134

pengetahuan modern melalui pemikiran kaum intelektual Eropa pasca-

Renaisans.”
36

 

Pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan di era klasik, setidaknya 

disebabkan oleh beberapa faktor, yaitu; pertama, etos keilmuan umat 

Islam yang sangat tinggi. Etos ini ditopang ajaran Islam yang 

memberikan perhatian istimewa terhadap ilmuwan dan aktivitas ilmiah. 

Kedua, Islam merupakan agama rasional yang memberikan porsi besar 

terhadap akal.
37

 Semangat rasional tersebut semakin menemukan 

momentumnya setelah umat Islam bersentuhan dengan filsafat Yunani 

klasik yang juga rasional.
38

 Kemudian, melalui aliran teologi rasional 

Mu’tazilah, para ilmuwan memiliki kebebasan yang luar biasa dalam 

mengekspresikan pikiran mereka untuk mengembangkan ilmu 

pengetahuan. Ketiga, berkembangnya ilmu pengetahuan di kalangan 

umat Islam klasik adalah sebagai dampak dari kewajiban umat Islam 

dalam memahami alam raya ciptaan Allāh. Dalam al-Qur’ān dijelaskan 
bahwa alam raya diciptakan untuk kepentingan manusia. Untuk itu 

alam dibuat lebih rendah (musakhkhar) dari manusia sehingga terbuka 

dipelajari, dikaji, dan diteliti kandungannya. Keempat, di samping 

alasan di atas, perkembangan ilmu pengetahuan di era klasik juga 

ditopang kebijakan politik para khalifah yang menyediakan fasilitas 

dan sarana memadai bagi para ilmuwan untuk melakukan penelitian 

dan pengembangan ilmu. 

 

Masa Kemunduran 

Yang sering disebut-sebut sebagai momentum kemunduran umat 

Islam dalam bidang pemikiran dan pengembangan ilmu adalah kritik 

al-Ghazālī (1058-1111 M) – melalui Tahāfut al-Falāsifahnya – 

terhadap para filosof yang dinilainya telah menyimpang jauh dari 

ajaran Islam. Karena setelah itu, menurut Nurcholish Madjid, walaupun 

masih muncul beberapa pemikir muslim—seperti; Ibn Rusyd, Ibn 

Taymīyah, Ibn Khaldun, Mulla Sadr, Ahmad Sirhindi, dan Syah 

Waliyullah—pada umumnya para ahli menyatakan bahwa dunia 

                                                
36Madjid, Kaki Langit Peradaban, hlm. 15-16. 
37Nasution, Islam Rasional, hlm. 7. 
38A. Malik Fadjar, Reorientasi Pendidikan Islam, (Jakarta: Fajar Dunia, 19990), hlm. 
100. 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 135

pemikiran Islam setelah al-Ghazālī tidak lagi semarak dan gegap 
gempita seperti sebelumnya.

39
  

Al-Ghazālī sesungguhnya bukan sosok orang yang anti filsafat, 

bahkan ia termasuk ke dalam deretan filosof muslim  terkenal. Ia 

menulis Tahāfut al-Falāsifah (Kekacauan Para Filosof) sebenarnya 

bertujuan untuk menghidupkan kembali kajian keagamaan yang, 

menurutnya, telah terjadi banyak penyimpangan akibat ulah sebagian 

filosof—khususnya al-Fārābī dan Ibn Sina—yang berdampak pada 

semakin menjamurnya semangat pemikiran bebas yang membuat orang 

meninggalkan ibadah. Oleh karena itu, dalam karyanya yang lain ia 

menulis karya monumental yang diberi judul Ihyā’‘Ulūm al-Dīn 
(Menghidupkan Kembali Ilmu-Ilmu Agama). Dan penyelesaian yang 

ditawarkan al-Ghazālī—menurut Nurcholish Madjid—begitu hebatnya, 

sehingga memukau dunia intelektual Islam dan membuatnya seolah-

olah terbius tak sadarkan diri.
40

  

Tapi, benarkah kritik al-Ghazālī tersebut menjadi penyebab 
mundurnya pemikiran dan pengembangan ilmu pengetahuan di 

kalangan umat Islam?. Jawabannya masih pro-kontra. Menurut 

Nurcholish Madjid yang menjadi penyebab kemunduran umat Islam 

adalah; pertama, penyelesaian oleh al-Ghazālī mengenai problema di 
atas, meskipun ternyata tidak sempurna, namun komprehensif dan 

sangat memuaskan. Kedua, Ilmu Kalam Asy’ārī dengan konsep al-kasb 

(acquisition), yang cenderung lebih dekat kepada paham Jabārīyah 
yang dianut dan didukung al-Ghazālī juga sangat memuaskan, dan telah 

berhasil menimbulkan equilibrium sosial yang tiada taranya. Ketiga, 

keruntuhan Baghdad oleh bangsa Mongol amat traumatis dan membuat 

umat Islam tidak lagi sanggup bangkit, konon sampai sekarang. 

Keempat,  berpindahnya sentra-sentra kegiatan ilmiah dari dunia Islam 

ke Eropa, dimana kegiatan itu mendapatkan momentumnya yang baru, 

dan melahirkan kebangkitan kembali (renaisance) Barat dengan akibat 

sampingan (tapi langsung) penyerbuan mereka ke dunia Islam dan 

kekalahan dunia Islam itu. Kelima, ada juga yang berteori bahwa umat 

                                                
39Madjid, Kaki Langit Peradaban, hlm. 6. 
40Madjid (ed), Khazanah Intelektual  Islam, hlm. 35. 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 136

Islam—setelah mendominasi dunia selama sekitar 8 abad--mengalami 

rasa puas diri (complacency) dan menjadi tidak kreatif.
41

   

Sedangkan Harun Nasution memperkirakan penyebab mundurnya 

tradisi ilmiah dalam Islam adalah; pertama, adanya dominasi tasawuf 

dalam kehidupan umat Islam yang cenderung mengutamakan daya rasa 

yang berpusat di kalbu dan meremehkan daya nalar yang terdapat 

dalam akal. Dalam hal ini al-Ghazālī, melalui Ihyā’‘Ulūm al-Dīn, 
memiliki peran besar dalam menebarkan gerakan tasawuf di dunia 

Islam.  Kedua, teologi Asy’ārīyah yang banyak dianut umat Islam 
Sunni. Teologi Asy’ārī memberikan kedudukan lemah terhadap akal, 
sehingga menyebabkan umat Islam tidak kreatif.

42
 

Surutnya gerakan pemikiran dan pengembangan ilmu pengetahuan 

dalam Islam dapat dilihat dari sejumlah kondisi berikut; pertama, etos 

keilmuan menjadi redup, pintu ijtihad menjadi tertutup sebaliknya 

gerakan taqlid mulai menjamur. Akibatnya perkembangan ilmu 

menjadi stagnan. Karya ulama klasik dipandang sebagai sesuatu yang 

final dan tidak boleh disentuh, kecuali sekedar dibaca, dipahami dan 

dipraktikkan. Kedua, ilmu agama Islam dimaknai secara sempit dan 

terbatas. Muncul pemilahan ilmu agama dan ilmu umum, sesuatu yang 

tidak pernah terjadi di era klasik. Ilmu agama dibatasi hanya pada ilmu-

ilmu ukhrāwi seperti; Ilmu Kalam, Fiqh, Tafsir, Hadīts, dan Tasawuf. 
Sedangkan ilmu-ilmu duniawi, seperti kedokteran, pertanian, kimia, 

fisika, disebut ilmu umum. Umat Islam lebih tertarik mempelajari ilmu 

agama ketimbang ilmu umum, karena ilmu yang disebut terakhir 

dipandang sebagai ilmu sekuler. Padahal untuk mengarungi hidup di 

dunia dibutuhkan penguasaan ilmu-ilmu duniawi.  

Menurut sementara sejarawan, konsep dikotomi ilmu telah terjadi 

sejak abad ke 13 M. ketika Madrasah Nidzām al-Mulk hanya 

mengkhususkan diri pada pengembangan ilmu-ilmu ukhrāwi.43
 

Fenomina ini kemudian ditopang oleh modernisme sekuler Barat
44

 

                                                
41Ibid.  
42Nasution, Islam Rasional, hlm. 383-384. 
43Abdurahman Mas’ud, “Pendidikan dan Ilmu Pengetahuan dalam Islam”, dalam 

Ismail SM. et.all (ed). Paradigma Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2001), hlm. 14. 
44Ziauddin Zardar, Rekayasa Masa Depan Peradaban Muslim, terj. Rahmani Astuti, 
(Bandung: Mizan, 1993), hlm. 75. 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 137

yang mulai masuk ke negara-negara muslim sejak masa kolonialisme 

hingga saat ini. 

Kasus dikotomi ilmu secara lebih jelas dapat dilihat pada kasus di 

Indonesia, negara dengan penduduk muslim terbesar di dunia. Dalam 

tataran praktis, penyelenggaraan pendidikan di Indonesia sangat 

nampak dikotomis, seperti; penggunaan istilah  pendidikan umum-

pendidikan agama, sekolah-madrasah, Departemen Agama-Departemen 

Pendidikan Pendidikan agama berada di bawah naungan Departemen 

Agama, dan pendidikan umum di bawah naungan Departemen 

Pendidikan. Dikotomi juga terlihat pada pembidangan ilmu-ilmu 

keislaman yang dibuat Departemen Agama (berdasarkan Keputusan 

Menteri Agama Nomor 110/1982 tanggal 14 Desember 1982) yang 

selanjutnya menjadi pedoman dalam penyelenggaraan pendidikan di 

PTAI (Perguruan Tinggi Agama Islam).  

Dalam keputusan tersebut, ilmu dalam Islam terbagi menjadi 

delapan kelompok, yaitu; kelompok al-Qur’ān-al-Hadīts (meliputi; 
Ulūmul Qur’ān dan Ulūmul Hadīts), kelompok Pemikiran dalam Islam 
(meliputi; Ilmu Kalam dan Filsafat), kelompok Fiqh dan Pranata Sosial 

(meliputi; Fiqh, Ushūl Fiqh, Ilmu Falaq), kelompok Sejarah dan 
Kebudayaan Islam (meliputi; Sejarah Islam dan Peradaban Islam), 

kelompok Bahasa (meliputi; Bahasa Arab, sastra Arab, Bahasa dan 

Sastra Dunia Islam lainnya), kelompok Pendidikan Islam (meliputi; 

Pendidikan dan Pengajaran Islam, Ilmu Jiwa Agama), kelompok 

Dakwah Islam (meliputi; Dakwah Islam, Perbandingan Agama), dan 

kelompok Perkembangan Pemikiran Modern di Dunia Islam (meliputi; 

Pemikiran Modern di Dunia Islam, Islam dalam Disiplin Ilmu dan 

Teknologi).  
 

Upaya Mengejar Ketertinggalan 

Adalah sangat wajar apabila sejumlah ilmuwan muslim “gelisah” 

melihat fenomina merosotnya etos keilmuan umat Islam dan dominasi 

Barat dalam pengembangan ilmu dan teknologi. Kegelisahan tersebut 

diwujudkan dengan kampanye gerakan kebangkitan Islam melalui 

sejumlah gagasan dan aksi, antara lain melalui upaya mempertemukan 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 138

kembali ilmu dan agama, yang dikenal dengan konsep islamisasi 

sains
45

  

Konsep yang muncul di awal tahun 80-an ini dipandang penting, 

setidaknya oleh penggagasnya, sebagai momentum untuk menumbuh-

kan etos keilmuan umat Islam yang sampai kini masih sangat rendah. 

Fenomina tersebut, menurut Azyumardi Azra, terjadi di hampir setiap 

negara muslim dalam kasus yang hampir sama, dengan ciri-ciri; 

lemahnya masyarakat ilmiah, kurang integralnya kebijaksanaan sains 

nasional, tidak memadainya anggaran penelitian ilmiah, kurangnya 

kesadaran di kalangan sektor ekonomi tentang pentingnya penelitian 

ilmiah, kurang memadainya fasilitas perpustakaan, dokumentasi dan 

pusat informasi, ilmuwan muslim terisolasi dalam kancah global, dan 

adanya birokrasi, restriksi dan kurangnya insentif.
46

 Akibatnya, realitas 

umat Islam sampai kini benar-benar tertinggal jauh dari Barat, bukan 

hanya dalam bidang pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, 

melainkan dalam hampir seluruh aspek kehidupan duniawi.  

Maka gagasan sejumlah intelektual muslim untuk mempertemukan 

kembali ilmu dan agama menjadi sangat penting karena beberapa hal; 

Pertama, untuk merespon dampak negatif perkembangan ilmu dan 

teknologi modern dalam kehidupan umat Islam khususnya, dan 

kehidupan masyarakat dunia pada umumnya. Tidak bisa disangkal 

bahwa di samping membawa dampak positif, ilmu dan teknologi Barat 

juga memiliki dampak negatif, seperti berkembangnya paham 

materialisme, nihilisme, hedonisme, individualisme, konsumerisme, 

rusaknya tatanan keluaga, pergaulan bebas, penyalahgunaan obat 

terlarang, dan semakin jauhnya dari etika moral dan agama. Kedua, 

ilmu pengetahuan Barat berangkat dari asumsi bahwa obyek ilmu 

hanya terfokus pada obyek-obyek fisik yang bisa diindra. Asumsi ini, 

yang awalnya mungkin merupakan pembagian kapling kepada akal dan 

agama ke arah sekularisme, lambat laun ternyata telah menjadi 

                                                
45Istilah tersebut dikenalkan pertama kali oleh Ismail Raji al-Faruqi, ketika pada tahun 

1982 menerbitkan buku berjudul Islamization of Knowledge: General Principles and 

Workplan. Istilah lain yang memiliki substansi sama dengan islamisasi sains adalah 

dewesternisasi pengetahuan yang dikenalkan Muhammad Naquib al-Attas, 

desekularisasi sains, atau naturalisasi ilmu yang digagas beberapa sarjana 

keislamanan semisal I. Sabra. 
46Azra, Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi, hlm. 16-20. 



Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 139

pembatasan atas realitas itu sendiri. Pembatasan lingkup ilmu hanya 

kepada obyek indrawi dalam realitasnya telah mendorong banyak 

ilmuwan Barat untuk memandang hanya dunia indrawi sebagai satu-

satunya realitas. Hal ini tercermin pada menguatnya paham 

materialisme, sekularisme, dan positivisme, yaitu paham filosofis yang 

biasanya berakhir dengan penolakan terhadap realitas metafisik seperti 

Tuhan, malaikat, surga, neraka, dan semisalnya.
47

 

Meskipun gagasan islamisasi ilmu dipandang penting dilakukan 

umat Islam, setidaknya oleh para penggagasnya, tidak berarti gagasan 

tersebut diterima secara aklamasi. Perves Hoodbhoy, seorang ilmuwan 

muslim Pakistan, justru mengkritik gagasan tersebut. Menurutnya, 

gagasan sains Islami pada hakikatnya tak lebih dari sekedar bentuk 

reaksi atas perkembangan sains modern. Apalagi mereka hanya sekedar 

menegaskan kembali apa yang telah ada, dan bukannya melakukan 

penyelidikan atas sesuatu yang baru. Dengan demikian gagasan mereka 

tidak ada hubungannya dengan kebangkitan kembali agama Islam. Ia 

tak lebih hanya permainan istilah secara tidak jujur oleh sekelompok 

orang terdidik dari kelas menengah yang berharap keuntungan dan 

promosi diri.
48

 

Tentu saja reaksi kontra di atas dan reaksi lain senada tidak perlu 

mengendurkan semangat para penggagas islamisasi sains. Sebaliknya, 

kritik tersebut perlu dijadikan cambuk bahwa gagasan tersebut tidak 

sekedar wacana, tapi benar-benar terbukti dalam kenyataan dan 

bermanfaat kemaslahatan umat. 
 

Penutup 
Ilmu dalam Islam merupakan pengetahuan mendalam hasil usaha 

yang sungguh-sungguh dari para ilmuwan muslim atas persoalan-

persoalan duniawī dan ukhrāwī dengan berlandaskan kepada wahyu 

Allah. Pengetahuan ilmiah diperoleh melalui indra, akal, dan 

hati/intuitif yang bersumber dari alam fisik dan alam metafisik. Hal ini 

                                                
47Mulyadhi, “Islamisasi Ilmu Pengetahuan dan Telaah Kritis terhadap Epistemologi 

Barat”, hlm. 65. 
48Perves Hoodbhoy, Ikhtiar Menegakkan Rasionalisme; Antara Sains dan Ortodoksi 

Islam, terj. Sari Meutia, (Bandung: Mizan, 1996), hlm. 249-250. 



Mohammad Kosim 

Tadrîs. Volume 3. Nomor 2. 2008 140

berbeda dengan epistemologi ilmu di Barat yang hanya bertumpu pada 

indra dan akal serta alam fisik. 
Dalam sejarahnya, perkembangan ilmu pengetahuan dalam Islam 

mengalami pasang surut. Suatu ketika mencapai puncak kejayaan, dan 

di saat yang lain mengalami kemunduran. Era klasik (650-1250 M) 

merupakan masa keemasan Islam yang ditandai dengan tingginya etos 

keilmuan serta pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan di berbagai 

bidang kehidupan. Setelah itu, perkembangan ilmu di kalangan umat 

Islam menjadi redup dan ganti Barat yang berada dalam garda depan 

dalam pengembangan ilmu. 

Kemajuan ilmu di Barat memunculkan banyak ekses negatif seperti 

sekularisme, materialisme, hedonisme, individualisme, konsumerisme, 

rusaknya tatanan keluarga, pergaulan bebas, dan penyalahgunaan obat 

terlarang. Wa Allâh A’lam bi al-Shawâb.* 


