2[8]<

PENDIDIKAN ISLAM DALAM MENINGKATKAN
KUALITAS SUMBER DAYA MANUSIA: KONSEP DAN
STRATEGI IMPLEMENTATIF

Dian Iskandar Jaelani *

* SMAN 1 Jonggat Lombok NTB
dijaelanie@gmail.com

Abstract

Oriented  development paradigm with a
comparative advantage over relying on natural
resources and cheap labor, when it has started to
shift towards more development emphasizes
competitive advantage. In this new paradigm, the
quality of human resources, mastery of high
technology and increasing the role of public
attention. The success of development is mainly
determined by the quality of its human, not by the
abundance of natural wealthy. Humans are the
central point which becomes the subject and
development engineers as well as objects that are
engineered and enjoy the results of development.
Human resources also (in addition to certain
conditions become a burden of development) is
the basis of national development which has the
potential and the driving force for accelerating
the implementation of the national development
process. Thus, behavioral development, should
always reflect the increase in human dignity and
civilization in order to improve the quality of the
nation and the state. In it the necessary quality of
toughness, character and morality of man as the
main actor. Efforts to develop and improve the
quality of human resources can be done through
various channels, including through education.

Keyword: SDM, Konsep dan Strategi.



291 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

Pendahuluan

Realitas Pendidikan Islam saat ini bisa dibilang telah
mengalami masa intellectual deadlock. Diantara indikasinya
adalah; pertama, minimnya upaya pembaharuan, dan kalau toh
ada kalah cepat dengan perubahan sosial, politik dan kemajuan
iptek. Kedua, praktek pendidikan Islam sejauh ini masih
memelihara warisan yang lama dan tidak banyak melakukan
pemikiran kreatif, inovatif dan kritis terhadap isu-isu aktual.
Ketiga, model pembelajaran pendidikan Islam terlalu
menekankan pada pendekatan intelektualisme-verbalistik dan
menegasikan pentingnya interaksi edukatif dan komunikasi
humanistik antara guru-murid. Keempat, orientasi pendidikan
Islam menitikberatkan pada pembentukan .abd atau hamba Allah
dan tidak seimbang dengan pencapaian karakter manusia muslim
sebagai khalifah fi al-ardl.!

Paradigma pembangunan yang berorientasi pada
keunggulan komparatif dengan lebih mengandalkan sumber daya
alam dan tenaga kerja yang murah, saat ini mulai mengalami
pergeseran menuju pembangunan Yyang lebih menekankan
keunggulan kompetitif. Dalam paradigma baru ini, kualitas
SDM, penguasaan teknologi tinggi dan peningkatan peran
masyarakat memperoleh perhatian.”

Keberhasilan pembangunan terutama ditentukan oleh
kualitas manusianya, bukan oleh melimpah-ruahnya kekayaan
alam.® Manusia merupakan titik sentral yang menjadi subyek
dan perekayasa pembangunan serta sebagai obyek yang
direkayasa dan menikmati hasil-hasil pembangunan. Sumber
daya manusia pun (disamping pada kondisi-kondisi tertentu
menjadi beban pembangunan) merupakan modal dasar
pembangunan nasional yang memiliki potensi dan daya dorong
bagi percepatan proses pelaksanaan pembangunan nasional.
Dengan demikian, perilaku pembangunan, seyogyanya
senantiasa mencerminkan peningkatan harkat dan martabat
kemanusiaan demi peningkatan kualitas peradaban masyarakat

!Abd. Rachman Assegaf, .Membangun Format Pendidikan Islam di Era
Globalisasi., dalam Imam Machali dan Musthofa (Ed.), Pendidikan Islam dan
Tantangan Globalisasi, (Yogyakarta: Ar- Ruzz Media, 2004), Cet. I, him. 8-9.

A. Malik Fadjar, Reorientasi Pendidikan Islam, (Jakarta: Fajar Dunia,
1999), Cet. I, him. 157.

®Sri Bintang Pamungkas, Dengan Sumber Daya Manusia (SDM) dan
IPTEK Mengatasi Kemiskinan, Mencapai Kemandirian, (Jakarta: Seminar dan
Sarasehan Teknologi, 1993), him. 20.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 292

bangsa dan negara. Di dalamnya diperlukan ketangguhan
kualitas, watak dan moralitas manusia sebagai pelaku utamanya.

Upaya pengembangan dan peningkatan kualitas sumber
daya manusia dapat dilakukan melalui berbagai jalur,
diantaranya melalui pendidikan. Pendidikan ini merupakan jalur
peningkatan kualitas sumber daya manusia yang lebih
menekankan pada pembentukan kualitas dasar, misalnya
keimanan dan ketakwaan, kepribadian, kecerdasan, kedisiplinan,
kreativitas dan sebagainya.”

Dalam hal pengembangan SDM, pendidikan memiliki
nilai strategis dan mempunyai peran penting sebagai suatu
investasi di masa depan. Karena secara teoretis, pendidikan
adalah dasar dari pertumbuhan ekonomi, dasar dari
perkembangan sains dan teknologi, mengurangi kemiskinan dan
ketimpangan dalam pendapatan, dan peningkatan kualitas
peradaban manusia pada umumnya.® Nilai strategis pendidikan
yang makro ini, menyimpulkan bahwa pendidikan menyimpan
kekuatan luar biasa untuk menciptakan keseluruhan aspek
lingkungan hidup dan dapat memberikan informasi paling
berharga mengenai pegangan hidup di masa depan serta
membantu anak didik mempersiapkan kebutuhan hidup yang
esensial untuk menghadapi perubahan.

Kemajuan dan penguasaan atas sains teknologi akan
mendorong terjadinya percepatan transformasi masyarakat
dalam berbagai bidang kehidupan, g/ang di Indonesia lebih
dikenal dengan istilah pembangunan.” Merasuknya globalisasi,
berkembangnya profesionalisasi dan semakin menajamnya
kompetisi antar negara, menuntut adanya pelurusan orientasi
pembangunan pada peningkatan kualitas manusia.

Di negara-negara maju, SDM menjadi prioritas utama
dalam pembangunan pendidikan, SDM dipandang sebagai pilar
utama infrastruktur yang mapan di bidang pendidikan. Kondisi
ini berbeda dengan pendidikan di Indonesia yang dihadapkan
pada persoalan penyediaan SDM. Adanya ketidakcocokan dan
ketidaksepadanan antara output di semua jenjang pendidikan
dengan tuntutan masyarakat (social demands) dalam dunia kerja
adalah satu contoh pekerjaan rumah bagi dunia pendidikan di

*Abdul Latif, Pengembangan Sumber Daya Manusia yang Berkualitas
Menghadapi Era Pasar Bebas, (Jakarta: DPP HIPPI, 1996), him. 11.

>John Vaizey, Pendidikan di Dunia Modern, (Jakarta: Gunung Agung,
1980), him. 41.

®Azyumardi Azra, Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi Menuju
Milenium Baru, (Jakarta: Logos Wacana IImu, 2000), Cet. I, him. 46.



293 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

Indonesia yang harus segera dibenahi. Pendidikan masih lebih
memperlihatkan sebagai suatu beban dibanding sebagai suatu
kekuatan dalam pembangunan. Dipandang dari perspektif human
capital theory, pendidikan Islam dihadapkan pada persoalan
underinvestment in human  capital, yaitu  kurang
dikembangkannya seluruh potensi SDM yang sangat dibutuhkan
bagi pembangunan. Akibatnya, pendidikan di Indonesia masih
belum menunjukkan tingkat balik (rate of return) yang dapat
diukur dari besarnya jumlah lulusan pendidikan yang terserap ke
dalam dunia kerja.’

Dahulu, pendidikan lebih merupakan model untuk
pembentukan maupun pewarisan nilai-nilai keagamaan dan
tradisi masyarakat. Artinya, misi pendidikan dianggap berhasil
ketika anak didik sudah mempunyai sikap positif dalam
beragama dan memelihara tradisi masyarakatnya.® Kini,
paradigma pendidikan seperti itu harus direkonstruksi agar
sumber daya manusia muslim tidak acuh terhadap persoalan
yang terkait dengan kepentingan ekonomi, ketenaga-kerjaan, dan
persoalan lainnya dengan tetap mempertahankan nilai-nilai etik
dan moral Islam.

Kompleksnya persoalan pendidikan di satu sisi dan
tuntutan meningkatkan kualitas sumber daya manusia di sisi lain
menyebabkan persoalan pendidikan tetap menarik untuk dibahas
dengan harapan pembahasan ini mampu memunculkan solusi
alternatif dalam mengembangkan kualitas sumber daya manusia
lewat jalur pendidikan Islam.

Dari beberapa argument di atas, maka penulis tertarik
untuk mengangkat tema tentang strategi pendidikan Islam dalam
meningkatkan sumber daya manusia. Dimana hal tesebut
diharapkan dapat membantu sumbangsih pemikiran dalam
kancah pemikiran ataupun konsep yang sudah ada saat ini.

Pembahasan

Untuk lebih fokus dan sistematisnya makalah ini, maka
pada pembahasan ini penulis akan mengkaji tentang: 1)
Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Islam,
2) Strategi Pendidikan Islam dalam Meningkatkan Mutu Sumber
Daya Manusia.

"Ace Suryadi dan H.A.R. Tilaar, Analisis Kebijakan Pendidikan; Suatu
Pengantar, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1986), him.15.

8A. Malik Fadjar, Madrasah dan Tantangan Modernitas, (Bandung:
Mizan, 1999), Cet I, him. 9.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 294

1. Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif
Islam

a. Pandangan Islam tentang Manusia

Manusia merupakan makhluk yang memiliki
kemampuan istimewa dan menempati kedudukan
tertinggi di antara makhluk lainnya, yakni menjadi
khalifah (wakil) Tuhan di muka bumi (Q.S. al-Bagarah:
30).

e wu@m 8 el sy =85 U6 3
Osadas ¥ G ;J;T 3l a@ _Juw.%

Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada Para
Malaikat: "Sesungguhnya aku hendak menjadikan
seorang khalifah di muka bumi." mereka berkata:
"Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi
itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan
menumpahkan darah, Padahal Kami Senantiasa
bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan
Engkau?" Tubhan Dberfirman: "Sesungguhnya aku
mengetahui apa yang tidak kamu ketahui."®

Ayat di atas dipertegas dengan ayat lainnya dalam Surat
Al-An’am ayat 165.

e 358 (X 55 oo NT gl el (il 53
1 - =2 g . g 7 £ - ~. e -~ -
Al Sl G 855 3 K5k G g WS s
o255 a3

Dan Dia lah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa
di bumi dan Dia meninggikan sebahagian kamu atas
sebahagian (yang lain) beberapa derajat, untuk

mengujimu tentang apa yang diberikan-Nya kepadamu.
Sesungguhnya Tuhanmu Amat cepat siksaan-Nya dan

*Mujamma’ Khadim al-Haramain as-Syarfain al Malik Fahd li Thiba’ al
Mush-haf asy-Syarif, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Madinah Munawwarah:
P.O. Box, 3561, 1971), him. 13.



295 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

Sesungguhn]ya Dia Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang.’®

Islam menghendaki manusia berada pada tatanan
yang tinggi dan luhur. Oleh karena itu manusia dikaruniai
akal, perasaan, dan tubuh yang sempurna. Islam, melalui
ayat-ayat al-Qur’an telah mengisyaratkan tentang
kesempurnaan diri manusia, seperti antara lain
disebutkan dalam surat At-Tin ayat 4:

- £ oo e oo
“ g ‘~- /'/'Y‘ Lre ..]

Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam
bentuk yang sebaik-baiknya.**

Kesempurnaan  demikian  dimaksudkan agar
manusia menjadi individu yang dapat mengembangkan
diri dan menjadi anggota masyarakat yang berdaya guna
sehingga dapat mengembangkan seluruh potensi sumber
daya yang dimilikinya.

b. Potensi Dasar Manusia

Para filosof tidak pernah sependapat tentang
potensi apa yang perlu

dikembangkan oleh manusia. Melalui pendekatan historis,
Hasan Langgulung

menjelaskan bahwa di Yunani Kuno satu-satunya potensi
manusia yang harus

dikembangkan di kerajaan Sparta adalah potensi
jasmaninya, tetapi sebaliknya di kerajaan Athena yang
dipentingkan adalah kecerdasan otaknya.*?

Beberapa ahli filsafat pendidikan Islam telah
mencoba  mengklasifikasikan potensi manusia,
diantaranya yaitu menurut KH. A. Azhar Basyir, bila
manusia ditinjau dari substansinya, maka manusia terdiri
dari potensi materi yang berasal dari bumi dan potensi ruh
yang berasal dari Tuhan.!* Pendapat senada juga
dikemukakan oleh Syahminan Zaini yang menyatakan

“lbid., him. 217.

"bid., him. 1076.

?Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan; Suatu Analisa Psikologi
dan Pendidikan,(Jakarta: Pustaka al-Husna, 1995), Cet. Ill, him. 261-262.

Muhammad Syamsudin, Manusia dalam Pandangan KH. A. Azhar
Basyir, (Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1997), Cet. II, him. 77.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 296

bahwa unsur pembentuk manusia terdiri dari tanah dan
potensi rohani dari Allah.** Dalam redaksi lain, Muhaimin
dan Abdul Mujib berpendapat bahwa pada hakekatnya
manusia terdiri dari komponen jasad (jasmani) dan
komponen jiwa (rohani), menurut mereka komponen
jasmani berasal dari tanah dan komponen rohani ditiupkan
oleh Allah.”> Demikian pula kesimpulan yang diambil
Abuddin Nata berdasarkan pendapat para ahli filsafat
pendidikan, bahwa secara umum manusia memiliki dua
potensi, yaitu potensi jasmani dan potensi rohani.*®

Dari pendapat yang dikemukakan di atas, ternyata
potensi manusia dapat diklasifikasikan kepada potensi
jasmani dan potensi rohani. Berbeda dengan klasifikasi
yang dikemukakan di atas, beberapa ahli filsafat
pendidikan menguraikan potensi rohani manusia ke dalam
beberapa bagian, sebagaimana pendapat Barmawie
Umary yang menyatakan bahwa potensi rohani manusia
itu terdiri dari empat unsur pokok, yaitu roh, galb, nafs,
dan akal.'” Pembagian Barmawie Umary ini sedikit
berbeda dengan Kklasifikasi potensi rohani yang
dikemukakan oleh Muhaimin dan Abdul Mujib. Menurut
keduanya potensi rohani manusia itu dibagi tiga yaitu,
potensi fitrah, golb, dan akal.™®

Berikut ini penulis akan menjelaskan satu persatu
tentang klasifikasi potensi manusia tersebut yaitu:

1) Potensi Jasmani

Secara jasmaniah (fisik), manusia adalah makhluk
yang paling potensial untuk dikembangkan
dibandingkan dengan makhluk lainnya. Manusia
dianugerahi rupa dan bentuk fisik yang bagus serta
memiliki kelengkapan anggota tubuh untuk membantu
dan mempermudah aktivitasnya. Proses penciptaan
manusia mulai nutfah (air mani), kemudian ’alaqah

“Syahminan Zaini, Penyakit Rohani Pengobatannya, (Jakarta: Kalam
Mulia, 1996), Cet. 11, him. 6.

®Muhaimin dan Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam; Kajian
Filosofis dan Kerangka Dasar Operasionalisasinya, (Bandung: Tri Genda Karya,
1993), Cet. I, him. 10-11.

®Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos Wacana
llmu, 1997), Cet. I, him. 35.

Y"Barmawie Umary, Materi Akhlak, (Solo: Ramadhani, 1989), Cet. I,
him. 21.

¥Muhaimin dan Mujib, Pemikiran..., him. 11.



297 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

(segumpal darah), mudghah (segumpal daging), izam
(tulang belakang) dan lahm yang membungkus ‘izam
atau membentuk rangka yang menggambarkan bentuk
manusia, merupakan kesempurnaan manusia secara
fisik.

Untuk mengetahui potensi jasmani, Abuddin Nata
memperkenalkan kata kunci yang diambil dari al-
Qur’an, yaitu al-basyar. Menurutnya, kata basyar
dipakai untuk menyebut semua makhluk. Basyar
merupakan bentuk jamak dari akar kata basyarah yang
artinya permukaan kulit kepala, wajah dan tubuh yang
menjadi tempat tumbuhnya rambut. Oleh karena itu
kata mubasyarah diartikan musalamah yang artinya
persentuhan antara kulit laki-laki dan kulit perempuan.
Disamping itu kata mubasyarah diartikan sebagai al-
liwath atau al-jima yang artinya persetubuhan.™

Manusia dalam pengertian basyar adalah manusia
yang seperti tampak pada lahiriahnya, mempunyai
bangunan tubuh yang sama, makan dan minum dari
bahan yang sama yang ada di alam ini, dan oleh
pertumbuhan usianya, kondisi tubuhnya akan
menurun, menjadi tua dan akhirnya ajalnya akan
menjemputnya.®

Daradjat memberikan penjelasan lebih rinci
tentang aktifitas lahiriah manusia sebagai kebutuhan
pertama atau disebut juga kebutuhan primer.
Kebutuhan seperti makan, minum, seks dan
sebagainya tidak dipelajari manusia, melainkan sudah
menjadi  fitrahnya sejak lahir. Jika kebutuhan-
kebutuhan tersebut tidak terpenuhi, akan hilanglah
keseimbangan fisiknya. Dalam kebutuhan fisik
jasmaniah ini, manusia tidak banyak berbeda dari
makhluk hidup lainnya. Perbedaannya hanya terletak
pada cara memenuhi kebutuhan itu.”’ Ketika
keseimbangan fisiknya tidak terjaga, maka tubuh
manusia akan sakit, sementara dalam ilmu kesehatan
menjaga seluruh anggota tubuh agar berfungsi secara

“Abuddin Nata, Filsafat ..., him. 30.

apuddin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: RajaGrafindo Persada,
1996), Cet. I, him. 260.

?17akiah Daradjat, Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Sekolah,
(Jakarta: Ruhama, 1995), Cet. Il, him. 19-20.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 298

optimal memerlukan gizi, berbagai vitamin, udara dan
kondisi lingkungan yang bersih.**

Dari penjelasan di atas, penulis menyimpulkan
bahwa potensi jasmani yang ada pada manusia
merupakan segala daya manusia yang berhubungan
dengan aktifitas fisiknya sekaligus kebutuhan
lahiriahnya, karena manusia secara fisik akan tumbuh
optimal bila semua anggota tubuh yang dikaruniakan
oleh Allah swt. berfungsi secara baik. Keterkaitan itu
membawa implikasi bahwa setiap manusia harus
mampu mengembangkan daya-daya yang
berhubungan dengan eksistensi jasmaniahnya.

2) Potensi Rohani

Manusia merupakan makhluk yang istimewa
dibanding makhluk lainnya, karena disamping
memiliki dimensi fisik yang sempurna, ia juga
memiliki dimensi roh ini dengan segala potensinya.
Jika potensi jasmani diketahui dari kata basyar, maka
untuk mengetahui potensi ruhani dapat dilihat dari
kata al-insan. Kata insan mempunyai tiga asal kata.
Pertama, berasal dari kata anasa yang memiliki arti
melihat, mengetahui dan minta izin. Yang kedua
berasal dari kata nasiya yang berarti lupa. Yang ketiga
berasal dari kata al-uns yang artinya jinak.?

Sedangkan Quraish Shihab menganalisis kata
insan hanya terambil dari kata uns yang berarti jinak
dan harmonis. Menurutnya, pendapat di atas, jika
dipandang dari sudut pandang al-Qur’an lebih tepat
dari yang mengatakan bahwa kata insan diambil dari
kata nasiya (lupa) atau dari kata nasa-yanusu
(berguncang). Kata insan juga digunakan al-Qur’an
untuk menunjuk kepada manusia dengan seluruh
totalitasnya, yaitu jiwa dan raga.”*

Manusia sebagai makhluk psikis (al-insan)
memiliki potensi seperti fitrah, galb, nafs, dan akal.
Karena potensi itulah manusia menjadi makhluk yang

2Tim Dosen IKIP Malang, Pengantar Dasar-dasar Pendidikan,
(Surabaya: Usaha Nasional, 1988), Cet. II, him. 139-140.

ZIpn Manzur, Lisan al-Arab, (Mesir: Daar al-Mishriyyah, 1968), Jilid
VII, him. 306-314.

M. Quraish Shihab, Wawasan al-Quran, (Bandung: Mizan, 1996), Cet.
111, him. 278.



299 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

tinggi martabatnya.” Dengan demikian potensi ruhani
manusia terdiri dari beberapa unsur pokok, yaitu:

a. Fitrah

Dari segi bahasa fitrah diambil dari kata al-fathr
yang berarti belahan dan dari makna ini lahir
makna-makna lainnya antara lain penciptaan atau
kejadian. Fitrah manusia adalah kejadiannya sejak
semula atau bawaan sejak lahirnya.?® Sedangkan
Muhaimin  dan  Abdul Mujib  memberikan
penjelasan rinci tentang arti fitrah yaitu: 1) Fitrah
berarti suci (thur), yang berarti kesucian dalam
jasmani dan rohani; 2) Fitrah berarti mengakui
keesaan Allah swt (tauhid); 3) Fitrah berarti potensi
dasar manusia sebagai alat untuk mengabdi dan
ma rifatullah; 4) Fitrah berarti tabiat alami yang
dimiliki manusia (human nature).?’

Dalam pemahaman potensi fitrah inilah al-Ghazali
meneliti keistimewaan potensi fitrah yang dimiliki
manusia, sebagai berikut: a) Beriman kepada Allah;
b) Kemampuan dan kesediaan untuk menerima
kebaikan dan keturunan atau dasar kemampuan
untuk menerima pendidikan dan pengajaran; c)
Dorongan ingin tahu untuk mencari hakekat
kebenaran yang berwujud daya berfikir; d)
Dorongan biologis berupa syahwat (sensual
pleasure), ghadhab, dan tabiat (insting).

Dari uraian di atas, penulis dapat menyimpulkan
bahwa fitrah merupakan potensi dasar yang dimiliki
manusia sejak ia dilahirkan berupa kecenderungan
kepada tauhid serta kesucian jasmani dan rohaninya,
dan dalam Islam diakui bahwa lingkungan berpengaruh
dalam perkembangan fitrah menuju kesempurnaan dan
kebenaran. Oleh karena itu, potensi yang dimiliki
manusia harus dikembangkan dan dilestarikan.

b. Roh

Roh  merupakan  kekuatan  yang  dapat
membebaskan diri dari batas-batas materi. Kekuatan
jasmani terikat dengan wujud materi dan inderanya,

*Barmawie Umary, Materi..., him. 21.
M. Quraish Shihab, Wawasan..., him. 65.
“"Muhaimin dan Abdul Mujib, Pemikiran..., him. 13-19.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 300

sedangkan kekuatan roh tak satupun materi yang dapat
mengikatnya. la mempunyai hokum sesuai dengan
penciptaan Allah padanya, yakni berhubungan dengan
kelanggengan wujud azali.”® Oleh karena itu al-Kindi
mengindentifikasi roh sebagai sesuatu yang tidak
tersusun, simpel, dan sederhana tetapi mempunyai arti
yang penting sempurna dan mulia. Substansinya
berasal dari substansi Tuhan, hubungannya dengan
Tuhan sama dengan hubungannya dengan cahaya dan
matahari.?®

Al-Ghazali membagi pengertian roh kepada dua,
yaitu: 1) Roh yang bersifat jasmani. Roh yang
merupakan bagian dari jasmani manusia, Yaitu zat
yang amat halus bersumber dari ruangan hati (jantung)
yang menjadi pusat semua urat (pembuluh darah),
yang mampu menjadikan manusia hidup dan bergerak
serta merasakan berbagai rasa. Roh dapat
diumpamakan sebagai lampu yang mampu menerangi
setiap sudut organ, inilah yang sering disebut sebagai
nafs (jiwa). 2) Roh yang bersifat rohani. Roh yang
merupakan bagian dari rohani manusia mempunyai
ciri halus dan ghaib, dengan roh ini manusia dapat
mengenal Tuhannya, dan mampu mencapai ilmu yang
bermacam-macam. Disamping itu roh ini dapat
menyebabkan manusia berprikemanusiaan, berakhlak
yang baik dan berbeda dengan binatang.*

Dari uraian di atas, penulis berpendapat walaupun
roh memiliki karakteristik yang halus, abstrak, rahasia
dan ghaib, tetapi roh dapat diidentifikasi melalui
sifatnya. Roh yang bersifat jasmani merupakan zat
yang menentukan hidup dan matinya manusia,
sementara roh yang Dbersifat rohani merupakan
substansi manusia yang berasal dari substansi Tuhan,
sehingga memiliki potensi untuk berhubungan dengan
tuhan atau mengenal Tuhannya.

c. Qalb

Hati dalam bahasa Arabnya disebut galb. Menurut
ilmu biologi, galb itu segumpal darah yang terletak di

ZAli Abdul Halim Mahmud, Islam dan Pembinaan Kepribadian,
(Jakarta: Akademika Pressindo, 1995), Cet I, him. 51.

“Harun Nasution, Falsafah dan Mistisisme dalam Islam, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1995), Cet. 1X, him. 17.

*Departemen Agama, Al-Qur’an..., him . 437.



301 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

dalam rongga dada, agak ke sebelah kiri, warnanya
agak kecoklatan dan berbentuk segitiga. Tetapi yang
dimaksud di sini bukanlah hati yang berupa segumpal
darah dan bersifat materi itu, melainkan hati yang
bersifat immateri. Tentang hati yang bersifat immateri
ini, al-Ghazali dalam Kkitabnya Ihya Ulumuddin
mengidentifikasikan qgalb menjadi rahasia setiap
manusia dan merupakan anugerah Allah yang paling
mulia.®!

Qalb mempunyai nama-nama lain  yang
disesuaikan dengan aktivitasnya, ia dapat dikatakan
sebagai dhomir karena sifatnya yang tersembunyi,
fuad karena sebagai tumpuan tanggung jawab
manusia, kabid karena berbentuk benda, luthfu karena
sebagai sumber perasaan halus, karena galb suka
berubah-ubah  kehendaknya, serta sirr karena
bertempat pada tempatnya %/ang rahasia dan sebagai
muara bagi rahasia manusia.*

Dengan demikian, potensi yang dimiliki galb
tergantung kepada karakteristik galb itu sendiri yang
berubah-ubah, sehingga dalam penjelasan selanjutnya
tentang potensi qgalb ini, Mubarak menguraikan
kandungan galb yang memperkuat potensi-potensi itu.
Dia menyebutkan berbagai kondisi galb yang
berubah-ubah, yaitu penyakit, perasaan takut, getaran,
kedamaian, keberanian, cinta dan kasih sayang,
kebaikan, iman, kedengkian, kufur, kesesatan,
penyesalan, panas hati, keraguan, kemunafikan, dan
kesombongan.®

d. Nafs

Dalam konteks rohani manusia, yang dimaksud
dengan nafs adalah kondisi kejiwaan setiap manusia
yang memiliki  potensi  berupa kemampuan
menggerakkan perbuatan yang baik maupun yang
buruk.

Al-Ghazali membagi nafs kepada tiga tingkatan,
yaitu:

*'Barmawie Umary, Materi..., him. 16.

¥2Muhaimin dan Abdul Mujib, Pemikiran..., him. 40-41.
*pid., him. 114.

*Ibid., him. 50.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 302

1) Nafs tingkatan utama, meliputi:

a. Nafs Mardliyah, yaitu nafs yang cenderung
melaksanakan petunjuk, guna memperoleh ridho
illahi

b. Nafs Rodliyah, yaitu nafs yang cenderung
kepada sifat ikhlas tanpa pamrih atas aktivitas
yang dilakukannya.

¢. Nafs Muthmainnah, yaitu nafs yang cenderung
kepada keharmonisan dan ketenangan.

d. Nafs Kamilah, yaitu nafs yang mengarah kepada
pada tingkat kesempurnaan.

e. Nafs Mulhamah, vyaitu nafs yang memiliki
keutamaan dalam bertindak dan menjauhi
perbuatan dengki, rakus dan iri hati.

2) Nafs Lawwamah, yaitu nafs yang mencerminkan
sifat-sifat insaniyah.

3) Nafs Amarah, yaitu nafs yang mencerminkan sifat-
sifat hayawani;/ah dan bahamiyah (kehewanan dan
kebinatangan).*

Dalam ensiklopedi Indonesia, ditampilkan pula
ketujuh konsep sebagaimana pendapat Al-Ghazali di
atas dengan menggunakan tiga kelompok. Kelompok
pertama adalah nafs amarah yang memiliki ciri-ciri
dorongan rendah yang bersifat jasmaniah seperti loba,
tamak serta cenderung menyakiti hati orang lain.
Kelompok kedua adalah nafs lawwamah yang
memiliki ciri-ciri sudah menerima nilai-nilai kebaikan
tetapi masih cenderung kepada dosa, walaupun
akhirnya menyesalinya. Kelompok ketiga adalah nafs-
nafs yang berciri baik dan luhur, yaitu: mardliyah,
kamilah, mulhamah, muthmainnah, dan radliyah, yang
cenderung kepada sifat-sifat keutamaan,
kesempurnaan, kerelaan, penyerahan kepada tuhan
dan mencapai ketenangan jiwa. Walaupun dalam Al-
Qur’an hanya ada tiga macam nafs yang disebutkan
jelas jenisnya, pertama nafs amarah (Q.S. Yusuf: 53),

1bid.



303 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

kedua nafs lawwamah (Q.S. al-Qiyamah: 2) dan nafs
muthmainnah (Q.S. Al-Fajr: 27).%

Dari uraian di atas, penulis mengambil kesimpulan
bahwa nafs adalah kondisi kejiwaan setiap menusia
yang telah diilhamkan Allah kepadanya kebaikan dan
keburukan, sehingga nafs memiliki potensi berupa
kemampuan untuk menggerakkan perbuatan yang baik
dan buruk. Potensi nafs tersebut ditentukan dari
kualitas nafs itu sendiri, jika kualitas nafs itu baik,
maka nafs memiliki potensi untuk menggerakkan
perbuatan baik, sedangkan jika kualitas nafs itu buruk,
maka nafs memiliki potensi untuk menggerakkan
perbuatan buruk.

e. Akal

Manusia dibedakan dengan makhluk lainnya
karena manusia dikarunia akal dan kehendak-
kehendak (iradah). Akal yang dimaksud adalah
berupa potensi, bukan anatomi. Akal memungkinkan
manusia untuk membedakan antara yang benar dan
yang salah, mengerjakan yang baik dan menghindari
yang buruk.*” Dengan akal manusia dapat memahami,
berpikir, belajar, merencanakan berbagai kegiatan
besar, serta memecahkan berbagai masalah sehingga
akal merupakan daya yang amat dahsyat yang
dikaruniakan Allah kepada manusia.

Menurut Ahmad D. Marimba, akal bermanfaat
dalam bidang-bidang berikut ini:

1) Pengumpulan ilmu pengetahuan

2) Memecahkan persoalan-persoalan yang
dihadapi manusia

3) Mencari jalan-jalan yang lebih efisien untuk
memenuhi maksud tersebut.

Tetapi pada keadaan yang lain, sebaliknya akal
dapat pula berpotensi untuk:

1) Mencari jalan-jalan ke arah perbuatan yang
sesat

*M. Dawam Rahardjo, et.al, Ensiklopedi Alquran, (Jakarta: Paramadina,
1996), Cet.I, him. 264-265.

¥Hasan Langgulung, Pendidikan dan Peradaban Islam, (Jakarta:
Pustaka Al Husna, 1985), Cet. Il1, him. 224.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 304

2) Mencari alasan untuk  membenarkan
perbuatan-perbuatan yang sesat itu

3) Menghasilkan kecongkakan dalam diri
manusia bahwa akal itu dapat mengetahui
segala-galanya.®®

Demikianlah gambaran tentang potensi akal yang
pada intinya adalah bahwa Allah memberikan suatu
karunia besar dan maha dahsyat bagi manusia, sebuah
daya (kekuatan) yang dapat membawa manusia
kepada kebaikan dan manfaat, sebaliknya juga dapat
merusak dan membawa madharat. Potensi akal yang
dimiliki manusia menjadikannya berbeda dengan
makhluk lainnya di muka bumi ini.

c. Sumber Daya Manusia Berkualitas dalam Pandangan
Islam

Manusia diciptakan oleh Allah sebagai penerima
dan pelaksana ajaran sehingga ia ditempatkan pada
kedudukan vyang mulia. Untuk mempertahankan
kedudukannya yang mulia dan bentuk pribadi yang bagus
itu, Allah melengkapinya dengan akal dan perasaan yang
memungkinkannya menerima dan mengembangkan ilmu
pengetahuan dan membudayakan ilmu yang dimilikinya.
Ini berarti bahwa kedudukan manusia sebagai makhluk
yang mulia itu karena akal dan perasaan, ilmu
pengetahuan dan kebudayaan yang seluruhnya dikaitkan
kepada pengabdian pada Pencipta.*

Potensi-potensi yang diberikan kepada manusia
pada dasarnya merupakan petunjuk (hidayah) Allah yang
diperuntukkan bagi manusia supaya ia dapat melakukan
sikap hidup yang serasi dengan hakekat penciptaannya.*
Sejalan dengan upaya pembinaan seluruh potensi
manusia, Muhammad Quthb berpendapat bahwa Islam
melakukan pendidikan dengan melakukan pendekatan
yang menyeluruh terhadap wujud manusia, sehingga
tidak ada yang tertinggal dan terabaikan sedikitpun, baik

*¥Ahmad D. Marimba, Pengantar Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung:
Al Ma’arif, 1989), Cet. VIIL him. 111.

¥7akiah Daradjat, llmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara,
1996), Cet. I, him. 3.

“Jalaluddin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: RajaGrafindo Persada,
1996), Cet.II, him. 108.



305 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

dari segi jasmani maupun segi rohani, baik kehidupannya
secara mental, dan segala kegiatannya di bumi ini. Islam
memandang manusia secara totalitas, mendekatinya atas
dasar apa yang terdapat dalam dirinya, atas dasar fitrah
yang diberikan Allah kepadanya, tidak ada sedikitpun
yang diabaikan dan tidak memaksakan apapun selain apa
yang dijadikannya sesuai dengan fitrahnya. Pendapat ini
memberikan petunjuk dengan jelas bahwa dalam rangka
mencapai pendidikan Islam mengupayakan pembinaan
seluruh potensi secara serasi dan seimbang.**

Hasan Langgulung melihat potensi yang ada pada
manusia sangat penting sebagai karunia yang diberikan
Allah untuk menjalankan tugasnya sebagai khalifah di
muka bumi. Suatu kedudukan yang istimewa di dalam
alam semesta ini. Manusia tidak akan mampu
menjalankan amanahnya sebagai seorang khalifah, tidak
akan mampu mengemban tanggung jawabnya jikalau ia
tidak dilengkapi dengan potensipotensi tersebut dan
mengembangkannya sebagai sebuah kekuatan dan nilai
lebih manusia dibandingkan makhluk lainnya.* Artinya,
jika kualitas sumber daya manusia manusianya
berkualitas maka ia dapat mempertanggungjawabkan
amanahnya sebagai seorang khalifah dengan baik.
Kualitas sumber daya manusia ini tentu saja tak hanya
cukup dengan menguasai ilmu pengetahuan dan
teknologi (iptek), tetapi juga pengembangan nilai-nilai
rohani-spiritual, yaitu berupa iman dan tagwa (imtaqg).

Dari penjabaran di atas dapat dimengerti bahwa
pengembangan sumber daya manusia sangat penting, tak
hanya dari sudut ilmu pengetahuan dan teknologi.
Namun, tak kalah pentingnya adalah dimensi spiritual
dalam pengembangan sumber daya manusia. Kualitas
sumber daya manusia tidak akan sempurna tanpa
ketangguhan mental-spiritual keagamaan.

2. Konsep Strategi Pendidikan Islam dalam Meningkatkan
Mutu Sumber Daya Manusia

a. Strategi Pendidikan yang Bersifat Makro

“Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos Wacana
llmu, 1997), Cet. I, him.51.

*’Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidian, Suatu Analisa Psikologi
dan Pendidikan, (Jakarta: AL Husna Zikra, 1986), him. 57.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 306

Strategi pendidikan yang bersifat makro biasa
dilakukan oleh para pengambil keputusan dan pembuat
rencana pendidikan (education planner) atau dalam hal
ini adalah pemerintah. Strategi makro ini memiliki
cakupan luas dan bersifat umum, artinya bukan dilakukan
oleh satu atau segelintir orang saja, namun melibatkan
masyarakat secara keseluruhan. Strategi yang diusulkan
terdiri dari tiga komponen utama, yaitu tujuan, dasar, dan
prioritas dalam tindakan.

1. Tujuan

Segala gagasan untuk merumuskan tujuan
pendidikan di dunia Islam haruslah memperhitungkan
bahwa kedatangan Islam adalah permulaan baru bagi
manusia. Islam datang untuk memperbaiki keadaan
manusia dan menyempurnakan utusan-utusan (anbiya)
Tuhan sebelumnya. Tujuannya adalah untuk mencapai
kesempurnaan agama. Seperti arti firman Allah swit.:
“Hari ini Aku sempurnakan agamamu dan Aku
lengkapkan nikmatKu padamu dan Aku rela Islam itu
sebagai agamamu.” (QS. Al-Maidah: 4). Dan firman-
Nya yang lain: “Kamu adalah umat terbaik yang
dikeluarkan untuk umat manusia sebab kamu
memerintahkan yang ma’ruf dan melarang yang
mungkar dan beriman kepada Allah.” (QS. Ali Imran:
110).

Berpijak pada dua ayat tersebut, kemudian
Hasan Langgulung menyimpulkan bahwa tujuan yang
ingin dicapai oleh pendidikan Islam—selain tujuan
utama (akhir) pendidikan Islam yang ingin
membentuk pribadi khalifah—diringkas dalam dua
tujuan pokok; pembentukan insan yang shaleh dan
beriman kepada Allah dan agama-Nya, dan
pembentukan masyarakat yang shaleh yang mengikuti
petunjuk agama Islam dalam segala urusan.

2. Dasar-dasar Pokok

Hasan  Langgulung memandang  bahwa
pendidikan dewasa ini berada dalam kondisi yang
sangat memprihatinkan. Untuk itu, ia menawarkan
bahwa tindakan yang perlu diambil ialah dengan
memformat kurikulum pendidikan Islam dengan

*Hasan Langgulung, Pendidikan Islam dalam Abad ke 21, (Jakarta:
Pustaka Al-Husna Baru, 2003), Cet. 111 (Edisi Revisi), him. 168-169.



307 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

format yang lebih integralistik dan bersifat universal.
Hasan Langgulung menjabarkan 8 aspek yang
termasuk dalam dasar-dasar pokok pendidikan Islam,
yaitu: a) Keutuhan (syumuliyah), Pendidikan Islam
haruslah bersifat utuh, artinya memperhatikan segala
aspek manusia: badan, jiwa, akal dan rohnya.*
Diharapkan dengan melaksanakan prinsip ini, bukan
hanya kesucian jiwa yang diperoleh, tetapi juga
pengetahuan yang merangsang kepada daya cipta,
karena daya ini dapat lahir dari penyajian materi
secara rasional, serta rangsangan pertanyaan-
pertanyaan melalui diskusi timbal balik.*; b)
Keterpaduan, Kurikulum pendidikan Islam hendaknya
bersifat terpadu antara komponen yang satu dengan
yang lain (integralitas) dengan memperhatikan hal-hal
sebagai Dberikut: 1) Pendidikan Islam haruslah
memberlakukan individu dengan memperhitungkan
ciri-ciri kepribadiannya: jasad, jiwa, akal, dan roh
yang berkaitan secara organik, berbaur satu sama lain
sehingga bila terjadi perubahan pada salah satu
komponennya maka akan berlaku perubahan-
perubahan pada komponen yang lain. 2) Pendidikan
Islam harus bertolak dari keterpaduan di antara
negara-negara Islam. la mendidik individu-individu
itu supaya memiliki semangat setia kawan dan kerja
sama sambil mendasarkan aktivitasnya atas semangat
dan ajaran Islam. Berbagai jenis dan tahap pendidikan
itu dipandang terpadu antara berbagai komponen dan
aspeknya; c¢) Kesinambungan / Keseimbangan,
Pendidikan Islam haruslah bersifat kesinambungan
dan tidak terpisah-pisah dengan memperhatikan
aspek-aspek berikut: 1) Sistem pendidikan itu perlu
memberi peluang belajar pada tiap tingkat umur,
tingkat persekolahan dan setiap suasana. Dalam Islam
tidak boleh ada halangan dari segi umur, pekerjaan,
kedudukan, dan lain-lain. 2) Sistem pendidikan Islam
itu selalu memperbaharui diri atau dinamis dengan
perubahan yang terjadi. Sayyidina Ali r.a. pernah
memberikan nasehat: Ajarkan anak-anakmu ilmu lain
dari yang kamu pelajari, sebab mereka diciptakan bagi

*“Ibid., him. 176.

**M. Quraish Shihab, Prinsip-prinsip Pengembangan Sumber Daya
Manusia dalam Pandangan Islam, dalam Majalah Triwulan Mimbar IImiah,
Universitas Islam Djakarta, Tahun 1V No. 13, Januari 1994, him. 5.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 308

zaman bukan zamanmu; d) Keaslian, Pendidikan
Islam haruslah orisinil berdasarkan ajaran Islam
seperti yang disimpulkan berikut ini: 1) Pendidikan
Islam harus mengambil komponen-komponen, tujuan-
tujuan, materi dan metode dalam kurikulumnya dari
peninggalan Islam sendiri sebelum ia
menyempurnakannya dengan  unsur-unsur  dari
peradaban lain. 2) Haruslah memberi prioritas kepada
pendidikan kerohanian yang diajarkan oleh Islam. 3)
Pendidikan kerohanian Islam sejati menghendaki agar
kita menguasai bahasa Arab, yaitu bahasa al-Qur’an
dan Sunnah. 4) Keaslian ini menghendaki juga
pengajaran sains dan seni modern dalam suasana
perkembangan dimana yang menjadi pedoman adalah
agidah Islam; e) Bersifat llmiah, Pendidikan Islam
haruslah memandang sains dan teknologi sebagai
komponen terpenting dari peradaban modern, dan
mempelajari sains dan teknologi itu merupakan suatu
keniscayaan yang mendesak bagi dunia Islam jika
tidak mau ketinggalan [Tkereta apil]. Selanjutnya
memberi perhatian khusus ke berbagai sains dan
teknik modern dalam kurikulum dan berbagai
aktivitas pendidikan, hanya ia harus sejalan dengan
semangat Islam; f) Bersifat Praktikal, Kurikulum
pendidikan Islam tidak hanya bisa bicara secara
teoritis saja, namun ia harus bisa dipraktekkan.
Karena ilmu tak akan berhasil jika tidak dipraktekkan
atau realita.  Pendidikan  Islam  hendaknya
memperhitungkan bahwa kerja itu adalah komponen
terpenting dalam kehidupan sehari-hari. Kerja itu
dianggap ibadah. Jadi pendidikan Islam itu
membentuk manusia yang beriman kepada ajaran
Islam, melaksanakan dan membelanya, dan agar ia
membentuk pekerja produktif dalam bidang ekonomi
dan individu vyang aktif di masyarakat; Q)
Kesetiakawanan, Di antara ajaran terpenting dalam
Islam adalah kerja sama, persaudaraan dan kesatuan di
kalangan umat muslimin. Jadi pendidikan Islam harus
dapat menumbuhkan dan mengukuhkan semangat
setia kawan di kalangan individu dan kelompok; h)
Keterbukaan, Pendidikan haruslah membuka jiwa
manusia terhadap alam jagat dan Penciptanya,
terhadap kehidupan dan benda hidup, dan terhadap
bangsa-bangsa dan kebudayaan-kebudayaan yang



309 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

lain. Islam tidak mengenal fanatisme, perbedaan kulit
atau sosial, sebab di dalam Islam tidak ada rasialisme,
tidak ada perbedaan antara manusia kecuali karena
tagwa dan iman. Firman Allah swt: Wahai manusia,
Kami ciptakan kamu dari laki-laki dan perempuan dan
Kami jadikan kamu berbangsa dan bersuku-suku
supaya mengenal satu sama lain. Sesungguhnya yang
paling mulia di antara kamu adalah yang paling
bertagwa.[] (QS. Al-Hujurat: 13).

Jadi pendidikan Islam adalah pendidikan
kemanusiaan yang berdiri di ataspersaudaraan seiman
(tidak ada beda antara orang Arab atau orang Ajam
kecuali karena taqwa). Pendidikan Islam adalah
pendidikan universal yang diperuntukkan kepada
umat manusia seluruhnya.*®

Itulah dasar-dasar pokok pendidikan Islam atau
formulasi kurikulum sebagai landasan untuk mencapai
cita-citanya yang tercantum dalam tujuan-tujuan yang
telah diuraikan sebelumnya. Strategi selanjutnya
untuk mencapai keberhasilan dalam usaha mencapai
cita-cita itu ialah harus ada skala prioritas dalam
mencapai cita-cita itu, baik dalam tindakan, anggaran,
administrasi, dan lain-lain.

3. Prioritas Dalam Tindakan

Strategi ketiga yaitu memberikan prioritas
tindakan yang harus diberikan oleh orang-orang yang
bertanggung jawab tentang pendidikan di dunia Islam
terutama pemerintah. Prioritas ini tidak mesti sama
dan seragam dalam peletakannya, tergantung
kebutuhan nama yang lebih mendesak untuk segera
dilakukan. Ragam prioritas itu adalah: a)
Menyekolahkan semua anak yang mencapai usia
sekolah, dan membuat rancangan agar mereka
memperoleh pendidikan dan keterampilan; Db)
Mempelbagaikan (penganekaragaman) jalur
pengembangan di semua tahap pendidikan dan
membimbingnya ke arah yang fleksibel; ¢) Meninjau
kembali materi dan metode pendidikan (kurikulum)
supaya sesuai dengan semangat Islam dan ajaran-
ajarannya, dan bagi berbagai kebutuhan ekonomi,
teknik, dan social; d) Mengukuhkan pendidikan

**Hasan Langgulung, Pendidikan..., him. 176-179.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 310

agama dan akhlak dalam seluruh tahap dan bentuk
pendidikan supaya generasi baru dapat menghayati
nilai-nilai Islam sejak kecil; e) Administrasi dan
Perencanaan. Pada tahap administrasi patutlah
dimudahkan hubungan vyang fleksibel pada
administrasi, pembentukan teknisi-teknisi yang
mampu, dan mempraktekkan sistem desentralisasi; f)
Kerja sama adalah salah satu dari aspek utama yang
harus mendapat perhatian besar di kalangan
penanggung  jawab  pendidikan, sebab ia
mengukuhkan kesetiakawanan dan keterpaduan di
antara negara-negara Islam.”’

Inilah inti prioritas yang sepatutnya dijalankan
oleh penanggung jawab pendidikan (pemerintah) di
tiap negara Islam untuk mencapai tujuan ganda dari
pendidikan Islam. Yaitu pembentukan individu dan
masyarakat yang shaleh. Inti prioritas ini meliputi
penyerapan semua anak-anak yang mencapai usia
sekolah, keanekaragaman jalur  perkembangan
(Jurusan dalam pendidikan), meninjau kembali materi
dan metode pendidikan, pengukuhan pendidikan
agama, administrasi dan perencanaan, dan kerja sama
regional dan antara negara di dalam dunia Islam.

b. Strategi Pendidkan yang Bersifat Mikro

Strategi pendidikan yang bersifat mikro. Maksudnya,
dalam pelaksanaannya yaitu secara individu. Ruang lingkup
strategi ini lebih menitikberatkan pada strategi yang harus
dilakukan oleh individu sebagai seorang muslim pakar-pakar
dalam bidang pendidikan memusatkan pada konsep
tazkiyah.*®

1) Tazkiyah al-Nafs

Tazkiyah dalam pengertian bahasa bermakna
pembersihan (tathir), pertumbuhan dan perbaikan (al-
islah). Jadi, pada akhirnya tazkiyah berarti kebersihan dan
perlakuan yang memiliki metode dan teknik-tekniknya,
sifat-sifatnya dari segi syariat, dan hasil-hasil serta kesan-
kesannya terhadap tingkah laku dan usaha untuk mencari
keridhaan Allah Swt. Dalam hubungan dengan makhluk,

“"Ibid, him. 180-183.
*Hasan Langgulung, Peralihan Paradigma dalam Pendidikan Islam
dan Sains Sosial (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002), Cet. 1, him, 269.



311 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

dan dalam usaha mengendalikan diri menurut perintah
Allah swt.

Kualitas SDM tidak akan sempurna tanpa
ketangguhan ~ mental-spiritual ~ keagamaan.  Sebab,
penguasaan iptek belaka tidaklah merupakan salah-satunya
jaminan bagi kesejahteraan manusia secara keseluruhan.
Sumber daya manusia yang memegang nilai-nilai agama
akan lebih tangguh secara rohaniah. Dengan demikian
akan lebih mempunyai rasa tanggung jawab spiritual
terhadap iptek.*

Oleh sebab itu, pengembangan sumber daya manusia
tidak semata-mata mengisi alam pikiran dengan fakta-fakta
tetapi juga mengisi dengan kemampuankemampuan
memperoleh ilham dan inspirasi yang dapat dicapai
melalui keimanan kepada Allah swt atau dalam konsep
Hasan Langgulung di atas dengan cara tazkiyah al-Nafs
sehingga tugas yang besar dimana iptek memegang
supremasi kekuasaan di abad modern ini berdaya guna dan
produktif bagi kesejahteraan umat manusia.

Perlu ditegaskan bahwa manusia yang telah memiliki
SDM berkualitas harus setia kepada nilai-nilai keagamaan.
la harus memfungsikan qalb, hati nurani dan intuisinya
untuk selalu cenderung kepada kebaikan. Inilah yang
disebut sifat hanif dalam diri manusia.

Penutup

Strategi pendidikan untuk meningkatkan kualitas
SDM terdiri dari dua model, yaitu strategi pendidikan yang
bersifat makro dan strategi pendidikan yang bersifat mikro.
Strategi yang bersifat makro terdiri dari tiga komponen
utama, Yyaitu pertama, tujuan pendidikan Islam yang
mencakup pembentukan insan shaleh dan masyarakat shaleh.
Kedua, dasar-dasar pokok pendidikan Islam yang menjadi
landasan kurikulum terdiri dari 8 aspek; keutuhan,
keterpaduan, kesinambungan, keaslian, bersifat ilmiah,
bersifat praktikal, kesetiakawanan, dan keterbukaan. Ketiga,
prioritas dalam tindakan yang meliputi penyerapan semua
anak-anak yang mencapai usia sekolah, kepelbagaian jalur
perkembangan, meninjau kembali materi dan metode

“Wakhudin, Tarmizi Taher; Jembatan Umat, Ulama dan Umara,
(Bandung: Granesia, 1998), him. 240.



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 312

pendidikan, pengukuhan pendidikan agama, administrasi dan
perencanaan, dan kerja sama regional dan antar negara di
dalam dunia Islam. Sedangkan strategi yang bersifat mikro
hanya terdiri dari satu komponen saja, yaitu tazkiyah al-nafs
(pembersihan jiwa). Tazkiyah itu bertujuan membentuk
tingkah laku baru yang dapat menyimbangkan roh, akal, dan
badan seseorang sekaligus. Diantara metode tazkiyah tersebut
lalah: shalat, puasa, zakat, haji, membaca al-Qur(an, zikir,
tafakur, zikrul maut, muragabah, muhasabah, mujahadah,
muatabah, jihad, amar maCruf nahi munkar, khidmat,
tawadhu, menghalangi pintu masuk setan ke dalam jiwa, dan
menghindari penyakit hati.

Manusia merupakan makhluk yang memiliki
kemampuan istimewa di antara makhluk lainnya.
Kemampuan demikian dimaksudkan agar manusia menjadi
individu yang dapat mengembangkan seluruh potensi sumber
daya yang dimilikinya. Secara umum potensi manusia
diklasifikasikan kepada potensi jasmani dan potensi rohani.
Potensi yang ada pada manusia tersebut sangat penting
sebagai karunia yang diberikan Allah untuk menjalankan
tugasnya sebagai khalifah di muka bumi, inilah tujuan utama
atau akhir (ultimate aim) pendidikan Islam.

Daftar Pustaka
Assegaf, Abd. Rachman. Membangun Format Pendidikan Islam di

Era Globalisasi., dalam Imam Machali dan Musthofa (Ed.),
Pendidikan Islam dan Tantangan Globalisasi, (Yogyakarta:
Ar- Ruzz Media, 2004), Cet. I.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi

Menuju Milenium Baru, (Jakarta: Logos Wacana limu, 2000),
Cet. II.

Daradjat, Zakiah. Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Sekolah,

(Jakarta: Ruhama, 1995), Cet. II.
. llmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara,

1996), Cet. IIl.

Departemen Agama, Al-Qur’an dan Terjemahannya.

Fadjar, A. Malik. Reorientasi Pendidikan Islam, (Jakarta: Fajar

Dunia, 1999), Cet. I.
. Madrasah dan Tantangan Modernitas, (Bandung:

Mizan, 1999), Cet II.



313 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 290-314

Ibn Manzur, Lisan al-Arab, (Mesir: Daar al-Mishriyyah, 1968), Jilid
VII.

Jalaluddin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 1996), Cet.II.

Langgulung, Hasan. Pendidikan dan Peradaban Islam, (Jakarta:
Pustaka Al Husna, 1985), Cet. IlI.

. Manusia dan Pendidikan; Suatu Analisa
Psikologi dan Pendidikan,(Jakarta: Pustaka al-Husna, 1995),
Cet. Il

. Pendidikan Islam dalam Abad ke 21, (Jakarta:
Pustaka Al-Husna Baru, 2003), Cet. 111 (Edisi Revisi).

Latif, Abdul. Pengembangan Sumber Daya Manusia yang
Berkualitas Menghadapi Era Pasar Bebas, (Jakarta: DPP
HIPPI, 1996).

Mahmud, Ali Abdul Halim. Islam dan Pembinaan Kepribadian,
(Jakarta: Akademika Pressindo, 1995), Cet I.

Marimba, Ahmad D. Pengantar Filsafat Pendidikan Islam,
(Bandung: Al Ma’arif, 1989), Cet. VIIL

Muhaimin dan Mujib, Abdul. Pemikiran Pendidikan Islam; Kajian
Filosofis dan Kerangka Dasar Operasionalisasinya,
(Bandung: Tri Genda Karya, 1993), Cet. I.

Mujamma’ Khadim al-Haramain as-Syarfain al Malik Fahd 1i Thiba’
al Mush-haf asy-Syarif, Al-Qur’an dan Terjemahannya,
(Madinah Munawwarah: P.O. Box, 3561, 1971) ,him. 13

Nasution, Harun. Falsafah dan Mistisisme dalam Islam, (Jakarta:
Bulan Bintang, 1995), Cet. 1X.

Nata, Abuddin. Akhlak Tasawuf, (Jakarta: RajaGrafindo Persada,
1996), Cet. I.

. Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos Wacana
IImu, 1997), Cet. I,

Pamungkas, Sri Bintang. Dengan Sumber Daya Manusia (SDM) dan
IPTEK Mengatasi Kemiskinan, Mencapai Kemandirian,
(Jakarta: Seminar dan Sarasehan Teknologi, 1993).

Rahardjo, M. Dawam. etal, Ensiklopedi Alquran, (Jakarta:
Paramadina, 1996), Cet.l.

Shihab, M. Quraish. Prinsip-prinsip Pengembangan Sumber Daya
Manusia dalam Pandangan Islam., dalam Majalah Triwulan



Pendidikan Islam dalam Meningkatkan... — Dian Iskandar Jaelani 314

Mimbar lImiah, Universitas Islam Djakarta, Tahun IV No. 13,
Januari 1994.

. Wawasan al-Quran, (Bandung: Mizan, 1996), Cet. IlI.

Suryadi, Ace dan Tilaar, H. A.R. Analisis Kebijakan Pendidikan;
Suatu Pengantar, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1986).

Syamsudin, Muhammad. Manusia dalam Pandangan KH. A. Azhar
Basyir, (Yogyakarta: Titian llahi Press, 1997), Cet. II.

Tim Dosen IKIP Malang, Pengantar Dasar-dasar Pendidikan,
(Surabaya: Usaha Nasional, 1988), Cet. IlI.

Umary, Barmawie. Materi Akhlak, (Solo: Ramadhani, 1989), Cet. I.

Vaizey, John. Pendidikan di Dunia Modern, (Jakarta: Gunung
Agung, 1980).

Zaini, Syahminan. Penyakit Rohani Pengobatannya, (Jakarta: Kalam
Mulia, 1996), Cet. IlI.

Wakhudin, Tarmizi Taher; Jembatan Umat, Ulama dan Umara,
(Bandung: Granesia, 1998).



