Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 9 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

Analisis SWOT Program Banten dan Ulam Pengabenan
Perspektif Pendidikan Hindu

Ni Made Muliani
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia
made.muliani86 @ gmail.com

Abstract

The COVID-19 pandemic has driven a shift in the implementation of Balinese
Hindu cremation ceremonies (ngaben) from traditional domestic practices to
crematorium-based services. This transition has weakened the transmission of Hindu
religious education values, particularly those conveyed through the making of Banten
(offerings) and Ulam (ritual foods). This study aims to analyze the strengths, weaknesses,
opportunities, and threats (SWOT) of the Banten and Ulam preparation program at Balai
Banjar Busana, Sibanggede Village, as an innovative effort to preserve ritual practices
and support bereaved families. Employing a qualitative case study approach, data were
collected through participatory observation, in-depth interviews with local customary
leaders, an online questionnaire involving 32 community members, as well as visual
documentation and literature review. The analysis reveals that the program's strengths
lie in its efficiency and community-based ritual education; its weaknesses include limited
resources and learning media; its opportunities encompass cultural economic potential
and curricular integration; while its threats involve ritual commercialization and
weakening customary authority. This study offers practical contributions through
strategies such as digital module development, flexible scheduling, and reinforcement of
spiritual values, which can serve as a replicable model for other Hindu communities in
preserving cultural traditions and religious education.

Keywords: SWOT; Banten and Ulam Cremation; Hindu Religious Education

Abstrak

Pandemi COVID-19 telah mendorong pergeseran pelaksanaan upacara
Pengabenan Hindu Bali dari tradisi domestik menuju krematorium, yang berdampak
pada melemahnya nilai-nilai pendidikan agama Hindu, khususnya melalui praktik
pembuatan Banten dan Ulam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kekuatan,
kelemahan, peluang, dan ancaman (SWOT) dari program pembuatan Banten dan Ulam
di Balai Banjar Busana, Desa Sibanggede, sebagai upaya inovatif dalam pelestarian ritual
dan pendampingan keluarga dari orang yang sudah meninggal. Penelitian menggunakan
pendekatan studi kasus kualitatif dengan data dikumpulkan melalui observasi partisipatif,
wawancara mendalam, kuisioner online kepada 32 warga, serta dokumentasi visual dan
literatur. Hasil analisis menunjukkan kekuatan program meliputi efisiensi dan pendidikan
ritual berbasis komunitas; kelemahan mencakup keterbatasan sumber daya dan media
pembelajaran; peluang mencakup potensi ekonomi dan integrasi ke kurikulum; serta
ancaman berupa komersialisasi dan melemahnya otoritas adat. Penelitian ini memberikan
kontribusi praktis berupa strategi pengembangan modul digital, penjadwalan fleksibel,
dan penguatan nilai spiritual sebagai dasar replikasi program di komunitas Hindu lainnya
dalam konteks pelestarian budaya dan pendidikan agama.

Kata Kunci: SWOT; Banten dan Ulam Pengabenan; Pendidikan Agama Hindu

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pendahuluan

Upacara Pengabenan dalam ajaran Agama Hindu di Bali merupakan bagian dari
Panca Yadnya yang memiliki dimensi sakral dan sosio kultural tinggi, di mana Banten
dan Ulam Pengabenan menjadi komponen penting dalam mengekspresikan
penghormatan kepada leluhur. Namun, praktik ini menghadapi tantangan dalam menjaga
keutuhan nilai pendidikan agama Hindu, terutama di Balai Banjar Busana. Perubahan
pola ritual terutama semakin bertambahnya prosesi Pengabenan dilakukan di tempat
kremasi semenjak adanya pandemi Covid-19, hal ini memicu berkurangnya pembuatan
Banten dan Ulam secara mandiri di rumah. Kuburan dan Pura Dalem biasanya digunakan
sebagai tempat Pengabenan oleh warga banjar Busana, Desa Sibanggede semakin jarang
digunakan untuk prosesi Pengabenan karena beralih ke tempat kremasi. Berdasarkan data
tahun 2024 yag didapatkan dari hasil wawancara dengan Kelian Adat banjar Busana, dari
6 warga yang meninggal di tahun tersebut, ada 5 yang prosesi Pengabenan di tempat
kremasi dan hanya 1 yang prosesi Pengabenan dilakukan di rumah warga, kuburan dan
Pura Dalem wilayah Desa Sibanggede. Apabila hal ini terus berlanjut maka salah satu
tradisi leluhur yakni upacara Pengabenan di rumah warga, kuburan dan Pura Dalem
masing-masing desa akan terancam mengalami kepunahan. Bahkan setelah pandemi
Covid-19 ini pun masih banyak keluarga yang menyelenggarakan prosesi Pengabenan di
tempat kremasi karena alasan praktis dan biaya terjangkau.

Akhirnya untuk mencegah semakin terkikisnya tradisi leluhur terkait upacara
Pengabenan, di bulan Desember 2024, diadakan rapat (parum) banjar Pengabenan
lanang di Balai Banjar Busana, Desa Sibanggede. Rapat ini dipimpin oleh Kelian Adat
banjar Busana yang menghasilkan terobosan yaitu warga banjar yang keluarganya
meninggal bisa memilih dibuatkan Banten dan Ulam Pengabenan di balai banjar Busana
selain bisa memilih proses pembuatan di rumah sendiri ataupun di krematorium. Hal ini
untuk mempermudah pihak keluarga yang ditinggalkan dari segi tenaga dan tempat.
Apabila Banten dan Ulam Pengabenan dibuat di rumah orang yang meninggal, maka
pihak keluarga dari orang yang meninggal akan sibuk melayani warga banjar yang
membuat Banten dan Ulam Pengabenan tersebut. Selain itu pihak keluarga dari orang
yang meninggal juga sibuk mempersiapkan tempat untuk metanding/ membuat Banten
dan mebat/membuat Ulam Pengabenan. Setelah warga banjar selesai membuat Banten
dan Ulam Pengabenan setiap sesinya, keluarga juga sibuk membersihkan rumah dari
sampah pembuatan Banten dan Ulam tersebut.

Berdasarkan observasi awal yang dilakukan peneliti, apabila Banten dan Ulam
Pengabenan dibuat di balai banjar Busana, maka keluarga dari orang yang meninggal
akan terbantu dari segi tenaga dan tempat. Semua Banten dan Ulam Pengabenan
dibuatkan oleh warga banjar Busana yang dikoordinir oleh Kelian Adat, Pemangku dan
Serati banjar. Untuk alat dan bahan pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan, dibawa
sesuai dengan yang dimiliki saja oleh keluarga ke Balai Banjar Busana di hari pertama
Ngayah Banjar dan kekurangannya diambilkan di balai banjar, dibeli atau dibuatkan oleh
warga banjar yang ditugaskan Kelian Adat sesuai giliran (pepedan) yang diatur. Program
membuat Banten dan Ulam Pengabenan di Balai banjar Busana ini mulai berjalan di awal
tahun 2025 sampai dengan saat ini. Berdasarkan hasil wawancara dengan Kelian Adat
Banjar Busana, dari 6 warga yang meninggal dari awal tahun 2025 sampai saat ini, ada 4
yang Banten dan Ulam Pengabenan dibuat di Balai Banjar Busana dan hanya 2 yang
prosesi Pengabenan ke tempat kremasi. 4 warga yang meninggal dan dibuatkan Banten
dan Ulam Pengabenan di Balai Banjar Busana ini mengambil Pengabenan bebangkit 1.

Efektivitas program ini belum dianalisis secara sistematis. Oleh karena itu,
rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: bagaimana analisis SWOT dari program
pembuatan Banten dan Ulam di Balai Banjar Busana dalam perspektif pelestarian budaya

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



dan pendidikan agama Hindu?. Di sisi lain, Balai Banjar Busana sebagai lembaga
komunitas Hindu tidak hanya berfungsi sebagai pelaksana ritus, tetapi juga sebagai
wahana pendidikan informal bagi warga banjar. Dalam kerangka tersebut, analisis SWOT
diperlukan untuk mengevaluasi: kekuatan (strengths) seperti kearifan lokal dan dukungan
adat; kelemahan (weaknesses) seperti pelestarian nilai yang kian memudar; peluang
(opportunities) berupa peluang edukasi lintas generasi dan digitalisasi budaya; serta
ancaman (threats) dari modernisasi dan kehilangan makna ritual. Urgensi penelitian ini
sangat tinggi mengingat transformasi sosial yang membentuk ulang bentuk ritual Hindu
tanpa disertai pemahaman konseptual yang memadai. Jika Banten dan Ulam hanya
dipandang sekadar simbol estetis atau kosmetik, maka potensi besar sebagai media
pendidikan moral, spiritual, dan kultural akan hilang. Sementara itu, Balai Banjar Busana
berperan sebagai pondasi lokal yang bisa menjadi agen utama pelestarian nilai tersebut.
Lebih jauh, literatur menunjukkan teknologi edukatif dapat memperluas jangkauan nilai
ritual tanpa menghilangkan makna spiritual. Darmawiguna (2020) menekankan peran VR
dan video tutorial dalam melestarikan ritual Bali.

Terkait prosesi Pengabenan ini juga diteliti oleh Subawa (2023) menggunakan
metode kualitatif fenomenologis untuk menganalisis pengaruh subsidi silang dalam
pengelolaan upacara ngaben di Desa Penyaringan, Jembrana. Temuan utamanya: (1)
ritual ngaben tradisional (rumah, kuburan) mengandung nilai lokal tinggi, tetapi
memerlukan waktu & biaya; (2) Pengabenan di krematorium lebih praktis dan efisien,
namun berpotensi melemahkan transfer nilai ritual seperti menyamabraya, nguopin, dan
pengetahuan upakara dan (3) model subsidi silang (cross-subsidies) memungkinkan
masyarakat tetap melaksanakan ngaben tradisional tanpa merasa terbebani biaya,
mempertahankan nilai ritual. Persamaan penelitian ini dengan penelitian Subawa, sepakat
tentang hasil penelitian Subawa yang nomor 1 dan 2. Sedangkan perbedaannya, Subawa
memberikan solusi berupa model subsidi silang, sedangkan lokasi penelitian ini
memberikan solusi program pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan di Balai Banjar.

Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan menerapkan analisis SWOT secara
khusus pada konteks pendidikan agama Hindu berbasis komunitas balai banjar, sebuah
pendekatan yang masih jarang dijadikan objek kajian akademik. Padahal, balai banjar
merupakan simpul budaya yang strategis dalam mentransmisikan nilai-nilai keagamaan
melalui praktik ritual. Dalam era modernisasi dan digitalisasi yang mengancam
kelestarian tradisi, kajian ini relevan untuk merancang strategi pelestarian yang adaptif,
kontekstual, dan berbasis komunitas. Penekanan pada peran edukatif program Banten dan
Ulam menjadikan penelitian ini kontributif tidak hanya dalam pelestarian budaya, tetapi
juga dalam penguatan pendidikan agama Hindu secara aplikatif. Penelitian ini membuat
kontribusi untuk mengisi gap penelitian yaitu menggabungkan analisis SWOT dengan
perspektif pendidikan agama Hindu dalam konteks ritual Pengabenan. Tujuan
konkretnya adalah merumuskan strategi berbasis kekuatan dan peluang yang dimiliki
Balai Banjar Busana serta mereduksi kelemahan dan ancaman agar pengajaran nilai
budaya dan keagamaan melalui Banten dan Ulam Pengabenan lebih efektif dan
mengakar. Dengan kerangka ini, artikel bertujuan menghasilkan rekomendasi strategis
agar Balai Banjar Busana dapat memperkuat kapasitas dalam menyelenggarakan program
pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan, sekaligus mendefinisikan kembali peran ritual
sebagai sarana pendidikan agama yang adaptif dan relevan di era modern.

Metode

Penelitian ini menggunakan jenis metode kualitatif dan pendekatan studi kasus
yang dilaksanakan di Balai Banjar Busana, Desa Sibanggede, Kecamatan Abiansemal,
Kabupaten Badung, Provinsi Bali. Data primer dikumpulkan melalui observasi

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



partisipatif dalam proses pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan, wawancara
mendalam dengan tokoh adat serta hasil jawaban daftar pertanyaan melalui link google
forms dengan 32 warga banjar Busana sebagai responden. Data sekunder diraih melalui
dokumentasi ritual, catatan adat, publikasi terkait dan literatur pendidikan agama Hindu.
Analisis dilakukan melalui matriks SWOT, identifikasi faktor internal (kekuatan dan
kelemahan) dan eksternal (peluang dan ancaman), dilanjutkan dengan perumusan
strategi: SO (memanfaatkan kekuatan untuk peluang), WO (mengatasi kelemahan dengan
peluang), ST (menggunakan kekuatan untuk menghadap ancaman), dan WT (mengurangi
kelemahan untuk menghadapi ancaman).

Hasil dan Pembahasan

Analisis SWOT terhadap program pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan di
Balai Banjar Busana menunjukkan sejumlah kekuatan yang signifikan. Balai Banjar
Busana sebagai pusat koordinasi dan produksi Banten dan Ulam Pengabenan telah
membantu meringankan beban keluarga dari orang yang meninggal, baik dari segi tenaga
maupun tempat. Hal ini sejalan dengan temuan Subawa (2023), yang menunjukkan bahwa
melalui manajemen upacara dan subsidi silang di Desa Penyaringan, beban finansial dan
tenaga masyarakat dapat diminimalkan sambil mempertahankan nilai-nilai lokal seperti
menyamabraya dan nguopin (Subawa, 2023). Selain itu, proses kolektif pembuatan
Banten dan Ulam yang dipandu oleh Kelian Adat, Pemangku, dan Serati Banjar
menciptakan ruang pendidikan informal bagi warga banjar, serta sebagai sebuah cara
langsung mempraktikkan nilai-nilai agama Hindu melalui kegiatan nyata di masyarakat.

Pada pelaksanaan pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan di balai banjar
Busana, pihak keluarga menyiapkan perwakilan untuk memegang uang apabila ada
keperluan berbelanja untuk pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan. Untuk ngaben
ngerti yaitu ayaban tumpeng 11, warga banjar ngayah/membuat Banten dan Ulam
Pengabenan masing-masing 2 x Y2 hari untuk lanang/pria dan istri/perempuan. Apabila
ngaben bebangkit 1, warga banjar ngayah masing-masing 4 x Y2 hari untuk lanang dan
istri. Untuk ngaben bebangkit 2, warga banjar ngayah masing-masing 7 x %2 hari untuk
lanang dan istri. Warga banjar Busana Istri/perempuan yang sudah menikah di Banjar
Busana terbagi menjadi 5 kelompok yang masing-masing mendapatkan pembagian tugas
dari metanding sampai nyoroh/melengkapi Banten sesuai keperluan masing-masing
prosesi Pengabenan, bahkan masing-masing kelompok ini pada saat prosesi awal-akhir
Pengabenan yang menjadi tugasnya mulai meletakkan Banten di tempat yang sesuai,
melis/berkeliling menyiratkan tirta (air suci) yang ada pada beberapa Banten misalnya
seperti byakaonan, prayascita, durmanggala, pengulapan, tetabuhan, penastan, cecepan
dan lain-lain. Selain itu kelompok yang bertugas juga ngayabin/ikut menghaturkan
Banten dan Ulam Pengabenan sesuai petunjuk Pemangku atau Sulinggih, bahkan sampai
nyurud/membersihkan setelah Banten dan Ulam Pengabenan selesai dihaturkan.

SIS | = , =

.. e P - * .
o\ 7

Gambar 1. Banjar Pengabenan Istri Ngayah di Balai Banjar Busana

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Warga banjar Busana Lanang/pria yang sudah menikah di banjar Busana juga
dibagi menjadi 5 kelompok. Pembagian tugas seperti membuat tempat memandikan
mayat, membuat rantai, membuat sanggah tutuan, mempersiapkan Ulam upakara,
membantu mencari dedaunan yang diperlukan saat warga banjar istri saat metanding,
memandikan mayat, megambel/memainkan alat musik tradisional, membawa mayat ke
kuburan dan membersihkan sisa-sisa Banten dan Ulam Pengabenan setelah dihaturkan di
kuburan.

Gambar 2. Banjar Pengabenan Lanang Membuat Ulam di Balai Banjar Busana
Untuk memudahkan membuat Banten dan Ulam Pengabenan, sudah dibuatkan
rincian Banten dan Ulam yang diperlukan untuk masing-masing prosesi Pengabenan.
Terlihat juga ada beberapa Banten yang sudah difoto cara embuatann%/a.

' \(. -
7

. e -

Gambar 3. Tetandingan Pancawara

Kendati terdapat banyak keunggulan, studi ini juga menemukan aspek kelemahan
yang perlu diantisipasi. Di sisi lain, program ini menawarkan peluang strategis. Model ini
dapat direplikasi oleh banjar atau desa lain sebagai bentuk pilot project revitalisasi ritual
keagamaan, mirip pola subsidi silang di Jembrana yang sukses mempertahankan tradisi
sambil menyesuaikan diri dengan tuntutan modern (Subawa, 2023). Namun, ancaman
eksternal tetap ada. Adapun hasil jawaban responden dari google forms sebagai berikut:

1. Kekuatan Program Pembuatan Banten Dan Ulam Pengabenan Di Balai Banjar
Busana (Perspektif Pendidikan Agama Hindu)
a. Pembuatan Banten Dan Ulam Pengabenan Mengajarkan Kesabaran Dan
Ketelatenan, Sekaligus Memperdalam Nilai Spiritual
Proses pembuatan Banten dan Ulam dalam ritual Pengabenan menuntut
kesabaran dan ketelatenan karena melibatkan perakitan elemen ritual secara detail, seperti
pemilihan daun, bunga, dan susunan persembahan. Kegiatan ini sekaligus memperdalam
pengalaman spiritual karena peserta harus menghayati setiap langkah sebagai bagian dari
penghormatan kepada leluhur dan wujud religiusitas (yadnya) (Budiada et al., 2024).
Lebih lanjut, Banten bukan sekadar bahan visual, tetapi media religius yang mengandung
niat dan meditasi secara simbolis (Subawa, 2023).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 184



b. Melalui Proses Pembuatan Banten Dan Ulam Pengabenan Bisa Belajar Makna
Filosofis Setiap Elemen Banten
Setiap elemen Banten mulai dari daun, bunga, dan susunan persembahan lain
memiliki arti filosofis berdasarkan kosmologi Hindu Bali. Dalam proses pembuatannya,
warga Banjar secara langsung menginternalisasi filosofi seperti 7ri Hita Karana, Panca
Maha Bhuta, kesucian, dan keterikatan alam (Subawa, 2023). Pengajaran makna simbolik
lewat Banten mendukung pembelajaran holistik yang menyatukan unsur lingkungan,
budaya, dan spiritual (Harefa et al., 2024). Participant learning di lapangan menunjukkan
bahwa saat menyusun persembahan, warga menanyakan fungsi dan simboliknya kepada
pemangku, meningkatkan pemahaman ritual secara kontekstual dan personal.
c¢. Pembuatan Banten Di Balai Banjar Busana Ini Memberikan Pengalaman
Langsung Dalam Ritual Upakara, Bukan Teori Semata
Beda halnya dari pendekatan teoritis, pembuatan langsung di Banten dan Ulam
Pengabenan di balai banjar memberi warga pengalaman praksis dalam upakara,
mengenal prosedur ritual dan tatacara sakral. Penelitian etnografi di komunitas Hindu di
Jakarta menemukan bahwa praktik langsung mendorong pemahaman mendalam dan
autentik, bahkan dalam masyarakat minoritas (Puspa, 2022). Pendekatan ini memperkuat
nilai pembelajaran berbasis praktik (learning by doing) yang dianggap efektif dalam
pendidikan agama dan budaya (Patni, 2021; Darmawiguna et al., 2020).
d. Kolaborasi Warga Dalam Pembuatan Banten Dan Ulam Pengabenan
Meningkatkan Solidaritas Dan Rasa Kebersamaan
Pembentukan kelompok pembuatan Banten dan Ulam melibatkan proses gotong
royong (7Tri Hita Karana), di mana warga saling bahu-membahu menandakan persatuan
sosial dan spiritual (Pujiastuti, 2020). Turner (1969) menegaskan bahwa proses ritual
bersama menciptakan communitas, ikatan emosional antara anggota komunitas yang
melampaui hierarki sosial. Hal ini juga didukung oleh penelitian Dananjaya et al. (2025)
tentang komunalitas di Bali, yang menggarisbawahi bahwa ritual bersama memperkuat
solidaritas, identitas lokal, dan kapasitas komunitas dalam pelestarian budaya.
e. Adanya Bimbingan Dari Pemangku, Serati, Kelian Dan Sesama Warga Membuat
Kualitas Banten Sesuai Kaidah Agama
Pendampingan dari pemangku, serati, dan kelian adat selama proses pembuatan
memastikan Banten dan Ulam sesuai tata cara agama, tata susunan persembahan, urutan
upacara, dan aturan sakral. Dalam penelitian etnografi mengenai keterlibatan sulinggih
berkaitan dengan ritual Ngaben, Ida Sulinggih tetap memegang peran hegemoni ritual di
tengah modernisasi, menjaga kualitas sakral dalam setiap elemen upakara (Puspa &
Subrahmanyam, 2025). Intervensi bimbingan ini krusial agar ritual tetap autentik, bukan
berubah menjadi ritual seremonial tanpa makna.

2. Kelemahan Program Pembuatan Banten Dan Ulam Pengabenan Di Balai Banjar
Busana (Perspektif Pendidikan Agama Hindu)
a. Waktu Pembuatan Banten Dan Ulam Pengabenan Sering Berbenturan Dengan
Waktu Kerja Dan Kesibukan Warga Banjar
Warga Banjar kerap mengalami konflik waktu antara kesibukan ekonomi dan
panggilan adat. Ardhana (2020) menunjukkan bahwa pekerja di sektor pariwisata sering
melewatkan ritual karena kesibukan pekerjaan, sehingga praktik adat seperti pembuatan
Banten sulit dijangkau. Sebagian besar ritual adat di Bali diadakan di waktu yang
berbenturan dengan jadwal kerja, menyulitkan kehadiran warga dalam pelatihan atau
praktik upakara (Ardhana, 2020). Ini menandakan pentingnya fleksibilitas dan
penyesuaian jadwal program jika ingin mengakomodasi kebutuhan masyarakat modern.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



b. Belum Ada Modul Tertulis Atau Panduan Baku Atau Aplikasi Digital Untuk
Belajar Mandiri Tentang Pembuatan Banten Dan Ulam Pengabenan
Dalam konteks pelestarian tradisi, ketiadaan panduan tertulis atau aplikasi digital
menjadi hambatan signifikan. Dokumentasi Martiningsih (2015) menegaskan bahwa
ritual di Subak tetap hidup karena ada pembagian pengetahuan lintas generasi, namun
tanpa materi tertulis, keberlanjutan pengetahuan tidak terjamin (Martiningsih, 2015).
Argumen ini dipertegas oleh Miton & DeDeo (2022) bahwa keahlian ritual sulit diajarkan
tanpa metode tertulis atau digital dan rentan punah jika tidak diabadikan.
c. Beberapa Warga Banjar Tidak Tertarik Karena Pembuatan Banten Dan Ulam
Pengabenan Dianggap Merepotkan
Ritual adat dalam banyak kasus dianggap membebani, utamanya oleh warga
pekerja keras. Penelitian tentang dinamika Subak (Situngkir & Prasetyo, 2015)
mengungkap bahwa 'nyumbang' sosial dalam ritual memotivasi beberapa warga namun
melepaskan beban bagi lainnya. Dalam penelitian Ardhana (2020), sebagian warga
menolak terlibat karena menghitung waktu dan tenaga, menganggap hal ini terlalu
merepotkan dibandingkan manfaat yang diterima.
d. Keterbatasan Ahli Membuat Pelatihan Jarang Dan Sulit Menjangkau Semua
Warga
Kurangnya ahli dalam pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan, menyebabkan
pelatihan ritual jarang digelar. Studi Subanda et al. (2023) menunjukkan bahwa konflik
sering terjadi karena minimnya panduan dan tokoh ritual lokal menimbulkan kesalahan
dalam tata cara upakara. Hal serupa ditemukan di komunitas Subak, tanpa ahli ritual lokal,
tradisi cenderung berkurang dan tidak dapat diwariskan (Martiningsih, 2015).

3. Peluang program pembuatan Banten dan Ulam Pengabenan di Balai Banjar
Busana (Perspektif Pendidikan Agama Hindu)
a. Produk Banten Dan Ulam Pengabenan Bisa Dikembangkan Sebagai Sumber
Ekonomi Berbasis Budaya Lokal
Pengembangan Banten dan Ulam Pengabenan tidak hanya memenuhi kebutuhan
ritual, tetapi juga menawarkan peluang ekonomi bagi masyarakat lokal. Sebagian warga
mulai memproduksi paket Banten siap pakai, menciptakan usaha kecil yang bernilai
budaya (Budiada et al., 2024). Selain itu, penelitian tentang ritual offerings di Bali
mencatat bahwa tradisi keagamaan telah membentuk ekonomi paralel di mana ritual
menjadi cara distribusi kesejahteraan dan penguatan jejaring sosial (Sebestény, 2012).
Produk ritual ini memicu model bisnis lokal yang memperkuat ekonomi berbasis kearifan
adat.
b. Workshop Lintas Banjar Atau Desa Dapat Menjadi Ajang Promosi Budaya Dan
Edukasi Agama
Workshop lintas komunitas dapat berfungsi sebagai forum tukar budaya sekaligus
pendidikan agama. Konsep ini didukung teori Tri Hita Karana, yang menekankan kerja
sama antar individu dan harmoni sosial. Studi di desa wisata Bali menunjukkan bahwa
keberhasilan inisiatif budaya dipicu oleh kolaborasi komunitas dan dukungan kelompok
lintas komunitas (Ardani et al., 2024).
c. Kalau Program Ini Diintegrasikan Ke Kurikulum Sekolah Dalam Mata
Pelajaran Pendidikan Agama Hindu, Anak-Anak Bisa Belajar Sejak Dini.
Menggabungkan praktik pembuatan Banten dan Ulam dalam mata pelajaran PAH
(Pendidikan Agama Hindu) memberikan kesempatan bagi siswa mempelajari agama
secara langsung, bukan melalui teks. Pendekatan experiential learning ini didukung oleh
penelitian tentang AR dalam pendidikan, yang memperlihatkan peningkatan motivasi dan
pemahaman saat pelajar dapat ‘mengalami’ objek pelajaran secara kontekstual (Uyun,
2025).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



d. Teknologi Bisa Digunakan Untuk Mendokumentasikan Proses, Seperti Membuat
Video Tutorial Atau Vr Lalu Dibagikan Ke Media Sosial
Pemanfaatan video dan VR untuk mendokumentasikan proses pembuatan ritual
Banten meningkatkan akses edukasi dan pelestarian ritual. Aplikasi Bali Temple VR
(Darmawiguna et al., 2020) memperlihatkan bahwa media ini dapat merangsang minat
lintas generasi dan memudahkan pemahaman budaya Bali, serta memungkinkan
pembelajaran jarak jauh.
e. Bantuan Dari Instansi Pemerintah Atau Lembaga Seperti Phdi Bisa
Memperkuat Program
Peran lembaga resmi seperti PHDI dan pemerintah daerah penting untuk
memfasilitasi program ini, termasuk penyediaan anggaran dan regulasi. Program Ngaben
massal di Jembrana dan Buleleng mendemonstrasikan konstribusi efektif pemerintah
untuk menjaga keberlangsungan ritual sambil meredam beban ekonomi warga (Sutjidra,
2025).

4. Ancaman Program Pembuatan Banten Dan Ulam Pengabenan Di Balai Banjar
Busana (Perspektif Pendidikan Agama Hindu)

a. Modernisasi dan Gaya Hidup Baru Yang Praktis Membuat Warga Banjar Lebih
Baik Membeli Daripada Membuat Banten Dan Ulam Pengabenan.

Modernisasi dan gaya hidup serba praktis telah mengubah perilaku masyarakat
Bali, termasuk dalam ritual Pengabenan. Banyak warga kini lebih memilih membeli
Banten dan Ulam siap pakai daripada membuat sendiri, karena dianggap lebih praktis dan
tidak mengganggu ritme kehidupan modern mereka (Wahyuda, 2024). Fenomena ini
sejalan dengan penelitian tentang komodifikasi ritual di Bali seperti Melukat dan Nyepi
yang menunjukkan bagaimana budaya adaptif ini menjadi komoditas instrumen ekonomi
dan gaya hidup baru (Fauzi, 2025; Narottama, 2016). Hasil kajian ini menegaskan bahwa
produk ritual telah dikonversi menjadi barang praktis, tetapi risikonya adalah hilangnya
makna spiritual dan keterlibatan aktif masyarakat dalam proses ritual itu sendiri.

b. Jika Harga Banten Dan Ulam Pengabenan Yang Dijual Lebih Murah, Warga
Bisa Lebih Memilih Beli Ketimbang Membuat Sendiri.

Ekonomi harga memainkan peranan penting, jika Banten dan Ulam instan dijual
dengan harga lebih rendah, warga cenderung memilih opsi tersebut dibanding membuat
sendiri. Hal ini ditunjukkan dalam studi konsumtivisme Nyepi package, di mana harga
murah menjadi motivasi utama memilih kemudahan ritual siap pakai (Narottama, 2016).
Sebestény (2012) juga mencatat adanya “parallel economy”, yaitu ritual sebagai faktor
redistribusi sosial, tetapi apabila muncul produk lebih murah, solidaritas seremonial bisa
tergantikan oleh keputusan ekonomi individu.

c. Kurangnya Regulasi Atau Pengawasan Bisa Menurunkan Kesesuaian Banten
Dengan Kaidah Agama

Lemahnya pengawasan terhadap standar ritual menyebabkan penurunan
otentisitas dan kesesuaian Banten dengan kaidah agama. Pada konteks Nyepi dan
Melukat, deregulasi membuka celah bagi berubahnya ritual menjadi atraksi murah tanpa
pengakuan spiritual (Fauzi, 2025). Di Bali, transformasi ritual tradisional menjadi produk
pariwisata tanpa kontrol memastikan penyimpangan budaya, seperti salah susunan
elemen ritual atau persembahan yang tidak sesuai agama (Runa, 2021).

Mengacu pada kerangka analisis SWOT dan temuan empiris di lapangan,
dirumuskan sejumlah strategi adaptif untuk mengembangkan program pembuatan Banten
dan Ulam sebagai model revitalisasi ritual berbasis komunitas di era modern.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



1) Strategi SO (Strengths—Opportunities)

Pemanfaatan kekuatan internal seperti efisiensi pelaksanaan dan kolaborasi

komunitas dapat dioptimalkan dengan cara mendiseminasikan pengalaman

belajar ritual secara langsung dan partisipatif ke banjar atau desa lain. Hal ini
dapat diwujudkan melalui penyelenggaraan workshop lintas komunitas yang
bersifat inklusif, mengundang partisipasi lintas generasi dan banjar. Selain itu,
pengembangan platform digital edukatif yang mendokumentasikan secara
sistematis tahapan pembuatan Banten, filosofi di baliknya, dan praktik religiusnya
sangat penting sebagai media pembelajaran berkelanjutan yang dapat diakses oleh
masyarakat luas, termasuk diaspora Hindu Bali.

2) Strategi WO (Weaknesses—Opportunities)

Kelemahan seperti kurangnya media pembelajaran dan keterbatasan tenaga ahli

dapat diatasi dengan memanfaatkan peluang kolaboratif dan dukungan institusi.

Pengembangan modul cetak dan aplikasi digital berbasis komunitas, disertai

dengan penyelenggaraan pelatihan rutin dan capacity building, menjadi kunci

dalam memperkuat keberlanjutan program. Penjadwalan kegiatan juga perlu
disusun secara fleksibel, memperhatikan rutinitas kerja warga, agar program tidak
menjadi beban, melainkan bagian integral dari kehidupan sosial-keagamaan
mereka.

3) Strategi ST (Strengths—Threats)

Menghadapi ancaman seperti meningkatnya konsumsi Banten instan dan

melemahnya otoritas adat, kekuatan komunitas perlu difungsikan sebagai

penyeimbang melalui pendekatan simbolik dan edukatif. Ritual bersama di balai
banjar harus diposisikan sebagai momen sakral yang tidak hanya menjalankan
kewajiban religius, tetapi juga sebagai ajang pembelajaran lintas generasi yang
sarat nilai. Narasi kebersamaan, spiritualitas, dan makna simbolik ini penting
dikomunikasikan untuk melawan dominasi komersialisasi ritual.

4) Strategi WT (Weaknesses—Threats)

Untuk mengantisipasi kelemahan struktural dan ancaman eksternal, diperlukan

regulasi internal di tingkat banjar, seperti penyusunan kalender kegiatan ritual

yang terstruktur, pedoman fasilitasi minimal (misalnya ketersediaan tempat, alat,
dan bahan), serta sistem rotasi peran untuk menjaga partisipasi warga.

Standarisasi ini akan memperkuat komitmen komunitas terhadap pelestarian

tradisi dan menjamin keberlangsungan program dalam jangka panjang.

Dengan strategi-strategi tersebut, program pembuatan Banten dan Ulam tidak
hanya dapat bertahan di tengah perubahan sosial, tetapi juga menjadi model edukasi dan
pelestarian budaya yang responsif terhadap era digital. Ia berfungsi sebagai ruang belajar
religius yang hidup, dinamis, dan inklusif, sekaligus memperkuat identitas Hindu Bali
dalam konteks modern. Secara keseluruhan, program pembuatan Banten dan Ulam di
Balai Banjar Busana terbukti sebagai inovasi adaptif yang efektif mengakomodasi
kebutuhan praktis masyarakat modern, tanpa menghapus nilai agama Hindu yang dibawa
oleh ritual. Penguatan kolaborasi banjar dan pendidikan berbasis ritual memperkuat
transfer nilai budaya dan spiritual, serupa dengan konsep subsidi silang di Jembrana.
Meski tantangan seperti erosi tradisi domestik dan komodifikasi tetap mengintai, strategi
berbasis SWOT yang tepat dapat menjaga agar balai Banjar menjadi katalisator
pelestarian budaya, bukan agen pengganti. Dengan demikian, inovasi ini memiliki potensi
untuk direplikasi di komunitas lain sebagai bagian dari revitalisasi ritual agama Hindu di
era modern.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Kesimpulan

Program pembuatan Banten dan Ulam di Balai Banjar Busana merupakan respons
inovatif terhadap pergeseran praktik Pengabenan akibat pandemi, sekaligus berfungsi
sebagai model revitalisasi ritual yang adaptif di tengah arus modernisasi dan digitalisasi
budaya. Hasil analisis SWOT menunjukkan bahwa program ini memiliki kekuatan dalam
efisiensi pelaksanaan dan edukasi berbasis komunitas; kelemahan pada keterbatasan
sumber daya manusia dan media pembelajaran; peluang dalam pengembangan ekonomi
budaya dan integrasi ke pendidikan formal; serta ancaman dari komersialisasi dan
melemahnya regulasi adat. Untuk memperkuat peran program ini sebagai pusat
pelestarian budaya dan pendidikan agama Hindu, direkomendasikan beberapa langkah
praktis: a. Pemerintah daerah diharapkan memberikan dukungan regulatif dan pendanaan
dalam bentuk hibah pelestarian budaya berbasis komunitas. b. Lembaga adat disarankan
mengembangkan sistem kaderisasi dan pelatihan rutin bagi generasi muda serta
mendorong digitalisasi media pembelajaran berbasis lokal. c. Kolaborasi antara balai
banjar dan lembaga pendidikan dapat memperluas jangkauan edukasi berbasis praktik.
Sebagai arah penelitian selanjutnya, disarankan dilakukan studi evaluatif terhadap
efektivitas implementasi modul digital atau aplikasi panduan pembuatan Banten, guna
menguji sejauh mana teknologi dapat mendukung pelestarian nilai-nilai spiritual dan
praktik ritual Hindu dalam konteks lokal yang terus berkembang.

Daftar Pustaka

Ardani, W., Sudiartini, N. W. A., & Yudhaningsih, N. M. (2024, November). Establishing
Sustainability in the Tourism Villages of Bali. In International Conference of
Business and Social Sciences (pp. 446-455).

Ardhana, I. K. (2020). State and society: Indigenous Practices in Ritual and Religious
Activities of Bali Hinduism in Bali-Indonesia. International Journal of
Interreligious and Intercultural Studies, 3(1), 20-26.

Budiada, I. M., Sudiadnyani, I. G. A. O., Putrayasa, I. M. A., Nurhayanti, K., Suwintana,
I. K., & Wahyuni, L. M. (2024). Changes in Balinese Behavior in Preparing
Means of Making Banten Religious Rituals. In International Conference on
Sustainable Green Tourism Applied Science-Social Applied Science 2024
(ICoSTAS-SAS 2024) (pp. 475-480). Atlantis Press.

Dananjaya, I. N. H. M., & Hartaka, I. M. (2025). Transformasi Ritus Ngaben Dari Banjar
Ke Krematorium. Genta Hredaya: Media Informasi llmiah Filsafat Hindu, 9(1),
105-113.

Darmawiguna, 1., Pradnyana, G. A., Sindu, ., Karimawan, 1. P. P. S., & Dwiasri, N. K.
R. A. (2020). Bali Temple VR: The virtual reality based application for the
digitalization of Balinese temples. arXiv preprint arXiv:2004.13853.

Fauzi, A. (2025). The Commodification of Bali’s Melukat ceremony: A Philosophical
Reflection On Selling Access To Sacred Rituals. Medium.

Harefa et al. (2024). Perspektif Psikologi Pendidikan Kearifan Lokal Nusantara. Jawa
Barat: CV Jejak.

Martiningsih, N. G., & Eka, A. G. (2015). The Spirit of Ritual in Community Engagement
(Case Study in Subak). Asia Pacific Journal of Sustainable Agriculture, Food and
Energy, 3(2), 10-13.

Miton, H., & DeDeo, S. (2022). The cultural transmission of tacit knowledge. Journal of
the Royal Society Interface, 19(195), 20220238.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Narottama, N. (2016). Nyepi Holiday Package: Between Commercialization,
Commodification, and Revolting to Hegemony. E-Journal of Tourism Udayana
University, 3(1), 16-24.

Patni, I. G. A. (2021). Filosofi banten dan Ulam dalam pendidikan Agama Hindu. Journal
of Balinese Culture, 5(1), 23-37.

Pujiastuti, N. W. (2020). Studi dan Relasi Lintas Agama Berparadigma Pancasila
Perspektif Hindu. Prosiding Sigma Pancasila Menganyam Kepelbagaian
Meneguhkan Keindonesiaan. Jakarta. Badan Pembinaan Ideologi Pancasila
Republik Indonesia.

Puspa, I. A. T., & Subrahmanyam, 1. B. S. (2025). Hegemony of Sulinggih on Ngaben
Ceremony Towards Modernization Era in Bali. Journal of Posthumanism, 5(4),
478-491.

Putra, P. W. (2022). Implikasi Pelaksanaan Upacara Ngaben (Pitra Yadnya) saat
Pemberlakuan Pembatasan Kegiatan Masyarakat (PPKM) Akibat Pandemi
Covid-19 di Provinsi Bali. Kertha Wicaksana: Sarana Komunikasi Dosen dan
Mahasiswa, 16(2), 117-122.

Runa et al. (2021). Kontekstasi Penguatan Desa dan Ekowisata Bali. Denpasar: Pustaka
Larasan.

Sebestény, A. (2012). Ritual offerings in Bali (Indonesia): A beautiful and conflicting
parallel economy. EASA Conference Proceedings.

Situngkir, H., & Prasetyo, Y. E. (2015). On Social and Economic Spheres: An
Observation of the'Gantangan'Indonesian  Tradition. arXiv  preprint
arXiv:1508.05352.

Subanda, I. N., & Gorda, A. N. S. R. (2022). Balinese Social Investment in Death: Social
Construction Perspective on Grave Conflict in Bali. Jurnal Ilmu Sosial dan
Humaniora, 11(3), 500-508.

Subawa, I. M. P. (2023). Subsidi Silang Praktik Pengabenan Berbasis Manajemen
Upacara di Desa Penyaringan Kabupaten Jembrana. Jurnal Penelitian Agama
Hindu, 7(4), 524-537.

Turner, V. (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago: Aldine
Publishing.

Uyun, L. (2025). The Utilization Of Augmented Reality (AR) In History Education:
Transforming Teaching Methods Towards The Digital Era. International Journal
of Educational Technology and Innovation (EduTechno), 1(1), 26-31.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



