
Russal Reindy Neonufa: Dread and Hope-Christian Eschatology and Pop Culture 

 147 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pada bab pertama, penulis berupaya menampilkan dua paradigma eskatologis yang 

sering kali mempengaruhi cara kita memandang akhir zaman. Penggambaran narasi 

kehancuran (collapse) dibedakan antara perspektif tradisi keagamaan dan perspektif sekuler. 

Dalam tradisi agama, kehancuran cenderung berkaitan dengan kehendak atau hukuman dari 

entitas ilahi. Dengan kata lain, kehancuran merupakan konsekuensi atas tindakan moral dan 

spiritual. Sedangkan, narasi sekuler justru membaca kehancuran sebagai akibat dari faktor-

faktor manusiawi seperti perang, bencana alam, atau gagalnya sistem politik. Artinya, 

kehancuran dalam perspektif sekuler dipandang dari sisi fisik dan sosial. Selanjutnya, tradisi 

agama melihat solusi atau harapan setelah kehancuran dalam dimensi campur tangan ilahi. 

Tradisi sekuler justru menempatkan solusi dan harapan pada tindakan manusia, seperti upaya 

untuk membangun kembali masyarakat, mencari solusi ilmiah, atau mengatasi masalah 

sosial dan politik. 

Pada bab kedua, penulis hendak menampilkan bahwa penceritaan tentang figur 

penyelamat atau pahlawan selalu mengikuti kehancuran yang disebabkan oleh figur 

penindas. Dalam hal ini, figur penindas adalah sosok yang menghancurkan dalam narasi 

eskatologis sehingga ada harapan akan munculnya sang Mesias. Menariknya, penulis 

menunjukkan adanya berbagai variasi pemahaman tentang figur penindas. Sejak lama, 

gereja memandang figur penindas sebagai sosok nyata “antikristus” atau representasi dari 

kekuatan jahat yang ada di dunia ini. Di sisi lain, figur penindas dalam budaya populer 

RESENSI BUKU 

Dread and Hope: Christian 

Eschatology and Pop Culture 

 

 

Penulis: Joshua Wise 

Penerbit: Lexington Books/Fortress 

Academic 

Tahun Terbit: 2022 

ISBN: 9781978708174 

Russal Reindy Neonufa 
Program Studi Teologi Universitas Kristen 

Artha Wacana 

russal1999@gmail.com 



Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 9, 
no. 2 (2025): 147-151 

148  

 

muncul dalam praktik okultisme dan satanisme yang muncul pada tahun 1960-an. Adapun 

representasi figur penindas dalam film-film yang mengambil sudut pandang Marxis dalam 

kritiknya. Dengan kata lain, figur penindas dalam budaya populer sering kali mengambil 

sudut pandang yang lebih dramatis dan cenderung tidak sejalan dengan ajaran agama.  

Pada bab ketiga, penulis menjelaskan gagasan tentang parousia dalam tradisi Kristen 

serta signifikansinya dalam budaya populer. Gagasan tentang kedatangan kedua Kristus 

dalam tradisi Kristen berasal dari ajaran-ajaran Yesus dan tulisan-tulisan Perjanjian Baru 

dalam Alkitab. Para pengikut awal Yesus percaya bahwa Yesus akan kembali pada akhir 

zaman untuk mengadili dunia dan membawa kerajaan Allah yang sempurna. Kendati 

demikian, pemahaman tentang kedatangan kedua Kristus dalam tradisi Kristen bervariasi. 

Beberapa pemahaman menggambarkan kedatangan kedua sebagai peristiwa yang akan 

terjadi secara tiba-tiba dan tidak terduga, seperti pencuri di malam hari, sedangkan yang lain 

menggambarkan kedatangan kedua dengan pertanda-pertanda yang jelas. Hal yang penting 

ialah bahwa parousia mengungkapkan karakter Yesus sebagai sosok yang adil (narasi 

penghakiman) dan penuh belas kasih (narasi penyelamatan). Dalam konteks budaya populer, 

tema ini sering kali digunakan untuk menggambarkan kedatangan kembali pahlawan yang 

hilang atau teman yang sangat dibutuhkan. Meskipun parousia jarang muncul secara harfiah 

dalam karya-karya populer, konsep ini tetap memiliki signifikansi dalam menggambarkan 

harapan akan kedatangan kembali yang mulia dan pembebasan akhir bagi umat manusia. 

Pada bab keempat, penulis bertujuan mengeksplorasi konsep kebangkitan dalam 

teologi Kristen dan pengaruhnya terhadap budaya populer. Dalam tradisi Kristen, doktrin 

kebangkitan dipahami sebagai keyakinan bahwa setelah kematian, tubuh manusia akan 

bangkit kembali pada akhir zaman. Keyakinan ini didasarkan pada ajaran Alkitab dan 

pengajaran gereja. Beberapa tokoh penting dalam sejarah Kristen, seperti Athenagoras, 

Justin Martyr, dan Irenaeus, telah membela kebangkitan fisik dalam tulisan-tulisan mereka. 

Mereka menekankan pentingnya tubuh fisik dalam identitas manusia dan menganggap 

kebangkitan sebagai bagian integral dari iman Kristen. Dalam budaya populer, doktrin 

kebangkitan mempengaruhi narasi dan representasi tentang kematian dan kehidupan setelah 

kematian. Representasi populer tentang kebangkitan seperti zombie dan vampir tidak sesuai 

dengan pemahaman Kristen tentang kebangkitan di akhir zaman. Namun, 

mempertimbangkan representasi ini dapat membantu memahami perbedaan dan kesamaan 

dengan doktrin kebangkitan Kristen. 

Pada bab kelima, penulis kembali menelaah narasi eskatologis mengenai penghakiman 

terakhir. Konsep ini berakar pada sumber alkitabiah yang menunjukkan beberapa tahapan. 



Russal Reindy Neonufa: Dread and Hope-Christian Eschatology and Pop Culture 

 149 

 

Pertama, keyakinan bahwa Hari Yahweh adalah hari kemenangan melawan musuh-musuh 

Yehuda dan Israel. Kedua, hari itu dipahami sebagai kemenangan atas kejahatan di Israel 

dan Yehuda. Ketiga, Hari Tuhan dipercaya akan memulihkan Yehuda dan Israel sebagai 

pusat dunia dengan menghancurkan para penindas umat pilihan. Keempat, dalam tradisi 

Kristen, penghakiman terakhir dipahami sebagai penghakiman dunia oleh Yesus—atau oleh 

Yesus bersama Bapa. Tahap ini menjadi dasar pemahaman gereja tentang penghakiman 

terakhir, yang mencakup penghakiman universal pada akhir zaman, penghakiman individu 

setelah kematian, serta penghakiman melalui salib dan kebangkitan Kristus. Dalam budaya 

populer, paradigma ini muncul dalam karya-karya fiksi yang menampilkan peralihan dari 

zaman kejahatan menuju zaman kebaikan, di mana keadilan ditegakkan dengan 

menghancurkan kejahatan. Contohnya dapat ditemukan dalam seri Left Behind dan novel 

The Last Battle karya C.S. Lewis. 

Pada bab keenam, penulis fokus pada doktrin neraka sebagai salah satu elemen penting 

dalam eskatologi Kristen. Asal usul doktrin neraka dalam tradisi Kristen sedikit banyak 

dipengaruhi oleh paradigma yang dibentuk dalam Hebrew Bible bahwa Allah akan 

menghancurkan musuh-musuh-Nya dengan api. Selanjutnya, perkembangan gereja 

memunculkan dua pandangan terhadap neraka, yakni sebagai pemusnahan musuh-musuh 

Allah dan pemurnian orang jahat. Adapun pandangan dalam teologi universalisme yang 

menyatakan bahwa neraka tidak akan menjadi tempat hukuman yang abadi melainkan akan 

ada kesempatan bagi jiwa yang hilang untuk diperbaiki. Pandangan yang beragam tersebut 

turut mempengaruhi paradigma neraka dalam budaya populer. Setidaknya penulis 

mengemukakan tiga paradigma neraka dalam budaya populer, yakni sebagai “rumah setan”, 

keprihatinan serius terhadap akhirat, dan subjek humor.  

Pada bab ketujuh, penulis menyoroti konsep eskatologis surga serta pengaruhnya 

dalam budaya populer. Pada masa patristik, ada dua posisi dominan dalam pemahaman 

tentang surga. Origen percaya pada konsep metempsychosis, di mana jiwa berpindah antar 

tubuh. Di sisi lain, Agustinus percaya bahwa tubuh fisik yang sama akan bangkit pada hari 

akhir, termasuk rambut dan kuku. Pandangan Agustinus berlaku di Gereja Barat. Selain itu, 

penulis juga menelusuri konsep surga dalam budaya populer yang cenderung digambarkan 

sebagai tempat kedamaian dan akhir dari semua kesedihan dan kesulitan. 

Joshua Wise mengangkat tema teologis yang menarik, yakni konsep eskatologi dengan 

berbagai elemennya yang sering menimbulkan perbedaan pandangan. Setiap agama dan 

individu memiliki pemahaman eskatologis yang beragam, sehingga penting membahasnya 

secara teoretis sekaligus dalam kaitan dengan budaya populer. Kesadaran akan keragaman 



Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 9, 
no. 2 (2025): 147-151 

150  

 

ini menolong kita lebih terbuka terhadap pandangan lain dan bersikap kritis terhadap 

representasi eskatologis dalam hiburan, yang sering kali berorientasi pada aspek komersial. 

Menurut saya, Wise mendorong sikap bijak dan inklusif dalam menyikapi perbedaan 

pandangan tersebut. Sikap ini menumbuhkan penghargaan terhadap keberagaman iman, 

membuka ruang dialog, dan membantu menemukan nilai-nilai bersama di antara berbagai 

tradisi. 

Pemahaman tentang akhir zaman dan penghakiman terakhir juga menolong individu 

menata prioritas hidup, bertumbuh secara rohani, dan berpegang pada nilai-nilai moral yang 

benar. Pada akhirnya, refleksi eskatologis memperluas wawasan iman serta memperkuat 

semangat toleransi dan perdamaian antarbudaya. 

Buku karya Joshua Wise ini menarik karena berhasil menjembatani dua ranah yang 

sering terpisah: teologi dan budaya populer. Di tengah derasnya arus hiburan bertema akhir 

zaman, Wise mengajak pembaca menelusuri akar teologis dari berbagai narasi tersebut. 

Dengan bahasa yang mudah diikuti namun tetap tajam, buku ini relevan bagi kalangan 

akademik maupun pembaca awam yang ingin memperdalam refleksi iman. 

Kekuatan utamanya terletak pada penyajian konsep-konsep eskatologis secara 

runtut—mulai dari kehancuran, penyelamatan, hingga kebangkitan dan surga—serta 

kemampuannya menghadirkan dialog antara teks-teks iman dan representasi budaya 

populer. Melalui pendekatan ini, Wise menunjukkan bahwa teologi bukanlah wacana statis, 

tetapi realitas yang terus hidup di tengah dunia modern. 

Keterbatasan buku ini muncul pada fokusnya yang dominan pada tradisi Kristen Barat 

dan contoh budaya populer dari dunia Barat, sehingga konteks lintas agama dan budaya 

terasa kurang tergarap. Meski demikian, ruang kosong ini justru membuka peluang bagi 

pembaca untuk memperluas dialog lintas iman dan budaya. 

Akhirnya, buku ini layak direkomendasikan bagi siapa pun yang ingin memahami 

iman Kristen secara kontekstual dan terbuka. Bagi mahasiswa teologi, ia menjadi model 

kajian interdisipliner; bagi pelayan gereja, sumber inspirasi untuk berbicara tentang 

eskatologi secara penuh harapan; dan bagi pembaca umum, pengingat bahwa bahkan dalam 

budaya populer sekalipun tersimpan kerinduan akan pembaruan, pengharapan, dan keadilan 

ilahi. 


