Russal Reindy Neonufa: Dread and Hope-Christian Eschatology and Pop Culture

RESENSI BUKU

Dread and Hope: Christian
D R E A D Eschatology and Pop Culture

AND HOPE

Penulis: Joshua Wise
Penerbit: Lexington Books/Fortress
Academic
Tahun Terbit: 2022
ISBN: 9781978708174

Russal Reindy Neonufa
Program Studi Teologi Universitas Kristen
JOSHUA WISE Artha Wacana
russall1999@gmail.com

Pada bab pertama, penulis berupaya menampilkan dua paradigma eskatologis yang
sering kali mempengaruhi cara kita memandang akhir zaman. Penggambaran narasi
kehancuran (collapse) dibedakan antara perspektif tradisi keagamaan dan perspektif sekuler.
Dalam tradisi agama, kehancuran cenderung berkaitan dengan kehendak atau hukuman dari
entitas ilahi. Dengan kata lain, kehancuran merupakan konsekuensi atas tindakan moral dan
spiritual. Sedangkan, narasi sekuler justru membaca kehancuran sebagai akibat dari faktor-
faktor manusiawi seperti perang, bencana alam, atau gagalnya sistem politik. Artinya,
kehancuran dalam perspektif sekuler dipandang dari sisi fisik dan sosial. Selanjutnya, tradisi
agama melihat solusi atau harapan setelah kehancuran dalam dimensi campur tangan ilahi.
Tradisi sekuler justru menempatkan solusi dan harapan pada tindakan manusia, seperti upaya
untuk membangun kembali masyarakat, mencari solusi ilmiah, atau mengatasi masalah
sosial dan politik.

Pada bab kedua, penulis hendak menampilkan bahwa penceritaan tentang figur
penyelamat atau pahlawan selalu mengikuti kehancuran yang disebabkan oleh figur
penindas. Dalam hal ini, figur penindas adalah sosok yang menghancurkan dalam narasi
eskatologis sehingga ada harapan akan munculnya sang Mesias. Menariknya, penulis
menunjukkan adanya berbagai variasi pemahaman tentang figur penindas. Sejak lama,
gereja memandang figur penindas sebagai sosok nyata “antikristus” atau representasi dari

kekuatan jahat yang ada di dunia ini. Di sisi lain, figur penindas dalam budaya populer




Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 9,
no. 2 (2025): 147-151

muncul dalam praktik okultisme dan satanisme yang muncul pada tahun 1960-an. Adapun
representasi figur penindas dalam film-film yang mengambil sudut pandang Marxis dalam
kritiknya. Dengan kata lain, figur penindas dalam budaya populer sering kali mengambil
sudut pandang yang lebih dramatis dan cenderung tidak sejalan dengan ajaran agama.

Pada bab ketiga, penulis menjelaskan gagasan tentang parousia dalam tradisi Kristen
serta signifikansinya dalam budaya populer. Gagasan tentang kedatangan kedua Kristus
dalam tradisi Kristen berasal dari ajaran-ajaran Yesus dan tulisan-tulisan Perjanjian Baru
dalam Alkitab. Para pengikut awal Yesus percaya bahwa Yesus akan kembali pada akhir
zaman untuk mengadili dunia dan membawa kerajaan Allah yang sempurna. Kendati
demikian, pemahaman tentang kedatangan kedua Kristus dalam tradisi Kristen bervariasi.
Beberapa pemahaman menggambarkan kedatangan kedua sebagai peristiwa yang akan
terjadi secara tiba-tiba dan tidak terduga, seperti pencuri di malam hari, sedangkan yang lain
menggambarkan kedatangan kedua dengan pertanda-pertanda yang jelas. Hal yang penting
ialah bahwa parousia mengungkapkan karakter Yesus sebagai sosok yang adil (narasi
penghakiman) dan penuh belas kasih (narasi penyelamatan). Dalam konteks budaya populer,
tema ini sering kali digunakan untuk menggambarkan kedatangan kembali pahlawan yang
hilang atau teman yang sangat dibutuhkan. Meskipun parousia jarang muncul secara harfiah
dalam karya-karya populer, konsep ini tetap memiliki signifikansi dalam menggambarkan
harapan akan kedatangan kembali yang mulia dan pembebasan akhir bagi umat manusia.

Pada bab keempat, penulis bertujuan mengeksplorasi konsep kebangkitan dalam
teologi Kristen dan pengaruhnya terhadap budaya populer. Dalam tradisi Kristen, doktrin
kebangkitan dipahami sebagai keyakinan bahwa setelah kematian, tubuh manusia akan
bangkit kembali pada akhir zaman. Keyakinan ini didasarkan pada ajaran Alkitab dan
pengajaran gereja. Beberapa tokoh penting dalam sejarah Kristen, seperti Athenagoras,
Justin Martyr, dan Irenaeus, telah membela kebangkitan fisik dalam tulisan-tulisan mereka.
Mereka menekankan pentingnya tubuh fisik dalam identitas manusia dan menganggap
kebangkitan sebagai bagian integral dari iman Kristen. Dalam budaya populer, doktrin
kebangkitan mempengaruhi narasi dan representasi tentang kematian dan kehidupan setelah
kematian. Representasi populer tentang kebangkitan seperti zombie dan vampir tidak sesuai
dengan pemahaman Kristen tentang kebangkitan di akhir zaman. Namun,
mempertimbangkan representasi ini dapat membantu memahami perbedaan dan kesamaan
dengan doktrin kebangkitan Kristen.

Pada bab kelima, penulis kembali menelaah narasi eskatologis mengenai penghakiman
terakhir. Konsep ini berakar pada sumber alkitabiah yang menunjukkan beberapa tahapan.

148




Russal Reindy Neonufa: Dread and Hope-Christian Eschatology and Pop Culture

Pertama, keyakinan bahwa Hari Yahweh adalah hari kemenangan melawan musuh-musuh
Yehuda dan Israel. Kedua, hari itu dipahami sebagai kemenangan atas kejahatan di Israel
dan Yehuda. Ketiga, Hari Tuhan dipercaya akan memulihkan Yehuda dan Israel sebagai
pusat dunia dengan menghancurkan para penindas umat pilihan. Keempat, dalam tradisi
Kristen, penghakiman terakhir dipahami sebagai penghakiman dunia oleh Yesus—atau oleh
Yesus bersama Bapa. Tahap ini menjadi dasar pemahaman gereja tentang penghakiman
terakhir, yang mencakup penghakiman universal pada akhir zaman, penghakiman individu
setelah kematian, serta penghakiman melalui salib dan kebangkitan Kristus. Dalam budaya
populer, paradigma ini muncul dalam karya-karya fiksi yang menampilkan peralihan dari
zaman kejahatan menuju zaman kebaikan, di mana keadilan ditegakkan dengan
menghancurkan kejahatan. Contohnya dapat ditemukan dalam seri Left Behind dan novel
The Last Battle karya C.S. Lewis.

Pada bab keenam, penulis fokus pada doktrin neraka sebagai salah satu elemen penting
dalam eskatologi Kristen. Asal usul doktrin neraka dalam tradisi Kristen sedikit banyak
dipengaruhi oleh paradigma yang dibentuk dalam Hebrew Bible bahwa Allah akan
menghancurkan musuh-musuh-Nya dengan api. Selanjutnya, perkembangan gereja
memunculkan dua pandangan terhadap neraka, yakni sebagai pemusnahan musuh-musuh
Allah dan pemurnian orang jahat. Adapun pandangan dalam teologi universalisme yang
menyatakan bahwa neraka tidak akan menjadi tempat hukuman yang abadi melainkan akan
ada kesempatan bagi jiwa yang hilang untuk diperbaiki. Pandangan yang beragam tersebut
turut mempengaruhi paradigma neraka dalam budaya populer. Setidaknya penulis
mengemukakan tiga paradigma neraka dalam budaya populer, yakni sebagai “rumah setan”,
keprihatinan serius terhadap akhirat, dan subjek humor.

Pada bab ketujuh, penulis menyoroti konsep eskatologis surga serta pengaruhnya
dalam budaya populer. Pada masa patristik, ada dua posisi dominan dalam pemahaman
tentang surga. Origen percaya pada konsep metempsychosis, di mana jiwa berpindah antar
tubuh. Di sisi lain, Agustinus percaya bahwa tubuh fisik yang sama akan bangkit pada hari
akhir, termasuk rambut dan kuku. Pandangan Agustinus berlaku di Gereja Barat. Selain itu,
penulis juga menelusuri konsep surga dalam budaya populer yang cenderung digambarkan
sebagai tempat kedamaian dan akhir dari semua kesedihan dan kesulitan.

Joshua Wise mengangkat tema teologis yang menarik, yakni konsep eskatologi dengan
berbagai elemennya yang sering menimbulkan perbedaan pandangan. Setiap agama dan
individu memiliki pemahaman eskatologis yang beragam, sehingga penting membahasnya
secara teoretis sekaligus dalam kaitan dengan budaya populer. Kesadaran akan keragaman

149




Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 9,
no. 2 (2025): 147-151

ini menolong kita lebih terbuka terhadap pandangan lain dan bersikap kritis terhadap
representasi eskatologis dalam hiburan, yang sering kali berorientasi pada aspek komersial.

Menurut saya, Wise mendorong sikap bijak dan inklusif dalam menyikapi perbedaan
pandangan tersebut. Sikap ini menumbuhkan penghargaan terhadap keberagaman iman,
membuka ruang dialog, dan membantu menemukan nilai-nilai bersama di antara berbagai
tradisi.

Pemahaman tentang akhir zaman dan penghakiman terakhir juga menolong individu
menata prioritas hidup, bertumbuh secara rohani, dan berpegang pada nilai-nilai moral yang
benar. Pada akhirnya, refleksi eskatologis memperluas wawasan iman serta memperkuat
semangat toleransi dan perdamaian antarbudaya.

Buku karya Joshua Wise ini menarik karena berhasil menjembatani dua ranah yang
sering terpisah: teologi dan budaya populer. Di tengah derasnya arus hiburan bertema akhir
zaman, Wise mengajak pembaca menelusuri akar teologis dari berbagai narasi tersebut.
Dengan bahasa yang mudah diikuti namun tetap tajam, buku ini relevan bagi kalangan
akademik maupun pembaca awam yang ingin memperdalam refleksi iman.

Kekuatan utamanya terletak pada penyajian konsep-konsep eskatologis secara
runtut—mulai dari kehancuran, penyelamatan, hingga kebangkitan dan surga—serta
kemampuannya menghadirkan dialog antara teks-teks iman dan representasi budaya
populer. Melalui pendekatan ini, Wise menunjukkan bahwa teologi bukanlah wacana statis,
tetapi realitas yang terus hidup di tengah dunia modern.

Keterbatasan buku ini muncul pada fokusnya yang dominan pada tradisi Kristen Barat
dan contoh budaya populer dari dunia Barat, sehingga konteks lintas agama dan budaya
terasa kurang tergarap. Meski demikian, ruang kosong ini justru membuka peluang bagi
pembaca untuk memperluas dialog lintas iman dan budaya.

Akhirnya, buku ini layak direkomendasikan bagi siapa pun yang ingin memahami
iman Kristen secara kontekstual dan terbuka. Bagi mahasiswa teologi, ia menjadi model
kajian interdisipliner; bagi pelayan gereja, sumber inspirasi untuk berbicara tentang
eskatologi secara penuh harapan; dan bagi pembaca umum, pengingat bahwa bahkan dalam
budaya populer sekalipun tersimpan kerinduan akan pembaruan, pengharapan, dan keadilan

ilahi.

150



