TRADISI AKADEMIK PESANTREN

Ahmad Shiddiq
Sekolah Tinggi Keguruan dan Ilmu Pendidikan PGRI Sumenep
Email: sidigahmad@gmail.com

Abstrak: Tradisi keilmuan pesantren dengan sejumlah perangkatnya,
memberikan nuansa berbeda dengan tradisi di luar pesantren. Tradisi
keilmuan yang kuat dalam pesantren memberikan bekal pada santri
kelak setelah dinyatakan lulus (mampu) menguasai kitab Kuning
(Klasik), kemudian mendapat ijazah dari seorang kyai. Tradisi
akademik santri merupakan satu bentuk proses pembelajaran yang
tuntas, yang dapat menampilkan satu sosok lulusan pesantren yang
berwawasan luas, berkepribadian matang, dan berkemampuan tinggi
dalam melakukan rekayasa sosial. Pengajaran kitab-kitab kuning
tersebut dalam bentuk sorogan, bandungan atau weton, halagah dan
kelas musyawarah.

Kata kunci: Tradisi akademik, sistem, pesantren

Abstract: The learning tradition in pesantren with all things, has
different nuance to the tradition of learning outside the pesantren.
Highly scientific tradition in pesantren creates students with the ability
to master the Yellow Books (Classic Islamic Books) soon after
graduating from the school, then, awarded a diploma from the Islamic
Leader (Kia). The students academic experience is a form of complete
learning process, which can profile a figure of insightful, mature
personality, and highly skilled graduates in conducting social
engineering. Teaching the classic books is in the form of sorogan,
Bandungan or weton, halakah and classroom discussion.

Keywords: academic tradition, system, school



Pendahuluan

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang berakar dari
budaya masyarakat Indonesia.! Keberadaannya mengalami pasang-
surut dari masa ke masa, mengharuskan bertransformasi dengan
dunia luar meski di satu sisi harus mempertahankan tradisi kuat
dalam pesantren sendiri. Tentu hal ini merupakan upaya lembaga
pendidikan yang sudah lebih ratusan tahun bisa eksis sesuai tuntutan
zaman. Ada anggapan pesantren terkadang dipandang jumud, tidak
tertib, terlalu sederhana, tempat penampungan anak-anak nakal, dan
tidak terlalu responsif terhadap perkembangan zaman. Tentu
penilaian negatif dari luar pesantren ini, secara umum kurang tepat,
namun juga tidak semuanya salah.

Pesantren sebagai lembaga pendidikan mampu menyemaikan
pengetahuan manusia Indonesia secara mendalam. Tradisi keilmuan
pesantren dengan sejumlah perangkatnya, memberikan nuansa
berbeda dengan tradisi di luar pesantren. Tradisi keilmuan yang kuat
dalam pesantren memberikan bekal pada santri kelak setelah
dinyatakan lulus memiliki kemampuan dalam menguasai kitab
kuning (klasik), kemudian mendapat ijazah dari seorang kyai, untuk
mengamalkan ilmunya di tengah-tengah masyarakat. Ada banyak
pengalaman yang terasa di pesantren untuk dikembangkan di
masyarakat. Untuk itu, terasa penting menjaga tradisi keilmuan di
pesantren yang sudah membumi di kalangan santri agar tidak usang,
dan mampu menjadi bekal kelak di masyarakat. Tradisi membaca
kitab kuning yang menggunakan ilmu alat, seperti leksikografi,
gramatika, dan mantiq. Sebagai produk intelektual pesantren, kitab
kuning tidak saja ada pada masa awal perkembangan Nusantara,
seperti yang diperkirakan para peneliti bahwa kitab kuning berbahasa
Arab dan Jawi baru pada sekitar abad ke-16 M., serta menjadi
kurikulum massal di pesantren sekitar abad 18-19 M. ketika banyak
pelajar Indonesia belajar di Makkah.2

Hanun Asrohah, Pelembagaan Pesantren, Asal Usul dan Perkembangan pesantren di Jawa
(Jakarta DEPAG RI, 2004), hIm. 61-64.

2Affandi Mochtar, Membedah Diskursus Pendidikan Islam (Ciputat: Kalimah, 2001), hlm.
39-40.

Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015 219



Deskripsi Umum Pesantren

Sebagai lembaga pendidikan Islam, pesantren menjadi pusat
pendidikan kader ulama dan para mustami’. Istilah pesantren di
Nusantara berasal dari kata “santri” yang mendapat kata awal “pe”
dan akhiran “an” yang berarti tempat para santri menuntut ilmu3
menurut Johns berasal dari bahasa tamil “sastri” bermakna guru ngaji,
dan “shastri” dalam bahasa India mempunyai arti orang yang
mempunyai kitab suci agama Hindu. Ini pula merupakan pendapat
CC. Berg seperti dikutip oleh Zamakhsyari Dhofier.* Menurut Robson
berasal bahasa Tamil sattiri yang dimaksudkan pada arti orang yang
tinggal di sebuah rumah miskin dan bangunan secara umum.

Dengan adanya perbedaan asal kata dan makna pada pendapat
para peneliti di atas, tentu mengandung persamaan makna santri itu
sendiri. Pendapat pertama yang mengatakan bahwa santri adalah
guru ngaji, ini menjadi bagian dari aktivitas santri yang setelah
mencari ilmu ajaran agama kemudian memberikan pelajaran ajaran
agama pada masyarakat sekitar, dalam hal ini dikenal “guru mengaji”.
Tentu tidak mengurangi makna pendapat yang kedua, yang menurut
Berg, santri mempunyai makna kitab suci atau buku-buku agama,
karena santri adalah orang menuntut ilmu agama baik dari kitab suci
Islam atau teks-teks agama yang ditulis oleh ulama salaf (terdahulu).
Pendapat yang ketiga juga mempunyai makna yang terhubung, seperti
pendapat Robson bahwa santri adalah orang yang tinggal di rumah
miskin, dan ini sesuai dengan kehidupan yang tinggal di asrama yang
sangat sederhana dan jauh dari kesan mewah.>

Sedangkan Nurcholish Majdid memberi opsi dua pendapat dalam
tulisannya, ia mengatakan bahwa pertama, santri berasal dari kata
sastri bahasa Sansakerta yang berarti melek huruf, ini menunjukkan
bahwa santri adalah kelas literacy bagi orang jawa. Ini disebabkan
pengetahuan mereka tentang agama melalui kitab-kitab bertulisan dan
berbahasa arab. Kedua, bahwa perkataan santri sesungguhnya berasal

3Asrohah, Pelembagaan Pesantren, hlm. 30

4Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta:
LP3ES, 1994), hlm. 18.

5Ibid., him. 30.

220 Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015



dari bahasa Jawa, persisnya dari kata cantrik, yang artinya sesorang
yang selalu mengikuti seorang guru ke mana guru ini pergi menetap.°

Kemudian definisi pondok pesantren adalah sebuah asrama
pendidikan Islam tradisional di mana para siswanya (santri) tinggal
bersama di bawah bimbingan sesorang atau lebih guru yang lebih
dikenal dengan sebutan kyai.? Sedangkan Abdurrahman Wahid
menyatakan pesantren sebagai tempat santri hidup.® Mastuhu sendiri
memberi batasan pesantren sebagai lembaga pendidikan tradisional
Islam untuk mempelajari, memahami, menghayati dan mengamalkan
ajaran agama Islam dengan menekankan pentingnya moral
keagamaan sebagai pedoman perilaku sehari-hari.?

Zamakhsyari Dhofier menggambarkan definisi pesantren sebagai
lembaga pendidikan tradisional Islam untuk mempelajari, memahami,
menghayati dan mengamalkan ajaran agama dengan menekankan
pentingnya moral keagamaan sebagai pedoman perilaku sehari-hari.10
Nurcholish Madjid memberikan tambahan pandangan bahwa
pesantren adalah wujud proses wajar perkembangan sistem
pendidikan nasional.!?

Sudjoko Prasodjo memberikan definisi lain, bahwa pesantren
sebagai lembaga pendidikan dan pengajaran agama, umumnya
dengan cara nonklasikal di mana seorang kyai atau wustadz
mengajarkan ilmu agama Islam kepada santri-santri berdasarkan
kitab-kitab yang ditulis dalam bahasa arab oleh ulama abad
pertengahan, dan para santri umumnya tinggal di asrama pesantren
tersebut.)2 Dari definisi di atas dapat diambil kesimpulan bahwa
pesantren merupakan lembaga pendidikan tradisional Islam Indonesia
di mana proses belajar dan mengajar tentang agama Islam antara kyai
dan santri berlangsung dan asrama (pondok) sebagai tempat
tinggalnya serta kitab kuning yang ditulis ulama salaf abad

¢Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren (Jakarta : Dian Rakyat), him. 21-22.

Imron Arifin, Kepemimpinan Kyai, Kasus Pondok Pesantren Tebuireng (Malang:
Kalimasahada Press, 1993), him. 6.

8Abdurahman Wahid, Menggerakkan Tradisi (Yogyakarta: LKIS, 2010), hIm. 62.
9Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta : INIS, 1994), hlm. 55.

10Ibid., hlm. 18.

UJbid., hlm. 3.

12 Soedjoko Prasojo, Profil Pesantren (Jakarta : LP3ES, 1978)

Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015 221



pertengahan sebagai bahan pelajaran yang dilaksanakan dalam

bentuk tradisional (wetonan, bandongan, ataupun sorogan) dan atau

sistem Madrasah (klasikal).

Sistem pendidikan pesantren adalah totalitas interaksi dari
seperangkat unsur-unsur pendidikan yang bekerja sama secara
terpadu, dan saling melengkapi satu sama lainnya menuju tercapainya
tujuan pendidikan yang telah menjadi cita-cita bersama para
pelakunya. Para pelaku pesantren adalah : kyai (pengasuh), ustadz
(pembantu kyai dalam mengajar agama), guru (pembantu kyai
mengajar ilmu umum), santri (pelajar), dan pengurus (pembantu kyai
untuk kepentingan umum pesantren).’* Unsur-unsur di atas ini dalam
suatu sistem pendidikan disebut unsur-unsur organik, dan sedangkan
unsur-unsur anorganik yaitu : tujuan, filsafat dan tata nilai, kurikulum
dan sumber belajar, proses kegiatan belajar-mengajar, penerimaan
murid dan tenaga kependidikan, teknologi kependidikan, dana,
sarana, evaluasi dan peraturan terkait lainnya didalam mengelola
sistem pendidikan.4

Dalam unsur-unsur sistem pendidikan dikelompokkan sebagai
berikut :

a. Actor atau pelaku, kyai, ustadz, santri, dan pengurus.

b. Sarana perangkat keras: masjid, rumah kyai, asrama ustadz,
pondok atau asrama santri, gedung sekolah, atau madrasah, tanah
untuk olah raga, pertanian atau peternakan, empang, makam, dan
lainnya.

c. Saran perangkat lunak : tujuan kurikulum, kitab, penilaian, tata
tertib, perpustakaan, pusat dokumentasi, penerangan, cara
pengajaran (sorogan, bandongan dan halagah), keterampilan, pusat
pengembangan masyarakat, dan alat-alat pendidikan lainnya.

Kelengkapan wunsur-unsur sistem pesantren berbeda satu
pesantren dengan pesantren lainnya, ada yang lengkap memiliki
unsur-unsur tersebut dan ada yang hanya memiliki sebagian kecil dan
tidak lengkap.1>

1BMastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 6.

14Tbid., hlm. 19.

15 Lihat Prasodjo, et.al. Profil Pesantren; Abdurahman Wahid, Bunga Rampai Pesantren,
(Jakarta: LP3ES, 1982); Dhofier, Tradisi Pesantren.

222 Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015



Pesantren mempunyai nilai-nilai yang menjadi landasan para
santri untuk melakukan kegiatan sehari-hari. Hal ini tidak lepas dari
paham ahl al-Sunnah wa al-Jamd’ah. Paham ini oleh kalangan santri
mempunyai konotasi khas dan dilekatkan pada orang-orang
pesantren bahkan pada komunitas organisasi Nahdlatul Ulama (NU),
tapi tidak sedikit yang mengatakan bahwa dirinya bukan NU, ada
Muhammadiyah, PERSIS dan lainnya. Paham yang ahl al-Sunnah wa al-
Jamd’ah ini lazim disebut sunni.le Di luar sunni ada banyak golongan
yakni Syiah, Khawarij, Murji’ah, Jabariyah, Qadariyah, dan Mu'tazilah.\7
Tetapi yang terkenal dalam ummat Islam terbagi golongan besar yakni
Sunni dan Syi‘ah. Hal ini terpecah-pecah karena faktor politik pasca
Rasul Allah wafat, dalam penentuan suksesi kepemimpinan. Yang
disebut paham ahl al-sunnah wa al-jamd’ah, di kalangan pesantren
sendiri dikenal sangat sederhana yaitu dengan mengatakan sebagai
pengikut ajaran al-Asy’ari’® dan al-Maturidi’® di bidang teologi

16Sunni adalah sebuah ungkapan yang digunakan untuk menyebut umat Islam yang
mempercayai bahwa nabi Muhammad tidak menunjuk orang tertentu untuk
menggantikannya dan menerima kekhalifahan Abu Bakar, Umar Ibnu Khattab,
Uthman bin Affan, Ali Bin Abi Thalib bahkan Muawiyah; tetapi berkembang menjadi
wacana teologi dan akhirnya dikenal sebagai teologi yang dianut oleh mayoritas umat
Islam.

17Syi’ah adalah sekte umat Islam yang meyakini bahwa nabi Muhammad telah
menunjuk Ali bin Abi Thalib dan keturunannya sebagai penggantinya dan imam bagi
umat Islam. Khawdrij adalah sekte umat Islam yang semula termasuk pengikut Ali bin
Abi Thalib yang ikut memerangi Muawiyah yang menolak kekhalifahan Ali bin Abi
Thalib menggantikan Utsman bin Affan. Mereka memisahkan dengan Ali ketika Ali
menerima tawaran damai Muawiyah. Murji'ah adalah sekte umat Islam yang
mengajarkan bahwa penghakiman terhadap setiap orang beriman yang melakukan
perbuatan dosa besar supaya ditangguhkan, menunggu ketentuan tuhan di hari
kemudian. Jabariyah adalah sekte umat Islam yang menolak keyakinan akan
kebebasan manusia dalam berkehendak dan bertindak. Qadariyah adalah sekte yang
percaya bahwa manusia memiliki kebebasan berkehendak dan bertindak. Mu tazilah
merupakan sekte umat Islam yang secara ketat meyakini keesaan dan keadilan tuhan
serta percaya bahwa seorang muslim yang melakukan dosa besar akan ditempatkan
di antara surga dan neraka. Lebih lanjut Lihat W. Montgomery Watt, Studi Islam
Klasik, Studi Kritik Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999), him. 47-74.

18Paham ini disandarkan pada nama imam yang mempunyai nama lengkap Abu
Hasan Ali bin Isma’il bin Abi Basyar bin Ishaq Bin salim bin ismail bin Abdillah bin
Musa bin Bilal bin Abi Burdah bin Abi Musa Al-Asy’ari. Lahir di Basrah (Iraq) tahun
260 H (873 M) dan wafat tahun 324 (935 H), pada tempat yang sama.

Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015 223



(agidah dan tauhid) dan pengikut empat madhabz dalam bidang
Syari‘ah dan figih.(hukum)2. Di pesantren sendiri paham ini tidak
asing, sebab moyoritas pesantren di Indonesia sangat kental paham
ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah, seperti yang dipaparkan oleh Nurcholis
Madjid, bahwa di kalangan santri mempelajari rumusan teologi al-
Asy’ari yang dua puluh sifat yang terkenal, bahkan hafal di luar
kepala.2t

Akar Tradisi Akademik Pendidikan Islam Klasik

Islam adalah agama pengetahuan. Karenanya Islam mempunyai
tradisi akademik yang panjang dalam menemukan bentuk?2. Ada tiga
tahap tradisi skolastik dalam sejarah intelektual Islam.?® Pertama, tahap
penerjemahan karya-karya Yunani kuno ke dalam bahasa Arab. Hal
ini dapat dilihat dari perkembangan pembangunan perpustakaan,
baik Dar al-Hikmah, Dar al-Kutub, sehingga tiap orang bisa
mengakses koleksi perpustakaan, sebagai pintu masuk bagi pemikiran
Yunani kuno ke dalam tradisi Islam.

Kedua, tahap rasionalisasi pemikiran pemikiran teologi Islam yang
mengarah pada peristiwa mihnah. Hal ini konsekuensi dari perkenalan
para teolog muslim terhadap pemikiran Yunani kuno baik Aristoteles
dan Plato. Demikian ini menjadi penanda pengaruh pemikiran
Mu'tazilah terhadap pandangan, sikap, dan perilaku khalifah al-
Makmun (813-833 M). Ketiga, tahap kebangkitan dan kemenangan
ortodoksi kaum Sunni. Ini ditandai dengan terbentuknya empat

YAl-Maturidi dinisbahkan pada namanya yakni Muhammad bin Mahammad bin
Mahmud bin Mansur al-Maturidi lahir di Samarqan dan wafat pada Tahun 333 H.
20Keempat imam madzhab yaitu: 1) Madzhab Hanafi, penyusunnya adalah Imam Abu
Hanifah an-Nu'man bin Tsabit al- Kufi, (80-15 H/699-767 M); 2) Madzhab Maliki
penyusunnya adalah Malik bin Anas bin Malik Al-Madani (93-179/712-798 M); 3)
Madzhab Syafi'i yang menyusun Muhammad bin Idris bin Abbas bin Usman bin
syafi’ bin saib ibnu “Abid bin ‘Abdi Yazid bin Hasyim bin Muthallib bin Abdi Manaf
(150-204 H/767-820 M); 4) Madzhab Hanbali dengan nama penyusunnya adalah
Ahmad Bin Muhammad bin Hanbal bin Hilal (164-241 H/780-855 M). dan Lebih
lengkapnya lihat Chairul Anam, Pertumbuhan dan perkembangan NU, (Surabaya: Duta
Aksara, 2010), hal. 151-174.

21Madjid, Bilik-Bilik Pesantren, hlm. 33.

22Said Aqil Siraj, Tasawwuf sebagai Kritik Sosial (Jakarta. LTN, 2012).

B Affandi Mohtar, Membedah Diskursus, hlm. 85-86.

224 Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015



madzhab dalam hukum Islam, yakni madzhab Maliki, Hambali,
Hanafi, dan Syafi'i. Sebelumnya madzhab bersifat individu dengan
jumlah sangat banyak. Hal ini penting ditegaskan mengingat secara
geografis Islam sudah menyebar luas.

Dilihat dari kebebasan akademik pada perguruan tinggi Islam
masa lalu, ada dua macam kategori. Kategori pertama, yaitu lembaga
pendidikan formal dengan ciri eksklusif dan kedua, informal dengan
ciri bebas.2 Kedua kategori diatas, dalam dunia akademik hubungan
antara siswa dan guru berlangsung sangat personal. Sehingga
memberi keluasaan besar bagi guru-murid untuk menentuk materi
dan pemberian ijazah. Dengan demikian, professor (guru) dapat
mengukur kualitas kelayakan keilmuan siswa.

Tradisi Akademik dalam Keilmuan Pesantren

Tradisi akademik pesantren yang dimaksud di sini adalah
pengetahuan syari’ah yang menjadi bahan pelajaran di pesantren.
Menurut Nurcholish Madjid ada empat pengetahuan yaitu Figh,
Tasawwuf, Tauhid, dan IImu Nahwu-Sharraf.?> Sedang Zamakhsyari
Dhofier, memberikan pandangan melengkapi pandangan di atas yakni
ada delapan pengetahuan pesantren, yaitu nahwu dan sharraf, figh,
ushul figh, hadits, tafsir, tauhid, tasawwuf dan etika, serta cabang
ilmu lainnya seperti tarikh dan balaghah.2e. Ahmad Baso, tanpa
membedakan ilmu agama dan umum dengan mengelompokkan
pengetahuan pesantren menjadi empat belas cabang ilmu?’. Kategori
ilmu-ilmu pengetahuan yang merupakan lingkup kutub al- mu’tabarah,

24]bid., hlm. 88.

%Madjid, Bilik-bilik, hlm. 31. Rinciannya dalam masing-masing bidang adalah: 1) Figh
meliputi Safinah al-Shaldh, Safinah al-Najdh, Fath al-Qarib, Taqrib, Fath al-Mu’in, Minhdj
al-Qawim, Muthma’innah, al-Ignd’, Fath al-Wahhab; 2) Tauhid meliputi Agidah al-"Awim,
Bad al-Amal dan Sanusiyah; 3) Tasawwulf, yaitu al-Nashd'ih al-Diniyyah, Irsyad al-'Ibad,
Tanbih al-Ghdfilin, Minhdj al-Abidin, al-Dawadt al-Tammah, al-Hikam, al-Risdlah al-
Mu’dwanah wa al- Muzhéharah, Biddyah al-Hiddyah; dan 4) Ilmu nahwu sharraf yakni al-
Magshud (nazham), "Awdmil (nazham), ‘Imriti, (nazham), al-Jurumiyyah, Kaylani, Mirhit al-
I'rab, Alfiyah (nazham) dan Ibnu Agil.

26 Ibid., hlm. 50.

27Baso, Pesantren Studies, Buku II: Kosmopolitanisme Peradaban Kaum Santri di Masa
Kolonial, pesantren, Jaringan pengetahuan dan Karakter Kosmopolitan-kebangsaannya, vol.1
(Jakarta : Pustaka Afid, tt.), hlm. 278.

Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015 225



yaitu: 1) ilmu wushiil (tauhid) dan ilmu kalam, 2) ilmu figh dan ushul
figh (termasuk hukum dan undang-undang), 3) ilmu tafsir dan ilmu
hadits, 4) ilmu tasawwuf dan ilmu etika (akhlaq), 5) ilmu bahasa dan
tata bahasa (ilmu nahwu, ilmu sharraf, pengetahuan bahasa-bahasa
Nusantara dan leksiografi), 6) ilmu balaghah dan ilmu manthiq.
Sedangkan untuk kategori pengetahuan umum meliputi: 1) ilmu
pertanian, 2) ilmu kedokteran, 3) ilmu astronomi, ilmu falak, dan
astronomi, 4) matematika dan aljabar, 5) ilmu teknik, 6) ilmu bumi,
ilmu alam dan ilmu biologi, 7) ilmu syajarah, dan 8) ilmu-ilmu sosial
(ilmu politik, ilmu tata negara, dan ilmu ekonomi).

Hanya saja Baso membedakan pada ilmu yang dipelajari, ilmu
agama lebih banyak dipelajari oleh santri-ulama sedangkan ilmu
umum (non agama) banyak dipelajari oleh santri-mustami’28 Martin
Van Bruinessen mengklasifikasi sepuluh bagian berdasarkan kitab
yang sering dipakai di kalangan pesantren, yang meliputi: 1) figh, 2)
doktrin (aqidah, ushiil al-din), 3) tata bahasa arab tradisional, (nahwu,
Sharraf, balaghah), 4) kumpulan hadits, 5) tasawwuf dan tarekat, 6)
akhlak, 7) kumpulan do’a, wirid, dan mujarrabat, 10) gishdsh al-anbiyd’,
maulid, mandgib dan sejenisnya®.

Pengetahuan tersebut dalam pesantren berbentuk kitab kuning,
meski asal usul penyebutan tersebut tidak diketahui pasti. Ada yang
berangggapan pada tahun karangan, ada yang membatasi pada
madzhab teologi, ada yang membatasi pada istilah mu’tabarah, dan
sebagainya.?® Martin Van Bruenessen berargumen karena warna
kertasnya, tentu hal ini tidak salah, tapi kurang tepat sebab pada
kitab-kitab klasik sudah ada yang diterbitkan dengan memakai kertas
putih dunia percetakan. Berkenaan dengan istilah ini, Mastuhu
mengemukakan:

Istilah kitab kuning ialah kitab-kitab yang ditulis oleh ulama-

ulama “asing”, tetapi secara turun-temurun menjadi referensi

yang dipedomani oleh para ulama Indonesia; demikian pula yang
ditulis oleh ulama Indonesia sebagai karya tulis yang independen

Untuk lebih lengkapnya tentang santri mustami’ baca Ahmad Baso, Pesantren Studies,
hlm. 85-131.

PMartin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat (Yogyakarta : Madinah,
2012), hlm. 150.

30Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 8.

226 Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015



dan ditulis oleh ulama sebagai komentar atau terjemahan atas

kitab karya asing.3!

Dari definisi tersebut, dalam tradisi intelektual Islam, khususnya
di Timur Tengah, dikenal dua istilah untuk menyebut kategori karya-
karya ilmiah berdasarkan kurun dan format penulisannya. Yang
pertama disebut al-kutub al-gadimah (kitab-kitab klasik). Kedua, disebut
al-kutub al-‘ashriyyah (kitab-kitab modern). Kedua kategori tersebut
mempunyai perbedaan yaitu cara penulisannya yang tidak mengenal
pemberhentian, tanda baca (punctuation) dan kesan bahasanya yang
berat, klasik dan tanpa syakl (fathah, dlammah, dan kasrah). Dalam
pesantren biasa disebut kitab gundul. Di samping itu, kini perbedaan
dari dua kategori adalah terletak pada isi, sistematika, metodelogi,
bahasan dan pengarangnya. 32

Kemudian dalam pesantren, tradisi akademik santri di pesantren
merupakan satu bentuk proses pembelajaran yang tuntas, yang dapat
menampilkan satu sosok lulusan pesantren yang berwawasan luas,
berkepribadian matang, dan berkemampuan tinggi dalam melakukan
rekayasa sosial.®* Pengajaran kitab-kitab kuning tersebut oleh santri
kyai dilakukan berbentuk sorogan, bandungan atau weton, halaqah dan
kelas musyawarah.

Sorogan artinya Dbelajar secara individual dimana santri
berhadapan dengan guru, terjadi interaksi saling mengenal diantara
seluruh santri,®* diberikan kepada santri-santri yang mengaji al-
Qur’an. Sistem ini hanya diberikan kepada santri yang membutuhkan
perhatian khusus dengan bimbingan sacara individual, serta hal ini
merupakan metode paling sulit sebab membutuhkan kesabaran,
kedisiplinan, kerajinan dan ketaatan dari sang murid.3>

31Dikutip dari buku Affandi Mochtar, Membedah Diskursus, hlm. 36-37. Selanjutnya,
lebih lengkap lihat Masdar Farid F. Mas'udi, “Pandangan Hidup ‘Ulama Indonesia
dalam Literatur Kitab Kuning”, Makalah Seminar Nasional tentang Pandangan hidup
Ulama Indonesia (LIPI Jakarta, 24-25 Februari 1988), him. 1.

32Imron Arifin, Kepemimpinan Kyai, hlm. 9.

33Mochtar, Membedah Diskursus, hlm. 81.

34]bid., hlm. 61.

35Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 28.

Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015 227



Metode bandongan yaitu belajar secara berkelompok yang diikuti
oleh seluruh santri3¢ Metode ini di pesantren sering digunakan
(metode utama) dalam belajar bersama kyai. Setiap murid
memperhatikan kitab sendiri dan membuat catatan-catatan (baik arti
ataupun keterangan) tentang kata-kata ataupun buah pikiran.?”
Metode halagah yaitu diskusi untuk memahami isi kitab, bukan untuk
mempertanyakan kemungkinan benar salahnya apa-apa yang
diajarkan dalam kitab, akan tetapi untuk memahami maksud yang
dipelajari dari suatu kitab.3® Metode ini sering disamakan dengan
metode bandongan karena kelompok santri yang belajar dibawah
bimbingan kyai/ustadz? Sedangkan metode musyawarah yakni
santri-kyai belajar bersama dalam bentuk seminar (tanya jawab), dan
santri mempelajari kitab-kitab yang akan dibahas, hampir seluruhnya
menggunakan bahasa Arab, dan merupakan latihan bagi santri untuk
mencari argumentasi dalam sumber-sumber kitab-kitab klasik.40

Penutup

Keberadaan tradisi akademik pesantren dapat diteropong dari
berbagai perspektif, mulai dari rangkaian kurikulum, tingkat
kemajuan dan kemodernan, keterbukaan terhadap perubahan dan
dari perspektif sistem pendidikannya. Dari segi kurikulumnya,
pesantren dapat dikategorikan pada pesantren modern, pesantren
takhassus dan pesantren campuran. Martin van Bruinessen
mengelompokkan pesantren menjadi: 1) pesantren paling sederhana
yang hanya mengajarkan cara membaca huruf arab dan menghafal
beberapa bagian atau seluruh al-Qur’an; 2) pesantren sedang yang
mengajarkan  berbagai kitab figh, ilmu aqidah, tata bahasa arab,
terkadang amalan sufi; dan 3) pesantren paling maju yang

36Baca Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 61. Dalam sistem ini semua santri yang hadir
mendengarkan seorang guru membaca, menerjemahkan, menerangkan, dan seringkali
mengulas buku-buku Islam dalam bahasa arab (kitab kuning), lihat juga Dhofier,
Tradisi Pesantren, hlm. 28.

3’Metode ini hanya ditujukan pada santri yang sudah melewati sistem sorogan, dengan
demikian santri dapat mudah memahami yang dibacakan oleh sang kyai. Lihat Ibid.,
hlm. 30.

38Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 61.

¥Lihat Arifin, Kepemimpinan Kyai, hlm. 10.

40Ibid., hlm. 31.

228 Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015



mengajarkan kitab-kitab figh, aqidah dan tasawuf yang lebih
mendalam dan beberapa mata pelajaran tradisional lainnya. Wa Allih
a’lam bi al-Shawadb.*

Daftar Pustaka

Arifin, Imron. Kepemimpinan Kyai, Kasus Pondok Pesantren Tebuireng.
Malang: Kalimasahada Press, 1993.

Asrohah, Hanun. Pelembagaan Pesantren, Asal Usul dan Perkembangan
pesantren di Jawa. Jakarta DEPAG RI, 2004

Baso, Ahmad. Pesantren Studies, Buku II: Kosmopolitanisme Peradaban
Kaum Santri di Masa Kolonial: Pesantren, Jaringan pengetahuan dan
Karakter Kosmopolitan-kebangsaannya,vol.1. Jakarta : Pustaka Afid,tt.

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat.
Yogyakarta: Madinah, 2012.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup
Kyai. Jakarta : LP3ES, 1994.

Madjid, Nurcholish. Bilik-Bilik Pesantren. Jakarta: Dian Rakyat, tt.

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren, suatu Kajian tentang
Unsur dan Nilai Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS, 1994,

Mochtar, Affandi. Membedah Diskursus Pendidikan Islam. Ciputat:
Kalimah, 2001.

Prasojo, Soedjoko. Profil Pesantren. Jakarta : LP3ES, 1978.

Siraj, Said Agil. Tasawwuf Sebagai Kritik Sosial. Jakarta. LTN,2012.
Wahid, Abdurahman. Menggerakkan Tradisi. Yogyakarta: LKIS, 2010.
Wahid, Abdurahman. Bunga Rampai Pesantren. LP3ES, Jakarta, 1982.

Tadris Volume 10 Nomor 2 Desember 2015 229



