INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Published every February and August p-ISSN 2443-2776
e-ISSN 2657-0491

Y frosana

Minda Masagi
Foundation

Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA

Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam
Pembaharuan Pendidikan Islam di Pesantren
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, Indonesia,

1934-1953

ABSTRAKSI: Artikel ini — dengan menggunakan pendekatan kualitatif, metode historis, dan studi literatur — mengkaji tentang
upaya pembaharuan pendidikan Islam di sebuah Pesantren oleh seorang tokoh Kyai Haji. Tokoh tersebut bernama Abdul Wahid
Hasyim, dimana ia mengusulkan kepada ayahandanya, K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asyari, untuk melakukan pembaharuan dalam
hal metode pengajaran dan cakupan materi ajar di Pesantren Tebuireng. Beberapa usulan itu, pada awalnya, ternyata mendapat
penolakan, baik dari masyarakat, ulama, bahkan dari ayahandanya sendiri. Tétapi, kemudian, ide-ide pembaharuan Abdul
Wahid Hasyim ada pula yang diterima dan diterapkan di Pesantren Tebuireng, salah satunya dengan mendirikan Madrasah
Nizamiyah pada tahun 1934. Adapun aspek-aspek pendidikan Islam yang diperbaharui oleh Abdul Wahid Hasyim, diantaranya,
adalabh: (1) Tujuan Pendidikan untuk membentuk Santri yang bertakwa dan berwawasan luas; (2) Kurikulum atau “Leerplan”
dengan dimasukkannya berbagai materi ajar non-agama Islam, seperti Sains, Matematika, Babasa Inggris, dan Belanda; serta
(3) Metode Pengajaran untuk membentuk daya kritis dan inisiatif para Santri di Pesantren.

KATA KUNCI: Peranan Kyai Haji; Pembaharuan Pendidikan Islam; Pesantren Tebu Ireng; Madrasah Nizamiyah.

ABSTRACT: “The Role of K.-H. Abdul Wahid Hasyim in Reforming Islamic Education in the Tebuireng Islamic Boarding
School, Jombang, East Java, Indonesia, 1934-1953". This article — using the qualitative approach, historical method, and
literature review — examines the efforts to renewal Islamic education in an Islamic boarding school by a prominent of Islamic
clerics. The figure is named Abdul Wahid Hasyim, where he proposed to his father, K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asyari, to make
updates on teaching methods and the scope of teaching materials in the lebuireng Islamic boarding school. However, some of
his proposals turned out to be rejected, both from the community, clerics, even by his father own-elf. But, then, Abdul Wahid
Hasyim’s ideas were accepted and applied in the Tebuireng Islamic boarding school, one of which was the establishment of
the Nizamiyah Islamic modern school or “Madyasah” in 1934. The aspects of Islamic education thar were renewed by Abdul
Wahid Hasyim included: (1) Purpose of Education is to form students who are cautious and broadminded; (2) Curriculum or
“Leerplan” with inclusion of variety of non-religious teaching materials, suah as Science, Math, English, and Dutch languages;

and (3) Tutorial Teaching Methods to form critical power and students initiatives in Islamic boarding school.

KEY WORD: The Role of Clerics; Islamic Education Renewal; Tébuireng Islamic Boarding School: Nizamiyah Islamic Modern School.

About the Authors: Asifa Nurfadilah, S.Pd. adalah Alumni Departemen Pendidikan Sejarah FPIPS UPI (Fakultas Pendidikan
Ilmu Pengetahuan Sosial, Universitas Pendidikan Indonesia) di Bandung. Dr. Agus Mulyana dan Andi Suwirta, M.Hum. adalah
Dosen Senior di Departemen Pendidikan Sejarah FPIPS UPI di Bandung, Jawa Barat, Indonesia. Untuk kepentingan akademik,
Penulis bisa dihubungi melalui alamat emel: asifanurfadilah21@student.upi.edu dan suciandi@upi.edu

Suggested Citation: Nurfadilah, Asifa, Agus Mulyana & Andi Suwirta. (2020). “Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam
Pembaharuan Pendidikan Islam di Pesantren Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, Indonesia, 1934-1953” in INSANCITA: Journal of
Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia, Volume 5(1), February, pp.19-42. Bandung, West Java, Indonesia: Minda Masagi
Press owned by ASPENSI, with ISSN 2443-1776 (print) and ISSN 2657-0491 (online).

Article Timeline: Accepted (November 10, 2019); Revised (December 14, 2019); and Published (February 28, 2020).

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 19
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

PENDAHULUAN

Masa kebangkitan Islam di Indonesia
dilatarbelakangi oleh kondisi kemunduran
dalam berbagai bidang, yang dialami umat
Islam di Indonesia. Gambaran tentang
kemunduran Islam di Indonesia sangatlah
kompleks. Islam yang masuk ke Indonesia
tidak begitu kreatif lagi di bidang ilmu,
lebih-lebih di bidang politik sudah mulai
agak melemah. Gambaran kemunduran
Islam bila diteruskan sampai abad ke-19,
maka kelemahan Islam di Indonesia tidak
disebabkan dari segi perkembangan ilmu
saja, akan tetapi juga disebabkan oleh
kemunduran Islam secara internasional
(Steenbrink, 1984:5; Tampubolon, 2014;
dan Mustofa, 2019).

Sistem pendidikan dualisme yang
diterapkan oleh pemerintah kolonial
Belanda, serta kebijakan-kebijakan
pemerintah kolonial yang tidak berpihak
terhadap pendidikan Islam, memberikan
andil dalam kurang berkembangnya
pendidikan Islam di Indonesia. Hal
ini diperparah dengan sikap dualisme
umat Islam sendiri terhadap ilmu dan
model pesantren, yang tidak mengalami
pengembangan sistem pendidikan
sampai menjelang abad ke-20. Orientasi
pendidikan yang hanya berkonsentarsi
pada urusan Akhirat merupakan salah satu
penyebab tertinggalnya kaum Muslim
dibandingkan dengan negara-negara Barat
lainnya (Damami, 2000:53-54; Bisri,
2011:163; dan Kurniyati, 2018).

Sesuai dengan gencarnya suara
pembaharuan pemikiran Islam yang
dicanangkan oleh para pembaharu Muslim
dari berbagai negara, seperti Mesir, India,
Turki, dan Pakistan, maka sampai juga
gaung pembaharuan itu ke Indonesia,
yang menyadarkan umat Islam dari
kemunduran yang dialami. Salah satu

dampak dari “suara pembaharuan” itu
adalah munculnya pembaharuan di bidang
pendidikan (Ni'mah, 2015; Sholikhudin,
2016; dan Pirol, 2017).

Menurut M. Saridjo (1998), dan
sarjana lainnya, awal abad ke-20 sering
dikatakan sebagai masa kebangkitan
pendidikan Islam di Indonesia, yang
ditandai dengan munculnya ide-ide
dan usaha pembaharuan pendidikan
Islam, baik oleh pribadi-pribadi maupun
organisasi-organisasi keagamaan yang
concern di bidang berkenaan. Tujuannya
adalah untuk memperbaiki kondisi
pendidikan kaum Muslimin yang semakin
terpuruk di berbagai wilayah, sejak
diperkenalkannya sistem kelembagaan
pendidikan baru oleh pemerintah kolonial
Belanda, dalam rangka menghadapi
berbagai tuntutan dan kebutuhan hidup
masyarakat di masa modern (Saridjo,
1998:2; Rahman, 2016; dan Salim, 2016).

Ide dasarnya adalah bahwa
memperbaharui sistem kelembagaan
pendidikan Islam merupakan keniscayaan
yang tak bisa ditunda-tunda, jika
kaum Muslimin tidak ingin mengalami
ketertinggalan dengan dunia Barat. Sisi
yang perlu diperbaharui itu, pertama, dari
segi isi (materi); kedua, dari segi metode;
dan ketiga, dari segi manajemen dan
administrasi pendidikan (Ni'mah, 2015:15;
Mualimin, 2017; dan Priatmoko, 2018).

Pembaharuan-pembaharuan yang
muncul itu merupakan awal kebangkitan
global Islam di Indonesia menuju
pembaharuan yang lebih baik, termasuk
dalam bidang pendidikan. Ide dan inti
dari pembaharuan itu adalah berupaya
meninggalkan pola pemikiran lama
yang tidak sesuai lagi dengan kemajuan
zaman dan berupaya meraih aspek-aspek
yang menopang untuk menyesuaikan

20 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



diri dengan kemajuan zaman modern
(Suryanegara, 1998:136; Firdaus, 2017;
dan Komaruzaman, 2017).

Pendidikan di Indonesia terus
mengalami perkembangan, begitu pula
dengan pendidikan Islam. Seiring dengan
berkembangnya zaman, tentu saja,
semakin banyak tantangan yang mesti
dihadapi. Pendidikan Islam mesti mampu
menghadapi tantangan perkembangan
zaman, tanpa harus meninggalkan ajaran-
ajaran Islam. Tantangan tersebut pun
harus dihadapi oleh pesantren dalam
memberikan pembelajaran kepada
santri-santrinya (Jamila, 2016; Mubarak,
2018; dan Tesdy, Darmawan & Santosa,
2018:189).

Pesantren Tebuireng merupakan salah
satu pesantren yang hingga hari ini tetap
eksis. Pesantren ini terletak di Kabupaten
Jombang, Jawa Timur, Indonesia.
Pesantren Tebuireng merupakan satu
diantara sekian pesantren yang mengalami
perubahan, seiring dengan perkembangan
zaman. Perubahan ini tidak terlepas
dari peranan beberapa Kyai, yang
menentukan perkembangan pendidikan di
pesantrennya itu sendiri. Kyai senantiasa
melakukan upaya pembaharuan dalam
berbagai bidang, salah satunya adalah
bidang pendidikan (Mu’arif, 2015;
Zuhdiyah, 2015; dan Syafe’i, 2017).

Dari beberapa Kyai yang melakukan
pembaharuan pendidikan Islam di
Pesantren Tebuireng, salah satu diantaranya
yang memiliki peranan cukup signifikan
adalah K.H. (Kyai Haji) Abdul Wahid
Hasyim. Beliau mengusulkan untuk
diadakannya perubahan dalam hal tujuan
pendidikan, kurikulum dan materi ajar,
serta metode pengajaran (Suryanto, 2016;
Chumaidah, 2018; dan Nurfadilah, 2019).

Masalah utama yang diangkat dalam

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

penelitian ini yaitu bagaimana peran K.H.
Abdul Wahid Hasyim dalam pembaharuan
pendidikan Islam di Pesantren Tebuireng
pada tahun 1934-1953. Adapun kurun
waktu yang diambil dalam penelitian

ini adalah 1934-1953, karena memiliki
alasan tersendiri dalam pemilihan

kurun waktu tersebut. Tahun 1934
menjadi awal tahun kajian penelitian,
karena pada tahun tersebut K.H. Abdul
Wahid Hasyim mendirikan Madrasah
Nizamiyah dalam Pesantren Tebuireng
dan menjadi awal dalam penerapan
aspek-aspek pembaharuan pendidikan
Islam oleh beliau di Pesantren Tebuireng.
Sedangkan tahun 1953 dijadikan sebagai
tahun pembatas penelitian, karena K.H.
Abdul Wahid Hasyim sebagai penggagas
pembaharuan pendidikan Islam di
Pesantren Tebuireng wafat.

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam
penelitian ini adalah metode historis
atau metode sejarah, dengan pendekatan
kualitatif dan studi literatur. Metode
sejarah adalah suatu proses menguji,
menjelaskan, dan menganalisis secara kritis
terhadap rekaman serta peninggalan masa
lampau (Garraghan, 1948; Gottschlak,
1975:32; Herlina, 2008; Zed, 2008; dan
Creswell, 2010).

Pernyataan tersebut senada dengan
pendapat H. Sjamsuddin (2007), dan
sarjana lainnya, yang menyatakan bahwa
metode historis merupakan suatu proses
menguji dan menganalisa secara kritis
dan sistematis terhadap rekaman serta
peninggalan masa lampau (McCullagh,
1984; Howell & Prevenier, 2001; dan
Sjamsuddin, 2007:17-19). Dalam konteks
ini, Ismaun (2005), dan sarjana lainnya,
juga mengemukakan bahwa dalam

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 21
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

metode sejarah itu meliputi: (1) Heuristik
atau pengumpulan sumber-sumber; (2)
Kritik atau analisis sumber, baik eksternal
maupun internal; (3) Interpretasi atau
penafsiran; dan (4) Historiografi atau
penulisan sejarah (Shafer, 1974; Ismaun,
2005:125-131; dan Pranoto, 2010).

Heuristik merupakan tahap awal dalam
penelitian sejarah, yang meliputi mencari,
menemukan, dan mengumpulkan
fakta-fakta atau sumber-sumber yang
berhubungan dengan permasalahan
yang dikaji. Sumber yang dikumpulkan
oleh penulis mesti sesuai dengan jenis
sejarah yang akan ditulisnya (Howell &
Prevenier, 2001; Abdurahman, 2007; dan
Kuntowijoyo, 2013:73).

Pada tahap heuristik ini pula, peneliti
berusaha mencari berbagai sumber yang
mendukung terhadap pemecahan masalah
penelitian. Dalam proses pencarian
dan pengumpulan sumber sejarah,
peneliti menggunakan teknik studi
literatur. Untuk studi literatur, peneliti
mengunjungi beberapa perpustakaan dan
mengumpulkan berbagai sumber yang
relevan dengan topik yang dikaji (Howell
& Prevenier, 2001; Sjamsuddin, 2007; dan
Zed, 2008).

Mengenai kritik sumber, ianya dapat
diartikan sebagai suatu proses dalam
menyelidiki serta menilai secara kritis,
apakah sumber-sumber yang terkumpul
itu sesuai dengan permasalahan penelitian,
baik bentuk maupun isinya, yang didasari
oleh etos ilmiah yang menginginkan,
menemukan, atau mendekati kebenaran.
Adapun kritik sumber terbagi menjadi
dua, yaitu kritik eksternal dan kritik
internal (Lohanda, 1998; Howell &
Prevenier, 2001; dan Sjamsuddin, 2007).

Kritik eksternal merupakan kegiatan
yang berhubungan dengan otentisitas atau

keaslian sumber sejarah dari penampilan
luarnya atau fisiknya (Lohanda,

1998; Howell & Prevenier, 2001; dan
Abdurahman, 2007). Dalam konteks

ini, kritik eksternal dilakukan untuk
menilai kelayakan sumber-sumber sejarah
dan dijadikan bahan penunjang dalam
penulisan skripsi ini dari aspek luarnya,
sebelum melihat isi dari sumber dan untuk
mengurangi subjektivitas dari berbagai
sumber yang didapatkan oleh peneliti.
Kritik eksternal harus menegakkan fakza
dari kesaksian bahwa kesaksian itu benar-
benar diberikan oleh orang ini atau pada
waktu i atau segi authenticity; kesaksian
yang telah diberikan itu telah bertahan
tanpa ada perubahan atau segi uncorrupted;
serta tanpa ada suatu tambahan-tambahan
atau penghilangan-penghilangan yang
substansial atau aspek inzegrizy (Howell &
Prevenier, 2001; Kuntowijoyo, 2003:99;
dan Sjamsuddin, 2007:134).

Sedangkan, kritik internal merupakan
kebalikan dari kritik eksternal. Kritik
internal dilakukan dengan memperhatikan
dua hal, yakni: penilaian intrinsik terhadap
sumber-sumber; serta membanding-
bandingkan kesaksian dari berbagai
sumber agar sumber itu dapat dipercaya
atau diterima kredibilitasnya (Ustman,
1986; Howell & Prevenier, 2001; dan
Priyadi, 2012:67).

Interpretasi merupakan tahapan yang
dilakukan peneliti setelah mendapatkan
fakta-fakta dari kritik sumber, kemudian
dijadikan suatu kesatuan yang utuh
sebagai hasil dari penafsiran peneliti.
Terdapat tiga aspek penting dalam
proses interpretasi atau penafsiran
sejarah. Pertama, analisis-kritis, yaitu
menganalisis strukeur intern dan pola-
pola hubungan antar fakta-fakta. Kedua,

historis-substantif, yaitu menyajikan suatu

22 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



uraian proses dengan dukungan fakta-
fakta yang cukup, sebagai ilustrasi suatu
perkembangan. Dan ketiga adalah sosial-
budaya, yaitu memperhatikan manifestasi
insani dalam interaksi dan interrelasi
sosial-budaya (McCullagh, 1984; Byrskog,
2001; dan Ismaun, 2005:56).

Historiografi merupakan langkah akhir
dari keseluruhan prosedur penulisan
karya ilmiah sejarah, yang merupakan
kegiatan intelektual dan cara utama dalam
memahami dan menuliskan kisah sejarah
atau rekonstruksi sejarah (Kartodirdjo,
1992; Abdurahman, 2007; Sjamsuddin,
2007:156; Nurdholt ez 2/., 2008; dan
Pranoto, 2010).

HASIL PENELITIAN DAN
PEMBAHASAN

K.H. (Kyai Haji) Abdul Wahid
Hasyim lahir pada tanggal 1 Juni 1914 di
Desa Tebuireng, Jombang, Jawa Timur,
Indonesia. Ayahnya, K.H. Hasyim Asyari,
tidak pernah menyekolahkan Abdul
Wahid Hasyim ke HIS (Hollandsche
Inlandsche School), Sekolah Dasar milik
pemerintah kolonial Belanda, seperti
halnya anak-anak tokoh masyarakat pada
masa itu. Hal ini dikarenakan, K.H.
Hasyim Asy’ari dikenal anti-sekolah yang
didirikan oleh pihak penjajah (Adlom,
2014; Santoso & Sumarno, 2015; dan
Redaksi Tempo, 2017:12). Hal ini juga
diperkuat oleh pendapat S. Wahid (2000),

yang menyatakan sebagai berikut:

[-..] Eyang tidak bependidikan formal — karena
sebagai putra seorang ulama yang anti penjajah,
tidak mungkin masuk di bangku sekolah milik
pemerintah Hindia Belanda — tetapi mempunyai
pengetahuan yang luas berkar kemauannya yang
keras untuk belajar, baik ilmu agama maupun
ilmu-ilmu lainnya. Beliau adalah otodidak atau
belajar sendiri, dari buku tanpa guru (Wahid,
2000:8).

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

Pada usia 5 tahun, Abdul Wahid
Hasyim telah belajar membaca A/-Quran
dan sudah pandai membaca kitab suci
tersebut. Saat berumur 7 tahun, ia mulai
mempelajari kitab Fathul-Qarib, Minhajul
Qawwim, dan Mutammimah pada
ayahnya; dan pada usia ini pula ia sudah
khatam membaca Al-Quran dan mulai
belajar di Madrasah Salafiyah di Pesantren
Salafiyah (Mughni, 2013; Rifai, 2014:23;
dan Puspitasari, 2017).

Pada umur 12 tahun, ia telah berhasil
menamatkan sekolah madrasahnya, dan
mulai mengajar adiknya, yaitu Karim
Hasyim, tentang kitab pada malam hari.
Selain ilmu agama, Abdul Wahid Hasyim
juga giat dalam mempelajari ilmu-
ilmu kesusasteraan bahasa Arab, tetapi
cara belajarnya banyak menggunakan
muthalaah dan membaca sendiri. Kitab-
kitab yang sering ditelaahnya saat itu
adalah Diwanusy-Sywara (Antologi para
Penyair) dan, oleh karenanya, tidak sedikit
hafalan syair-syair dalam bahasa Arab.
Syair-syair itu yang kemudian disusun
ke dalam sebuah buku (Atjeh, 2015:162;
Miftahuddin, 2017:29; dan Rohmabh,
2018/2019).

Kemudian, pada usia 13 tahun, Abdul
Wahid Hasyim pergi belajar ke Pondok
Siwalan, Panji, Sidoarjo, Jawa Timur.
Mondok yang pertama ini dilakukan pada
bulan Ramadpan. Di tahun berikutnya, ia
mondok di Lirboyo, Kediri, Jawa Timur.
Di pondok pesantren ini pun hanya
berlangsung beberapa hari saja. Sepulang
dari Lirboyo, Abdul Wahid Hasyim tidak
meneruskan belajar di pesantren lain,
tetapi memilih untuk tinggal di rumah.
Ayahnya pun tidak mempermasalahkan
hal ini, karena Abdul Wahid Hasyim
dinilai dapat menentukan sendiri
bagaimana harus belajar. Dan selama di

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 23
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

rumah tersebut, Abdul Wahid Hasyim pun
terus belajar, walaupun secara autodidak
(Hasan et al., 1994:314; Yahya, 2007;
Solahudin, 2013:184; Atjeh, 2015:162;
dan Budi, 2019).

Umur 15 tahun, Abdul Wahid Hasyim
mulai mengenal huruf Latin. Menurut
M. Solahudin (2013), dan sarjana
lainnya, tokoh lain yang juga turut
berpengaruh dalam penguasaan ilmu-
ilmu sekuler Abdul Wahid Hasyim ialah
Muhammad Ilyas. Ia mengajarkan Abdul
Wahid Hasyim, baik huruf Latin, bahasa
Arab, bahasa Inggris, maupun bahasa
Belanda. Ia pun bersungguh-sungguh
dalam mempelajari ilmu pengetahuan,
walaupun dipelajari secara autodidak
(Mughni, 2013; Solahudin, 2013:185;
dan Budi, 2019).

Sejak saat itu, Abdul Wahid Hasyim
banyak berlangganan majalah Penyebar
Semangat, Daulat Rakyat, dan Panji
Pustaka; sedangkan dari luar negeri, ia
berlangganan majalah Ummul Qura,
Shautul Hijaz, Al-Lathiful Musawarah,
Kullusyaiin wad-Dunya, dan Al-Itsnain.
Sejak saat itu pula, ia belajar bahasa
Belanda dengan jalan berlangganan dari
Sumber Pengetahuan di Bandung, yang
waktu itu masih bernama Majalah Tiga
Bahasa. Abdul Wahid Hasyim mengambil
dua bahasa, bahasa Belanda dan bahasa
Arab. Setelah selesai, barulah mengambil
lagi giliran bahasa Inggris (Mughni,
2013; Agjeh, 2015:162; dan Santoso &
Sumarno, 2015).

Pada tahun 1932, Abdul Wahid
Hasyim berangkat naik haji ke Mekkah.
Ia berangkat bersama dengan kakak
sepupunya, Muhammad Ilyas serta
Busyairi. Selain pergi untuk menunaikan
ibadah haji, mereka pun akan meneruskan
studinya memperdalam ilmu agama Islam.

Setibanya di Mekkah, baik Abdul Wahid
Hasyim maupun Muhammad Ilyas,
menyaksikan suatu komunitas dengan
gairah belajar yang sangat tinggi. Abdul
Wahid Hasyim beserta rekan-rekannya
mengikuti pelajaran di Masjidil Haram,
Mekkah, yang diasuh oleh Syaikh Umar
Hamdan dan Syaikh Abdul Wahab
al-Khugqir (Yahya, 2007; Solahudin,
2013:186; dan Budi, 2019).

Abdul Wahid Hasyim kembali ke
Tanah Air pada tahun 1933. Namun,
Muhammad Ilyas tidak ikut serta
dengannya, dikarenakan ia masih ingin
menimba ilmu agama di Mekkah, dan
saat itu teman yang membersamai mereka,
yakni Busyairi, meninggal dunia (Budairy
& Zawawi, 2009:33; Mughni, 2013; dan
Puspitasari, 2017).

Pergaulannya yang sangat luas dengan
orang-orang dari berbagai bangsa,
membuat Abdul Wahid Hasyim semakin
luas dalam cara berpikir. Ia meyakini
bahwa pengajaran Islam dan pergaulan
yang beragam dapat mecapai kemajuan
dan persatuan, yang dapat menuntun
manusia ke arah perdamaian. Sepulangnya
dari Mekkah, tepat saat Abdul Wahid
Hasyim berusia 20 tahun, ia diminta oleh
ayahnya, K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asy’ari,
untuk mengajar dan membimbing para
Santri (Atjeh, 2015:167-168; Redaksi
Tempo, 2017:20; dan Chumaidah, 2018).

Abdul Wahid Hasyim menikah dengan
seorang perempuan bernama Solehah dan
dikaruniai 6 orang anak. Abdul Wahid
Hasyim, kemudian, meninggal dunia
pada tanggal 19 April 1953, dalam sebuah
kecelakaan mobil di daerah Cimindi,
Cimahi, Jawa Barat, Indonesia (Yahya,
2007; Budi, 2019; dan Muslimah, 2019).

Sebelum terjun ke dalam organisasi,

Abdul Wahid Hasyim melakukan

24 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



berbagai pertimbangan. Dalam masa
pertimbangannya tersebut, ia mendirikan
IKPI (Ikatan Pelajar Islam). Organisasi
IKPI ini didirikannya pada tahun 1936.
Tujuannya dalam mendirikan IKPI ini
adalah sebagai wadah bagi para Santri
untuk belajar berorganisasi (Yahya, 2007;

Redaksi Tempo, 2017:51; dan Budi, 2019).

Barulah pada tahun 1938, Abdul
Wahid Hasyim bergabung dengan
NU (Nahdlatul Ulama). Mulanya, ia
menjabat sebagai penulis Ranting NU
Cukir pada tahun 1938, kemudian dipilih
menjadi Ketua PC (Pengrus Cabang)
NU Jombang, Jawa Timur. Pada tahun
1940, ia dipilih sebagai Ketua Anggota
PB (Pengurus Besar) NU Bagian Maarif.
Ia melakukan reorganisasi, baik kuantitas
maupun kualitas madrasah-madrasah NU
di seluruh Indonesia. Kemudian, pada
tahun 1952, ia terpilih sebagai Ketua
Umum PB NU di Jakarta. Saat dipimpin
oleh Abdul Wahid Hasyim, Lembaga
Mga’arif ini menerbitkan jurnal bernama
Sulubh Nahdlatul Ulama setiap bulannya
(Solahudin, 2013:192-193; Rifai,
2014:35; Atjeh, 2015:181; Suryanto,
2016; dan Syahriman & Mulyana, 2019).

Pada saat Abdul Wahid Hasyim
memegang pimpinan Bagian Ma’arif
di PB NU, ia mempergunakan segala
kesempatan untuk mengatur urusan
pendidikan dan pengajaran dalam NU.
Atas inisiatifnya, Konsulat PB NU Jawa
Timur melangsungkan pertemuan di
Malang, dimana dibentuklah sebuah
komisi khusus untuk kepentingan
perguruan. Dalam pertemuan tersebut,
dihasilkanlah rancangan peraturan
Rumah Tangga NU Bagian Perguruan
dan Pendidikan. Inilah yang menjadi
cikal-bakal universitas dan institut agama
Islam yang tersebar di seluruh Indonesia.

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

Kemudian pada tahun 1946, Wahid
Hasyim menjadi Ketua Zanfidziyyah
(Eksekutif) NU di Jakarta (Atjeh,
2015:181-183; Redaksi Tempo, 2017:54-
55; dan Budi, 2019).

Pada masa awal pendudukan Jepang
(1942-1945), Abdul Wahid Hasyim
menjadi Ketua MIAI (Majelis Islam A'la
Indonesia), yang dijabatnya sejak tahun
1940. Jabatan Ketua MIAI serta Ketua
PB NU dipegangnya sampai tahun 1942.
MIAI merupakan sebuah federasi yang
berusaha menghimpun berbagai organisasi
Islam di Indonesia, yang didirikan di
Surabaya pada tahun 1937 (Yahya,

2007; Solahudin, 2013:193-194; Atjeh,
2015:192; Redaksi Tempo, 2017:43; dan
Syahriman & Mulyana, 2019).

Organisasi MIAI berjalan terus hingga
beberapa waktu pemerintahan balatentara
Jepang berkuasa di Indonesia. Namun,
kiprah Abdul Wahid Hasyim sebagai
Ketua MIAI hanya berlangsung hingga
tahun 1941. Ia mengundurkan diri, karena
akan menjadi pimpinan di Pesantren
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur,
membantu ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari.
Abdul Wahid Hasyim kemudian benar-
benar memimpin Pesantren Tebuireng,
sepeninggal ayahnya pada tahun 1947
(Dhofier, 2011:147; Atjeh, 2015:357;
Redaksi Tempo, 2017:43-45; Budi, 2019;
dan Mulyani, 2019).

MIAI dibubarkan oleh pemerintah
pendudukan Jepang, kemudian lahirlah
MASYUMI (Majelis Syuro Muslimin
Indonesia) pada tahun 1943. Hal ini
senada dengan yang diungkapkan oleh G.
Barton (2002), sebagai berikut:

In October 1943, the Japanese abolished the
Supreme Islamic Council of Indonesia and
replaced it with an umbrella body that they
named MASYUMI (Barton, 2002:45).

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 25
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

Terjemahan:

Pada Oktober 1943, Jepang menghapuskan
Majelis Islam A’la Indonesia dan menggantinya
dengan sebuah badan yang memayungi semua
organisasi yang disebut dengan MASYUMIL

Ketua MASYUMI (Majelis Syuro
Muslimin Indonesia) saat itu adalah
K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asyari.
Namun, dalam aktivitas hariannya
diserahkan kepada Ketua Muda-nya,
yakni Abdul Wahid Hasyim. Alasan
Jepang memilih K.H. Hasyim Asy’ari dari
NU (Nadlatul Ulama), karena Jepang
menaruh kepercayaan kepada NU, yang
merupakan organisasi pemilik massa
di desa-desa, khususnya umat Islam.
Di MASYUMI, Abdul Wahid Hasyim
diberi amanat menjadi Ketua II, dan
sebagai Ketua Umumnya adalah K.H.
Hasyim As’ari, Ketua I dan III adalah
Ki Bagus Hadikusumo dan Mr. Kasman
Singodimejo (Suryanegara, 1996:86-89;
Solahudin, 2013:194; dan Fatoni, 2019).

Pada tahun 1944, pemerintah
pendudukan Jepang meminta agar para
Santri atau umat Islam di Indonesia
pada umumnya masuk ke dalam Heiho
(tentara cadangan Jepang), yang akan
dikirim ke Burma. Permintaan pemerintah
pendudukan Jepang ini tentu saja ditolak
oleh Abdul Wahid Hasyim. Namun, ia
memberikan usulan lain, agar para Santri
sebaiknya dididik secara militer untuk
kepentingan pertahanan dalam negeri
guna menghadapi tentara Sekutu, yang
sewaktu-waktu datang. Karena, jika para
Santri ini dilatih dan dibawa ke luar
negeri, hanya akan merepotkan mengingat
mereka tidak mengenal medan atau
lapangan (Benda, 1985; Anderson, 1988;
Suwirta, 1989; Putri, Syaiful & Arif, 2019;
dan Syarif, 2019).

Pemerintah pendudukan Jepang,
kemudian, menyetujui usulan dari Abdul
Wahid Hasyim ini, sechingga lahirlah
beberapa lasykar militer, salah satunya
adalah Lasykar Hizbullah (tentara Allah),
yang dipimpin oleh K.H. Zainul Arifin
dari NU. Maka, diadakanlah upacara
peresmian pasukan Hizbullah pada bulan
Februari 1945, yang dihadiri oleh Petinggi
Jawa Gunseikan (Pemerintah Tentara
Angkatan Darat Jepang) dan pengurus
MASYUMI, termasuk di dalamnya
Abdul Wahid Hasyim sebagai Ketua II
(Anderson, 1988; Solahudin, 2013:194;
Atjeh, 2015:370; Redaksi Tempo,
2017:105; dan Putri, Syaiful & Arif, 2019).

Tentu saja, alasan pemerintah
pendudukan Jepang menyetujui
didirikannya organisasi semi militer
oleh Ulama ini agar mudah dalam
memobilisasi massa umat Islam untuk
membantu Jepang dalam perang yang
akan datang. Sedangkan alasan Abdul
Wahid Hasyim sendiri memberikan usulan
demikian adalah sebagai persiapan atau
strategi untuk mengusir tentara Jepang
di kemudian hari (Benda, 1985; Suwirta,
1989; Suryanegara, 1996:149; Kurasawa,
2015; dan Putri, Syaiful & Arif, 2019).

Kemudian, Abdul Wahid Hasyim
pun pernah menjabat sebagai pelaksana
kegiatan harian dari organisasi Shumubu
(Kantor Urusan Agama) yang didirikan
oleh pemerintah pendudukan Jepang,
dimana dalam posisinya itu ia peroleh
dari kepercayaan ayahnya, yakni K.H.
Hasyim Asy’ari. Abdul Wahid Hasyim
juga dipercaya untuk menjadi anggota dari
BPUPKI (Badan Penyelidik Usaha-usaha
Persiapan Kemerdekaan Indonesia atau
Dokuritsu Junbi Cosakai), yang dibentuk
oleh pemerintah pendudukan Jepang pada
29 April 1945. Dalam BPUPKI, Abdul

26 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Wahid Hasyim turut berkontribusi dalam
sebuah panitia yang dinamakan Panitia
Sembilan untuk merumuskan konstitusi
negara Indonesia merdeka, yakni Piagam
Jakarta (Benda, 1985; Suryanegara,
1996:82; Kahin, 2013:172; Redaksi
Tempo, 2017:96; dan Budi, 2019).

Pasca proklamasi kemerdekaan
Indonesia, 17 Agustus 1945, Abdul Wahid
Hasyim sempat duduk dalam beberapa
kabinet, diantaranya dalam Kabinet
Presidensil pertama, ia menjabat sebagai
Menteri Negara. Setelah jatuhnya Kabinet
Presidensil pada bulan November 1945,
segeralah dilanjutkan dengan Kabinet
Parlementer, atau sering disebut Kabinet
Sutan Syahrir I. Pada Kabinet Sutan
Syahrir I, Abdul Wahid Hasyim tidak
menjabat sebagai Menteri, akan tetapi
pada saat Kabinet Sutan Syahrir III,
November 1946 hingga Juli 1947, Abdul
Wahid Hasyim kembali masuk dalam
struktur pemerintahan dengan menjabat
sebagai Menteri Negara. Kemudian
dilanjutkan dalam Kabinet Mohamad
Hatta, yang mana Abdul Wahid Hasyim
menjabat sebagai Menteri Agama
RIS atau Republik Indonesia Serikat
(Anderson, 1988; Kahin, 2013:202;
Atjeh, 2015:721-722; Miftahuddin,
2017:86-87; dan Budi, 2019).

Memasuki tahun 1950-an, yakni
pasca kemerdekaan Indonesia, dalam
Kabinet Mohammad Natsir, Abdul
Wahid Hasyim menjabat sebagai Menteri
Agama NKRI (Negara Kesatuan Republik
Indonesia) pertama. Kemudian Kabinet
Mohammad Natsir, digantikan dengan
Kabinet Sukiman. Dalam kabinet ini pun,
Abdul Wahid Hasyim menjabat sebagai
Menteri Agama kedua kalinya pada masa
Negara Kesatuan Republik Indonesia
(Kahin, 2013:651; Atjeh, 2015:702; dan

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

Syahriman & Mulyana, 2019).

Semasa Abdul Wahid Hasyim
menjabat sebagai Menteri Agama,
terdapat beberapa kebijakan yang
dihasilkan, antara lain kebijakan dalam
Ibadah Haji dan pendirian PTAI
(Perguruan Tinggi Agama Islam).

Perihal pemberangkatan Haji, pada
masa tahun 1950-an, banyak mengalami
permasalahan. Pada tanggal 17 Agustus
1951, misalnya, Abdul Wahid Hasyim
menguraikan beberapa permasalahan
pokok dalam perjalanan Haji. Anggota
jemaah Haji Indonesia, umumnya, terdiri
dari orang-orang dari lapisan bawah yang
agak mampu, tetapi kurang pengetahuan
umumnya. Hal ini menyebabkan,
mereka menjadi sasaran bagi oknum-
oknum yang tidak bertanggungjawab.
Untuk memecahkan masalah ini,

Abdul Wahid Hasyim mengusahakan
untuk meningkatkan pengetahuan dan
mengatur perjalanan mereka. Abdul
Wahid Hasyim kemudian mendirikan
Yayasan Panitia Haji Indonesia pada
tanggal 21 Januari 1950 (Mughni,

2013; Afandi, 2019; dan Syahriman &
Mulyana, 2019).

Sebagai Menteri Agama, Abdul
Wahid Hasyim juga mengeluarkan Surat
Keputusan Menteri Agama No.3170,
tanggal 6 Februari 1950 dan Surat
Edaran Menteri Agama di Yogyakarta
No.A.II1/648 tanggal 9 Februari 1959,
yang menetapkan Panitia Haji Indonesia
sebagai satu-satunya badan resmi
yang menyelenggarakan perjalanan
Haji (Mughni, 2013; Redaksi Tempo,
2017:120-121; dan Afandi, 2019).

Abdul Wahid Hasyim pula menyiapkan
kapal-kapal yang akan mengangkut
Jemaah Haji. Pada tahun 1951, misalnya,
pemerintah Indonesia sudah menyiapkan

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 27
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

kapal-kapal dari Kongsi Tiga dan Inaco,
tapi hanya mampu membawa 11,000
dari 14,000 calon Jemaah Haji. Untuk
mengangkut sisanya, Abdul Wahid
Hasyim dan timnya berangkat ke Jepang
untuk mencari kapal tambahan. Ia
memeroleh kapal milik maskapai Osaka
Sissen Kaisha dari Jepang (Redaksi
Tempo, 2017:120-121; Jannah, 2018;
dan Afandi, 2019).

Abdul Wahid Hasyim juga mengadakan
reformasi pelayanan Haji, yang tertuang
dalam penetapan Menteri Agama
No.31 tahun 1952, yang penjelasannya
terdapat dalam bab VI, pasal I, yakni:

(1) Mengerjakan surat-surat dan segala
sesuatu yang bersangkutan dengan urusan
arsip, ekspedisi, dokumentasi, ataupun
statistik; (2) Membuat rencana instruksi-
instruksi, pengumuman-pengumuman,
dan sebagainya, terkait hal-hal yang harus
dikerjakan dalam urusan Haji, seperti
pendaftaran, saringan, pemeriksaan
dokter, undian, membeli dan mengisi
blanko paspor Haji, perongkosan Haji,
dan lainnya; serta (3) Mengadakan
perundingan pendahuluan dengan instansi
atau badan terkait mengenai persiapan
yang bertalian dengan pelaksanaan musim
Haji (Rifai, 2014:89; Jannah, 2018; dan
Afandi, 2019).

Pada bulan Juni 1950 dan Agustus
1951, Abdul Wahid Hasyim telah
menciptakan tiga jenis lembaga
pendidikan Islam, yang menjadi cikal-
bakal lembaga pendidikan yang dikelola
oleh Kementerian Agama. Jasa-jasa
Abdul Wahid Hasyim dalam Kementrian
Agama ialah menerima pendirian PTAIN
(Perguruan Tinggi Agama Islam Negeri).
Selain PTAIN, Abdul Wahid Hasyim
pun mendirikan PGAN (Pendidikan
Guru Agama Negeri) di hampir setiap

Karesidenan; serta SGHAN (Sekolah
Guru dan Hakim Agama Negeri) di
Yogyakarta, Bukittinggi, Bandung, dan
Malang. Ketiga jenis pendidikan itu
berjenjang dari sekolah lanjutan pertama,
sekolah lanjutan atas, dan perguruan
tinggi; dan mulai diselenggarakan pada
Juli 1950. Semua murid dan mahasiswa
diberikan beasiswa (Dhofier, 2011:149-
152; Redaksi Tempo, 2017:96; dan
Afandi, 2019).

Berawal dari keluarnya Peraturan
Pemerintah No.34/1950 tanggal
14 Agustus 1950, mulai nyatalah
langkah-langkah pertama menuju
ke arah melaksanakan PTAIN, yang
bertujuan memberi pengajaran tinggi
dan sebagai salah satu pusat untuk
memperkembangkan ilmu pengetahuan
tentang agama Islam, serta memiliki
azas membentuk manusia susila yang
berbudi luhur (Yudhyarta, 2013; Rohmah,
2018/2019; dan Afandi, 2019).

Segera setelah putusan kabinet,

dibentuklah sebuah panitia bernama
“Panitia Perguruan Tinggi Agama”, yang
kemudian berganti menjadi “Panitia
Perguruan Tinggi Islam”, yang diketuai
oleh K.H. (Kyai Haji) Fathurrahman
Kafrawi, yang terdiri dari 11 anggota.
Diantara para anggotanya ialah sebagai
berikut: (1) K.H. Fathurrahman Kafrawi,
sebagai Ketua; (2) Prof. Drs. Abdullah
Sigit; (3) Prof. Mr. A.G. Pringgodigdo;
(4) Muchtar Yahya; (5) Prof. Abd. Kahar
Muzakkir; (6) Mahmud Yunus; (7)
K.H. Faried Ma’ruf; (8) K.H. Abdullah
Efendi; (9) Prof. Mr. Notosusanto; (10)
Mr. Rusbandi; dan (11) M. Sulaiman
(Mulyanti, 2011:62; Agjeh, 2015:739; dan
Nurfadilah, 2019)

Selama 2 tahun 4 bulan, Abdul

Wahid Hasyim mewariskan sejumlah

28 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



kebijakan, yaitu membidani lahirnya
UU (Undang-Undang) Pendidikan
RI (Republik Indonesia) Nomor 4
Tahun 1950. Sejumlah pasalnya
tetap berlangsung sampai sekarang,
diantaranya: (1) “7ujuan pendidikan dan
pengajaran adalah membentuk manusia
susila yang cakap dan warga negara yang
demokratis serta bertanggungjawab tentang
kesejahteraan masyarakat dan tanah air”,
pasal 3; (2) “Belajar di sekolah agama
yang telah mendapat pengakuan dari
Menteri Agama dianggap telah memenubi
kewaiban belajar”, pasal 10 ayat 2; (3)
“Cara menyelenggarakan pengajaran
agama di sekolah-sekolah negeri diatur
dalam peraturan yang ditetapkan oleh
Menteri Pendidikan, Pengajaran, dan
Kebudayaan, bersama dengan Menteri
Agama” pasal 20 ayat 21; serta (4)
“Semua sekolah negeri diadakan pelajaran
agama, dan orangtuanya ikut menetapkan
apakah anaknya akan mengikuti pelajaran
tersebut’”, pasal 20, ayat 1 (Mughni, 2013;
Afandi, 2019; dan Nurfadilah, 2019).
Dalam PP (Peraturan Pemerintah)
No.8 tahun 1950, Abdul Wahid Hasyim
juga berhasil memasukkan pasal-pasal
kebijakan pendidikan, diantaranya:
(1) Menyelenggarakan, memimpin,
dan mengawasi pendidikan agama di
sekolah-sekolah negeri; (2) Memimpin,
menyokong, serta mengamati pendidikan
dan pengajaran di madrasah dan
perguruan agama lainnya; (3) Mengadakan
pendidikan guru dan hakim agama, serta
(4) Menyelenggarakan segala sesuatu
yang bersangkut-paut dengan pengajaran
rohani kepada anggota-anggota tentara,
asrama, rumah-rumah penjara, dan
tempat-tempat lain yang dipandang perlu
(Dhofier, 2011:153-154; Afandi, 2019;
dan Nurfadilah, 2019).

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

Berikut ini dipaparkan terkait peranan
Abdul Wahid Hasyim dalam pembaharuan
pendidikan Islam di Pesantren Tebuireng,
Jombang, Jawa Timur, Indonesia.
Pesantren Tebuireng adalah salah satu
pesantren terbesar di Kabupaten
Jombang. Pesantren Tebuireng didirikan
pada 26 Rabi’ul Awal 1317 H (Hijriah),
atau bertepatan dengan tangal 3 Agustus
1899, oleh K.H. Hasyim Asy’ari
(Dhofier, 2011:101; Adlom, 2014; dan
Nurfadilah, 2019).

Mengenai aspek-aspek pembaharuan
pendidikan Islam, yang dilakukan oleh
Abdul Wahid Hasyim, dalam Pesantren
Tebuireng adalah sebagai berikut:

Tujuan Pendidikan. Saat Abdul
Wahid Hasyim kembali ke Tebuireng,
pada tahun 1940-an, ia langsung terjun
ke dunia pendidikan yaitu di Pesantren
almamaternya, Tebuireng. Secara berhati-
hati, ia menyusun dan mengembangkan
ide-ide tentang pembaharuan pendidikan
Islam. Dalam mengadakan pembaharuan
terhadap sistem pendidikan Pesantren,
Abdul Wahid Hasyim membuat
perencanaan yang matang. la tidak
menginginkan upayanya itu mengalami
kegagalan. Untuk itu, ia menempuh
langkah-langkah sebagai berikut:

(1) Menggambarkan tujuan dengan
sejelas-jelasnya; (2) Menggambarkan

cara mencapai tujuan itu; serta (3)
Memberikan keyakinan bahwa dengan
cara yang sungguh-sungguh, maka tujuan
dapat dicapai (Maasyhuri, 2006:19;
Nurfadilah, 2019; dan Syaiful, 2019).

Pada awalnya, tujuan pendidikan Islam,
khususnya di lingkungan Pesantren, lebih
berkonsentrasi pada urusan Ukbrawiyah
(Akhirat), nyaris terlepas dari urusan
Duniawiyah (Dunia). Oleh karena itu,
Pesantren didominasi oleh mata pelajaran

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 29
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

yang berkaitan dengan fikih, tasawuf,
ritual-ritual sakral, dan sebagainya.
Orientasi demikian ditimbulkan oleh
sumber teologi yang fatalistis dan

tidak rasional, sehingga menyebabkan
tertinggalnya umat Islam dengan negara-
negara lain (Maasyhuri, 2006:20; Ismail,
2016:323; dan Nurhabibah, 2018).

Dari hal tersebut, dirumuskanlah
secara sederhana bahwa tujuan Pesantren
ialah sebagai institusi yang berfungsi
mencetak para ulama atau ahli agama
belaka, sehingga mengakibatkan Pesantren
menolak pelajaran non-agama masuk
dalam kurikulum Pesantren. Hal tersebut
beralasan, karena bidang pelajaran umum
tidak sesuai dengan tujuan keagamaan
yang dimiliki oleh Pesantren (Mughni,
2013; Ismail, 2016; Muzammil, 2017; dan
Nurhabibah, 2018).

Terhadap kecenderungan demikian,
maka Abdul Wahid Hasyim memberikan
alternatif lain kepada para Santri. Ia
juga mengusulkan agar mayoritas Santri
yang belajar di Pesantren tidak bertujuan
untuk menjadi Ulama. Alasannya, karena
dalam kenyataannya bahwa dalam sistem
pendidikan agama yang paling eksklusif
pun, tidak semua siswanya dapat dicetak
menjadi ulama (Arifin, 1993:83; Mughni,
2013; dan Muzammil, 2017).

Terdapat beberapa alasan bagi Abdul
Wahid Hasyim untuk mengusulkan
alternatif demikian, yaitu: (1) Santri
tidak perlu menghabiskan waktu sampai
puluhan tahun untuk belajar Bahasa Arab
dan mengakumulasi pengetahuan dari para
Kyai di berbagai Pesantren, karena mereka
belajar di Pesantren hanya sekedar untuk
mengetahui dasar-dasar ilmu agama; (2)
Santri dapat mempelajari agama Islam dari
buku yang ditulis dengan Bahasa Non-
Arab; serta (3) Santri dapat memfokuskan

waktunya untuk mempelajari berbagai
pengetahuan dan keterampilan lainnya,
yang dapat digunakan untuk kepentingan
dirinya sendiri dan masyarakat

(Mughni, 2013; Muzammil, 2017; and
Chumaidah, 2018).

Namun, terlepas dari alasan di atas,
Abdul Wahid Hasyim tetap mengharapkan
adanya sebagian Santri yang benar-benar
menjadi Ulama, dengan mempelajari
Bahasa Arab dan pengetahuan agama
Islam secara mendalam. Dapat
disimpulkan, dengan demikian, bahwa
tujuan pendidikan Islam di Pesantren
adalah untuk mencetak Santri yang
berkepribadian Muslim dan bertaqwa
kepada Allah SWT (Subbanahu Wa-
1#ala), serta memiliki keterampilan,
sehingga Santri dapat mandiri dan
berkiprah pada masyarakat dalam berbagai
aspek kehidupan (¢f Maasyhuri, 2006:21-
22; Mulyanti, 2011; dan Solahudin,
2013:189).

Hal ini bersesuaian dengan pendapat
N. Masruroh & Umiarso (2011), dan
sarjana lainnya, bahwa pendidikan
yang telah terkait dengan pembaharuan
pendidikan Islam mampu menghasilkan
beberapa hal, diantaranya, menghasilkan
IPTEK (Ilmu Pengetahuan dan Teknologi)
serta IMTAK (Iman dan Takwa) yang
diupayakan lewat perpaduan dua sistem
pendidikan tradisional dan modern; dapat
memunculkan suatu lembaga pendidikan
yang mempunyai identitas kultural yang
lebih khas sebagai konsep pendidikan
masyarakat Indonesia yang baru; serta
akan menghilangkan dikotomi yang
pada saat ini dirasa cukup tajam dalam
dunia pendidikan (Masruroh & Umiarso,
2011:120; dan Nurhabibah, 2018).

Kurikulum atau “Leerplan’.

Abdul Wahid Hasyim melihat bahwa

30 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



lembaga Pesantren, dalam beberapa hal,
tidak lagi sesuai dengan tuntutan dan
perkembangan zaman. Adanya kemiripan
sistem belajar-mengajar model Madrasah
dengan sistem belajar sekolah yang
dikembangkan oleh pemerintah kolonial
Belanda, menimbulkan pandangan bahwa
Madrasah sebenarnya merupakan bentuk
lain dari sekolah, hanya saja diberi muatan
dan corak ke-Islam-an (¢f Hasyim, 2016;
Basyit, 2017; dan Chumaidah, 2018).

Sebagai langkah awal upaya
pembaharuan pendidikan Islamnya, Abdul
Wahid Hasyim mengadakan Sekolah
Rintisan. Setelah setahun mengadakan
Sekolah Rintisan dengan berhasil mengajar
secara intensif empat orang Santri,
diantaranya adalah: A. Wahab Turham
dari Surabaya, Jawa Timur; A. Moghni
Rais dari Cirebon, Jawa Barat; Meidari
dari Pekalongan, Jawa Tengah; dan Fagih
Hassan dari Sepanjang, Sidoarjo, Jawa
Timur. Proyek Sekolah Rintisan dari
Abdul Wahid Hasyim ternyata tidak
berjalan mulus. Dari keempat Santri
yang digembleng, hanya dua yang bisa
mengikuti pemikirannya, sedangkan dua
lainnya berhenti di tengah jalan. Namun,
lewat kedua Santri yang dididik sungguh-
sungguh itu, Abdul Wahid Hasyim yakin
bahwa pembaharuan Pesantren dengan
memadukan ilmu agama dan pengetahuan
umum dapat dilakukan (Mughni,

2013; Santoso & Sumarno, 2015; dan
Miftahuddin, 2017:38-39).

Berawal dari Sekolah Rintisan yang
dibuatnya, Abdul Wahid Hasyim pun
mendirikan Madrasah Nizamiyah.
Madrasah Nizamiyah yang dibentuk pada
1934 ini menjadi terobosan pendidikan di
kalangan NU (Nahdlatul Ulama), karena
untuk pertama kalinya ada Pesantren
yang mengembangkan pendidikan umum

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

sampai 70 persen (Redaksi Tempo, 2017:73;
Nurfadilah, 2019; dan Teguh, 2019).

Nama “Madrasah Nizamiyah” sama
dengan nama madrasah pada masa Islam
klasik, yang pendiriaannya disponsori
oleh PM (Perdana Menteri) dari Bani
Saljuk, yakni Nizim al-Mulk, wafat pada
1092 M (Masehi). Dengan nama itu,
sepertinya ada maksud dari Abdul Wahid
Hasyim, yang ingin menujukkan kepada
khalayak Muslim pada zamannya bahwa
sistem pembelajaran di Madrasahnya
telah dimodernisasi dan diorganisir
secara teratur atau zidpdam. Hal ini dapat
dilihat, antara lain, dari segi struktur
kurikulum, yang untuk ukuran zamannya,
Madrasah gagasan Abdul Wahid Hasyim
ini bisa jadi sangat progresif, terlebih
untuk lingkungan Pesantren. Karena
selain bersifat campuran, kurikulum
tersebut memberikan porsi lebih besar
untuk pengajaran mata pelajaran
umum, bahkan hingga 70 persen dari
keseluruhan programnya, seperti yang
kemudian diadopsi dan dikembangkan
oleh pemerintah Indonesia untuk sekolah-
sekolah Madrasah sejak tahun 1975
(As’ad, 2012:120; Sa’adillah, 2015; dan
Nurfadilah, 2019).

Namun, ada pula yang menyebutkan
bahwa selain Madrasah Nizamiyah, nama
madrasah yang didirikan oleh Abdul
Wahid Hasyim ini bernama Madrasah
Muallimien. Hal ini didukung oleh
pernyataan K.H. (Kyai Haji) M. Dahlan,
sebagaimana dikutip oleh A. Atjeh (2015)
dan sarjana lainnya, bahwa sekembalinya
dari Makkah, almarhum K.H. Abdul
Wahid Hasyim mendirikan Madrasah
Muallimien di Pesantren Tebuireng,
Jombang, Jawa Timur, Indonesia (Atjeh,
2015:316; Rohmah, 2018/2019; dan
Nurfadilah, 2019).

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 31
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

Didirikannya Madrasah Nizamiyah
oleh Abdul Wahid Hasyim atas dasar
pertimbangan bahwa kurikulum
Pesantren yang hanya memfokuskan
kepada ilmu-ilmu agama mengakibatkan
Santri mengalami kesulitan untuk
bersaing dengan siswa yang memeroleh
pendidikan Barat. Menurut Abdul Wahid
Hasyim, kelemahan Santri disebabkan
oleh lemahnya penguasaan pengetahuan
umum, bahasa asing, serta keterampilan
teknis profesional dan berorganisasi. Jika
Santri mampu untuk menguasai ketiga
komponen tersebut, maka mereka akan
mampu untuk bersaing dengan orang-
orang yang mendapatkan pendidikan
Barat dalam masyarakat (Mughni, 2013;
Paisun, 2018; dan Afandi, 2019).

Maka dari itu, di samping pengajaran
Bahasa Arab, Abdul Wahid Hasyim pun
mendesain kurikulum madrasah yang di
dalamnya diadakan pengajaran Bahasa
Belanda dan Bahasa Inggris. Tetapi
Abdul Wahid Hasyim tetap berpegang
kepada Al-Hadist bahwa, “Barang siapa
mengetahui bahasa sesuatu golongan, ia
akan aman dari perkosaan golongan itu’”;
dan pepatah bahwa, “Babasa itu adalah
kunci ilmu pengetahuan”. Mata pelajaran
lain yang diajarkan adalah Aritmatika,
Sejarah, Geografi, dan Ilmu Pengetahuan
Alam. Para Santri juga diperkenalkan
dengan kursus mengetik dan berpidato
(¢f Maasyhuri, 2006:23; Solahudin,
2013:187; Atjeh, 2015:171; Rusydiyah,
2017; dan Afandi, 2019).

Saat Madrasah Nizamiyah dibuka,
tidak banyak orangtua yang bersedia
mengirimkan anaknya ke madrasah
ini. Pada awal berdirinya, Madrasah
Nizamiyah hanya memiliki satu kelas
dengan muridnya sejumlah 29 orang,
termasuk Abdul Karim Hasyim, adik

Abdul Wahid Hasyim. Dengan madrasah
model baru ini, Abdul Wahid Hasyim
banyak menuai kritik tajam dari berbagai
kalangan. Namun, ia tetap teguh

dengan pendiriannya (Miftahuddin,
2017:39; Redaksi Tempo, 2017:75; dan
Nurfadilah, 2019).

Keberadaan Madrasah Nizamiyah ini
pun dirasa semakin banyak mendatangkan
faedah. Orang-orang semakin kagum
melihat anak-anak Kyai, yang disamping
dapat ber-Bahasa Arab, namun juga dapat
ber-Bahasa Belanda dan Inggris. Adanya
pelajaran Bahasa Belanda dan Inggris yang
tidak ditemukan di Pesantren lainnya,
menarik para remaja untuk belajar di
madrasah ini. Selain bahasa asing, juga
mulai diperkenalkannya kursus-kursus
pidato dan mengetik. Karena itu, Abdul
Wahid Hasyim pun menambahkan
dua hingga tiga kelas lagi (Solahudin,
2013:187; Rusydiyah, 2017; dan
Nurfadilah, 2019).

Madrasah Nizamiyah pun, kemudian,
semakin subur dan maju. Muridnya
bertambah banyak dan datang dari
berbagai daerah. Abdul Wahid Hasyim
pun, pada akhirnya, menambah dua
kelas lagi, yang diisi dengan berpuluh-
puluh orang murid. Madrasah Nizamiyah
akhirnya terdiri dari: kelas satu, kelas
dua, dan kelas tiga. Adapun diantara
Guru-guru yang turut menyumbangkan
tenaganya dalam Madrasah Nizamiyah
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, selain
dari Abdul Wahid Hasyim, ialah: A.
Wahab Turham, A. Azis Jabar, Nurmandi,
Abdurrahman, Abdul Hamid, dan
A. Karim Hasyim (Ismail, 2016:324;
Rusydiyah, 2017; dan Nurfadilah, 2019).

Upaya yang dilakukan oleh Abdul
Wahid Hasyim merupakan sebuah inovasi
di kalangan Pesantren. Maka usahanya ini

32 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



pun memperoleh banyak kritikan, baik
dari kalangan masyarkat maupun dari
para Ulama sendiri. Abdul Wahid Hasyim
dianggap mencampur-adukkan perkara
agama dan dunia. Ia juga dianggap telah
merusak sistem pendidikan Pesantren.
Namun, semua kritikan tersebut ia sambut
dengan tenang dan tetap berjalan dengan
keyakinannya sebagai seorang Ulama
idealis (Mughni, 2013; Suryanto, 2016;
dan Muzammil, 2017).

Abdul Wahid Hasyim pun berupaya
untuk menghilangkan dikotomi
antara ilmu pengetahuan agama dan
ilmu pengetahuan umum, yang saat
itu melanda dunia pendidikan Islam
umumnya dan pendidikan Islam di
Pesantren khususnya. Adanya dikotomi
dalam pendidikan di Indonesia merupakan
warisan masa kolonial Belanda. Menurut
Abdul Wahid Hasyim, adanya dikotomi
tersebut sangat berbahaya bagi umat Islam
Indonesia. Karena, sistem pendidikan
semacam ini akan melahirkan banyak
ilmuwan atau ulama yang tidak kenal
dengan kebutuhan zamannya (Maasyhuri,
2006:23-24; Rusydiyah, 2017; dan
Nurfadilah, 2019).

Madrasah yang didirikan oleh Abdul
Wahid Hasyim ini hanya berumur 2
tahun. Pada tahun 1937, Madrasah
Nizamiyah ditutup, dan digabungkan
dengan Madrasah Salafiyah, madrasah
yang lebih dulu berdiri di Pesantren
Tebuireng, Jombang. Ditambah lagi,
ketika Abdul Wahid Hasyim mulai
aktif di NU (Nahdlatul Ulama) pada
tahun 1936 dan menjadi Pimpinan NU
Jombang pada tahun 1938, dimana sejak
saat itu ia lebih memilih menjadi seorang
politikus daripada seorang pemimpin
Pesantren, menjadi faktor lain Madrasah
Nizamiyah ini ditutup. Bubarnya

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

Madrasah Nizamiyah bukan berarti

ide modernisasi di Pesantren Tebuireng
berakhir. Justru, ia menjadi pemicu bagi
lahirnya ide-ide pembaharuan pendidikan
Islam lainnya (Arifin, 1993:84; Solahudin,
2013:189-190; Redaksi Tempo, 2017:77;
Nurfadilah, 2019; dan Syaiful, 2019).

Metode Pengajaran. Metode
merupakan suatu prosedur atau cara untuk
mengetahui atau memahami terhadap
segala sesuatu, yang mempunyai langkah-
langkah sistematis serta komprehensif.
Dalam rangkaian sistem pengajaran,
metode menempati urutan sesudah
materi yang akan disampaikan. Metode
akan mengikuti materi, dalam artian
mengadaptasikan dengan bentuk dan
coraknya, sehingga metode mengalami
transformasi, bila materi yang sama
dipakai metode yang berbeda-beda
(Qomar, 2005:20; Masruroh & Umiarso,
2011:122; dan Reksiana, 2018).

Maka dari itu, ketika terjadi
pembaharuan dalam pendidikan Islam
di Pesantren, khususnya di Tebuireng,
yang salah satunya ditandai dengan
dimasukkannya beberapa materi ajar baru
non-agama Islam ke dalam kurikulumnya,
maka metode pengajaran yang harus
disampaikan pun turut mengalami
transformasi dan perubahan. Sebagai
lembaga tertua, sejarah perkembangan
pondok Pesantren memiliki model-model
pengajaran yang bersifat non-klasikal,
yaitu model sistem pendidikan dengan
metode pengajaran wetonan dan sorogan
(Amrizal, 2011; Basyit, 2017; dan Nisa &
Chotimah, 2020).

Metode wetonan atau halagah adalah
metode yang di dalamnya terdapat
seorang Kyai yang membacakan suatu
kitab dalam suatu waktu tertentu,
sedangkan Santrinya membawa kitab

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 33
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

yang sama, lalu Santri tersebut bertugas
untuk mendengar dan menyimak
penjelasan Kyai. Sedangkan metode
sorogan merupakan metode belajar
mengajar secara individual, dimana
seorang Santri yang cukup pandai
mengajukan sebuah kitab kepada Kyai
untuk dibaca di hadapannya, dan
kesalahan dalam bacaannya itu langsung
akan dibetulkan oleh Kyai bersangkutan
(Syaifullah, 2017; Khakim, 2018; dan
Afif, 2019).

Hal ini diperkuat oleh pendapat A.
Zaini (1998), yang menyatakan sebagai
berikut:

The “bandongan”, which is also called “weton”
or “halaqah’, is a method in which the students
studied the Islamic sciences together in a large
group under the instruction of the “Kyai”. They
came to the class o listen to the “Kyai” read
[from and explain a text on a certain subject,
adding vocalization, and writing particular
notes, when they could not understand the
meaning of the Arabic. Viewed from the angle
of intellectual development, this method is useful
only for students who are bright and have a strong
commitment to study (Zaini, 1998:46).

Terjemahan:

Bandongan, atau disebut juga weton atau
halaqah, adalah sebuah metode yang di
dalamnya murid-murid belajar ilmu agama
Islam bersama dalam sebuah kelompok besar
di bawah instruksi dari Kyai. Mereka (murid/
santri) datang ke kelas untuk mendengarkan
apa yang dibacakan dari Kyai dan penjelasan
suatu teks pada subjek tertentu, menambahkan
vokalisasi, dan menulis catatan khusus ketika
mereka tidak bisa memahami arti Bahasa Arab.
Dilihat dari sudut perkembangan intelektual,
metode ini berguna bagi siswa yang cerdas dan
memiliki komitmen yang kuat untuk belajar.

Telah diungkapkan di atas bahwa
di Pesantren saat itu hanya mengenal
sistem sorogan, wetonan, dan bandongan.
Model pengajaran seperti demikian,
khususnya bandongan, menurut Abdul

Wahid Hasyim membuat Santri menjadi
pasif. Hal ini karena dalam kelas yang
menggunakan sistem bandongan,

Santri hanya datang untuk mendengar,
mencatat, dan menghafalkan pelajaran
yang diberikan, tidak ada kesempatan
bagi Santri untuk bertanya dan berdiskusi.
Menurut Abdul Wahid Hasyim, sistem
seperti ini hanya akan menciptakan
kepasifan dalam diri Santri (Solahudin,
2013:188; Muzammil, 2017; dan
Nurfadilah, 2019).

Sebagaimana dinyatakan oleh I. Arifin
(1993), yang menuturkan pengalaman
Kyai Anwar sebagai salah seorang Santri
dan menyaksikan berdirinya Madrasah
Nizamiyah, sebagai berikut:

Sekitar tahun 1930-an, tepatnya sekitar tahun
1933, pokoknya masih jaman Belanda, Gus
Wahid (Kyai Wahid) pulang ke Tebuireng dari
menunaikan ibadah Haji dan belajar di sana
(Makkah). Waktu itu selurub warga Pesantren
menyambutnya dengan meriah, [...] tidak berapa
lama, Gus Wahid mendirikan semacam madrasah
yang disebut Madrasah Nidhomiyah, pengikutnya
banyak waktu itu sekitar 30-an orang, mereka
semua adalah para santri Tebuireng, belajarnya
di teras masjid, pelajaran tidak hanya agama dan
Bahasa Arab, tetapi juga pengetahuan wmum,
termasuk pelajaran huruf Latin, Bahasa Belanda,
dan Bahasa Inggris.

Karena peminatnya banyak, waktu itu sampai
dibagi tiga kelas. Dan, madrasah ini sampai
sempat mendirikan “Bibliotheek” (Perpustakaan)
segala. Tetapi Gus Wahid aktif di NU, Madrasah
Nidhomiyah tidak lagi dikelola dengan baik,
sehingga lama-lama bubar sendiri (Arifin,
1993:83).

Selain itu, Abdul Wahid Hasyim pun
menganjurkan para Santri untuk belajar
organisasi dan membaca. Untuk itu, pada
1936, Abdul Wahid Hasyim mendirikan
IKPI (Ikatan Pelajar Islam), dengan ia
sendiri sebagai Ketua-nya. Organisasi ini
banyak diminati oleh para generasi muda,
sehingga hanya dalam waktu singkat

34 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



telah memiliki anggota sebanyak lebih
dari 300 orang. IKPI pun mendirikan
taman bacaan atau perpustakaan, dengan
koleksi buku hampir 1,000 buku, dan
kebanyakan adalah tentang keagamaan.
Perpustakaan ini memiliki koleksi buku
dalam berbagai bahasa, seperti Indonesia,
Jawa, Madura, Sunda, Arab, Belanda,
dan Inggris. Perpustakaan tersebut
berlangganan majalah dan surat kabar,
seperti: Panji Islam, Dewan Islam, Islam
Bergerak, Berita Nahdlatul Ulama, Adil,
Nurul Islam, Al-Munawarah, Panji
Pustaka, Pustaka Timur, Pujangga Baru,
dan Penyebar Semangat. Jurnal-jurnal
tersebut mewakili pandangan kaum
tradisionalis, modernis, dan nasionalis
(Maasyhuri, 2006:25; Solahudin,
2013:188; dan Nurfadilah, 2019).
Dengan adanya perubahan
metode pengajaran dan didirikannya
perpustakaan, ia merupakan sebuah
kemajuan luar biasa yang terjadi dalam
lingkungan Pesantren saat itu. Dengan
hal tersebut, Abdul Wahid Hasyim
berharap akan terjadi proses belajar-
mengajar yang dialogis, dimana guru
bukan lagi satu-satunya sumber belajar;
dan pendapat guru bukanlah sesuatu
yang mutlak dan tidak terbantahkan.
Proses belajar juga berorientasikan pada
murid. Murid tidak hanya dijadikan
sebagai objek pendidikan, namun juga
sebagai subjek pendidikan itu sendiri.
Sedangkan guru hanya memposisikan diri
sebagai motivator dan fasilitator dalam
proses belajar. Hal itu menunjukkan,
kendati secara perlahan-lahan, telah
ada benih-benih upaya penyampaian
pelajaran secara modern, layaknya seperti
di sekolah-sekolah umum (Maasyhuri,
2006:26; Masruroh & Umiarso,
2011:127-128; dan Nurfadilah, 2019).

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

KESIMPULAN !

K.H. (Kyai Haji) Abdul Wahid
Hasyim lahir pada 1 Juni 1914 di Desa
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur. Dalam
hal pendidikan, Abdul Wahid Hasyim
tidak memeroleh pendidikan formal,
seperti layaknya anak-anak tokoh lain
yang hidup pada masa itu, dikarenakan
ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari, dikenal
sebagai Ulama yang anti sekolah yang
didirikan oleh kaum penjajah. Abdul
Wahid Hasyim mengenyam pendidikan
di Madrasah Salafiyah di Tebuireng,
Jombang dan di pesantren-pesantren
lainnya untuk menuntut ilmu agama
Islam. Selain ilmu agama, ia pun banyak
belajar ilmu-ilmu pengetahuan umum,
seperti bahasa asing (Inggris dan Belanda).
Pada tahun 1932, Abdul Wahid Hasyim,
bersama sepupunya, pergi ke Mekkah
untuk beribadah Haji dan melanjutkan
studi. Di sinilah nantinya akan tergugah
gagasan Abdul Wahid Hasyim terkait
pembaharuan pendidikan Islam.

Selain dalam hal akademik, Abdul
Wahid Hasyim pun dikenal sangat akeif
dalam berorganisasi. Adapun organisasi
yang diikutinya meliputi IKPI (Ikatan
Pelajar Islam), NU (Nahdlatul Ulama),
MIAI (Majelis Islam Ala Indonesia),
MASYUMI (Majelis Syuro Muslimin

'Sebuah Pengakuan: Artikel ini — sebelum diedit-ulang
dan dikemas-kini dalam bentuknya sekarang — pada mulanya
merupakan Ringkasan Skripsi Sarjana dari Penulis I, yang
dibimbing oleh Penulis IT dan Penulis III, di Departemen
Pendidikan Sejarah FPIPS UPI (Fakultas Pendidikan Ilmu
Pengetahuan Sosial, Universitas Pendidikan Indonesia) di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia. Penulis I mengucapkan
banyak terima kasih kepada semua pihak — termasuk kepada
Penulis IT dan Penulis III, serta kepada para Penguji Sidang
Sarjana di Departemen Pendidikan Sejarah pada bulan Juli
2019 — yang telah memberikan dorongan semangat, kritik,
komentar, dan saran-saran dalam penulisan karya ilmiah
ini. Walau bagaimanapun, seluruh isi dan interpretasi dalam
artikel ini tetap menjadi tanggung jawab akademik kami
bertiga, selaku Penulis, dan tidak ada hubung-kaitnya dengan
berbagai bantuan yang telah diberikan oleh pihak lain.

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 35
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

Indonesia), Shumubu (Kantor Urusan
Agama), BPUPKI (Badan Penyelidik dan
Usaha-usaha Persiapan Kemerdekaan
Indonesia), dan PPKI (Panitia Persiapan
Kemerdekaan Indonesia).

Dalam masa setelah kemerdekaan,
Abdul Wahid Hasyim diamanati beberapa
jabatan dalam pemerintahan Indonesia,
seperti jabatan Menteri Negara dan
Menteri Agama dalam beberapa kabinet di
Indonesia. Saat menjadi Menteri Agama,
Abdul Wahid Hasyim pun menghasilkan
beberapa kebijakan, diantaranya kebijakan
dalam pemberangkatan ibadah Haji dan
pendirian PTAI (Perguruan Tinggi Agama
Islam).

Adanya upaya pembaharuan dari
Abdul Wahid Hasyim dalam pendidikan
Islam ini berawal dari munculnya gerakan
Pan Islamisme di Timur Tengah. Ide-
ide dan gagasan dari gerakan ini pun
menyebar ke seluruh dunia, dan salah
satunya berpengaruh dalam dunia
pendidikan Islam. Saat Abdul Wahid
Hasyim melakukan studi di Mekkah,
beliau pun turut menyerap ide-ide
pembaharuan tersebut. Dan, sepulangnya
ke Tebuireng di Jombang, Jawa Timur,
ia pun berkeinginan untuk menerapkan
ide-ide pembaharuan tersebut ke dalam
pendidikan Pesantren. Ia mengusulkan
beberapa ide, seperti penggantian metode
belajar dan penambahan materi pelajaran
umum ke dalam kurikulum Pesantren.

Awalnya, ide-ide yang diusulkan oleh
Abdul Wahid Hasyim itu memeroleh
banyak kritik dan penolakan, bahkan
K.H. Hasyim Asy’ari — ayahanda Abdul
Wahid Hasyim — pun menolak pada
awalnya, karena alasan tertentu. Namun,
pada akhirnya, terdapat beberapa ide yang
dapat diterima dan diterapkan dalam
lingkungan pendidikan Pesantren. Salah

satunya adalah dengan didirikan Pesantren
modern, yang dinamai Madrasah
Nizamiyah.

Adapun aspek-aspek pembaharuan
pendidikan Islam yang diterapkan oleh
Abdul Wahid Hasyim meliputi: 7ujuan
Pendidikan, Kurikulum, dan Metode
Pengajaran. Tujuan Pendidikan yang
dimaksud oleh Abdul Wahid Hasyim
disini ialah untuk menciptakan atau
membentuk Santri yang bertakwa dan
mampu menguasai pengetahuan umum
serta keterampilan praktis lainnya, agar
Santri dapat siap berkontribusi dalam
masyarakat kelak. Ia tidak ingin Santri-
santri lulusan Pesantren dinilai rendah
kedudukannya dalam masyarakat. Maka
dari itu, dengan adanya pembaharuan
dalam hal Tujuan Pendidikan ini
dapat mewadahi cita-citanya dalam
menyetarakan kedudukan siswa lulusan
Pesantren dengan siswa lulusan sekolah
umum atau sekolah Belanda, supaya dapat
bersaing di dalam masyarakat.

Selanjutnya dalam aspek Kurikulum.
Pada awalnya, Kurikulum Pesantren
hanyalah dan didominasi oleh ilmu-ilmu
pengetahuan agama. Namun, setelah
Abdul Wahid Hasyim mengusulkan
ide pembaharuannya, dimasukkanlah
beberapa ilmu pengetahuan umum ke
dalam Kurikulum Pesantren, bahkan
hingga 70%. Ilmu-ilmu pengetahuan
umum tersebut, diantaranya, Bahasa
Belanda dan Inggris, Aritmatika, Sejarah,
Geografi, dan Ilmu Pengetahuan Alam.

Selain itu, Abdul Wahid Hasyim
juga menyarankan kepada Santri untuk
mengikuti berbagai organisasi dan
memperkaya khazanah berpikir melalui
membaca berbagai macam bacaan yang
telah disediakan di perpustakaan yang
telah didirikannya. Adapun organisasi

36 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



yang disarankannya tersebut adalah
oganisasi bernama IKPI (Ikatan Pelajar
Islam).

Dan yang terakhir, aspek Metode
Pengajaran. Metode Pengajaran
di Pesantren tradisional saat itu
menggunakan metode sorogan dan
bandongan. Metode ini dinilai oleh Abdul
Wahid Hasyim membuat siswa pasif dan
tidak bisa menumbuhkan inisiatif. Karena
metode-metode ini hanya mewajibkan
siswa untuk datang, mendengarkan,
dan mencatat apa yang disampaikan
oleh guru mereka. Maka dari itu, Abdul
Wahid Hasyim mengusulkan agar metode
pengajaran diganti oleh metode tutorial
kelas, dimana Santri dapat ikut terlibat
dalam pembelajaran, seperti berdiskusi dan
bertanya pada guru. Abdul Wahid Hasyim
berharap dengan diterapkannya metode
ini dapat menumbuhkan daya kritis dan
inisiatif dalam diri Santri saat belajar,
sehingga kelak jika sudah lulus dapat
memiliki daya saing didalam masyarakat.

Semua upaya pembaharuan pendidikan
Islam yang dilakukan oleh Abdul Wahid
Hasyim itu, baik dalam aspek Tujuan
Pendidikan, Kurikulum, maupun
Metode Pengajaran, terwadahi dalam
sebuah lembaga pendidikan Islam yang
didirikannya, yakni Madrasah Nizamiyah.
Madrasah Nizamiyah didirikan pada
1934. Pada awalnya, madrasah ini kurang
mendapat perhatian dari masyarakat,
tetapi setelah beberapa waktu kemudian
muncullah ketertarikan masyarakat,
khususnya para orangtua calon Santri
untuk menyekolahkan anaknya ke
Madrasah Nizamiyah.

Madrasah Nizamiyah hanya berdiri
sampai tahun 1938. Hal ini dikarenakan
pada tahun tersebut, Abdul Wahid Hasyim

sudah mulai berkonsentrasi pada karier

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

politiknya, sehingga Madrasah Nizamiyah
akhirnya dilebur bersama madrasah yang
sudag ada sebelumnya, yakni Madrasah
Salafiyah.?

Referensi

Abdurahman, Dudung. (2007). Metodologi Penelitian
Sejarah. Yogyakarta: Penerbit Ar-Ruzz Media.

Adlom, Syamsul. (2014). “Kiprah K.H. Hasyim Asy’ari
dalam Mengembangkan Pendidikan Agama Islam”
dalam jurnal Pusaka, Edisi Juli-Desember, hlm.14-27.

Afandi, Achmad. (2019). “Kebijakan Kementerian
Agama dalam Pengembangan Pendidikan Islam
pada Masa K.H.A. Wahid Hasyim”. Tesis Magister
Tidak Diterbitkan. Surabaya: Pascasarjana UIN
[Universitas Islam Negeri] Sunan Ampel. Available

online also at: hetp://digilib.uinsby.ac.id/31333/1/

Achmad%20Afandi F02316045.pdf [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 2 Januari 2020].

Afif, Moh. (2019). “Penerapan Metode Sorogan dalam
Meningkatkan Baca Kitab di Pondok Pesantren
Tarbiyatun Nasyi'in” dalam KABILAH : jJournal
of Social Community, Vol.4, No.2 [December],
hlm.34-43. Tersedia secara online juga di: http://
ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/
kabilah/article/view/3592 [diakses di Bandung,
Jawa Barat, Indonesia: 2 Januari 2020].

Amrizal. (2011). “Pembaruan Pendidikan Pesantren
dalam Kerangka Sistem Pendidikan Nasional”
dalam Jurnal Sosial Budaya, Vol.8, No.02 [Juli-
Desember], hlm.168-183. Tersedia secara

online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/40426-1D-pembaruan-pendidikan-

pesantren-dalam-kerangka-sistem-pendidikan-
nasional.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat,

Indonesia: 24 Maret 2019].

Anderson, Ben. (1988). Revolusi Pemuda: Pendudukan
Jepang dan Perlawanan di Jawa, 1944-1946. Jakarta:
Pustaka Sinar Harapan, terjemahan oleh Jiman
Rumbo.

*Pernyataan: Kami, yang bertanda tangan di bawah ini,
menyatakan bahwa artikel ini, beserta seluruh isinya, adalah
benar-benar karya kami sendiri. Kami tidak melakukan
penjiplakan dan tindakan plagiat, karena sumber-sumber
yang kami kutip, jelas dinyatakan dan dicantumkan secara
lengkap dalam Daftar Pustaka atau Referensi. Artikel ini juga
belum pernah diserahkan dan diterbitkan oleh jurnal ilmiah
lainnya. Atas pernyataan ini, kami siap menanggung risiko
atau sanksi akademik, apabila di kemudian hari ditemukan
adanya pelanggaran etika keilmuan atau ada klaim dari pihak
lain terhadap keaslian karya kami ini.

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 37
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

Arifin, 1. (1993). Kepemimpinan Kyai: Kasus Pondok
Pesantren Tebuireng. Malang: Kalimahsada Press.
As’ad, M. (2012). “Pembaruan Pendidikan Islam K.H.
Hasyim Asyari” dalam jurnal Tsaqafah, Volume

8(1), hlm.120-134.

Atjeh, A. (2015). Sejarah Hidup K.H.A. Wahid Hasyim.
Jombang: Pustaka Tebuireng.

Barton, G. (2002). Gus Dur : The Authorized Biography
of Abdurrahman Wabid. Yogyakarta: Penerbit Subur.

Basyit, Abdul. (2017). “Pembaharuan Model Pesantren:
Respon terhadap Modernitas” dalam KORDINAT,
Vol.XVI, No.2 [Oktober], hlm.293-324.

Benda, Harry J. (1985). Bulan Sabit dan Matahari
Terbit: Islam Indonesia pada Masa Pendudukan
Jepang. Jakarta: Pustaka Jaya, diterjemahkan oleh
Daniel Dhakidae dan disunting oleh Alfian.

Bisri, A. (2011). “Pemikiran Pendidikan K.H.A. Wahid
Hasyim” dalam Jurnal Akademika, Volume 5(2),
hlm.163-176.

Budairy, S. & A. Zawawi. (2009). Dari Pesantren untuk
Bangsa: Biografi K.H. Mubhammad Ilyas. Jakarta:
Penerbit Yayasan Saifuddin Zuhri.

Budi. (2019). “Biografi K.H. Wahid Hasyim” dalam
LADUNI: Menyatukan untuk Mercusuar Dunia,
pada 11 Maret. Tersedia secara online juga di:
https://www.laduni.id/post/read/55855/biografi-
kh-wahid-hasyim [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 2 Januari 2020].

Byrskog, Samuel. (2001). Story as History-History as
Story: The Gospel Tradition in the Context of Ancient
Oral History. German: Mohr. Siebeck.

Chumaidah, Syc. (2018). “K.H. A. Wahid Hasyim
dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren”.
Makalah llmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia
dan ada dimiliki oleh Penulis.

Creswell, John W. (2010). Research Design:
Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan
Mixed. Yogyakarta: Penerbit Pustaka Pelajar,
Terjemahan, edisi ketiga.

Damami, Mohammad. (2000). Akar Gerakan
Muhammadiyah. Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi
Pandangan Hidup Kyai dan Visinya mengenai
Masa Depan Indonesia. Jakarta: Penerbit LP3ES,
Terjemahan.

Fatoni, Achmad. (2019). “Kiprah K.H. Abdul Wahid
Hasyim dalam MASYUMI Tahun 1943-1950”.
Skripsi Sarjana Tidak Diterbitkan. Surabaya:
Program Studi Pimikiran Politik Islam, Fakultas
Ushuluddin dan Filsafat, UIN [Universitas Islam
Negeri] Sunan Ampel. Tersedia secara online juga

di: heep://digilib.uinsby.ac.id/36670/2/Achmad %20

Fatoni E04213001.pdf [diakses di Bandung, Jawa
Barat, Indonesia: 11 Januari 2020].

Firdaus, Sukma Umbara Tirta. (2017). “Pembaharuan

Pendidikan Islam Ala Harun Nasution: Sebuah

Refleksi Akan Kerinduan ‘Keemasan Islam’™
dalam EL-FURQANIA: Vol.05, No.02 [Agustus],
hlm.166-184.

Garraghan, J. Gilbert. (1948). A Guide ro Historical
Method. New York: Fordham University Press.

Gottschlak, L. (1975). Mengerti Sejarah. Jakarta:
Penerbit UI [Universitas Indonesia] Press, Terjemahan.

Hasan, M. et al. (1994). Menapak Jejak Mengenal
Watak: Sekilas Biografi 26 Tokoh Nahdlatul Ulama.
Jakarta: Yayasan Saifuddin Zuhri.

Hasyim, Muhammad. (2016). “Modernisasi
Pendidikan Pesantren dalam Perspektif K.H.
Abdurrahman Wahid” dalam CENDEKIA:

Jurnal Studi Keislaman, Vol.2, No.2 [Desember].
Tersedia secara online pula di: https://media.neliti.

com/media/publications/268491-modernisasi-
pendidikan-pesantren-dalam-p-00907b96.pdf

[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia:
18 Maret 2019].

Herlina, Nina. (2008). Merode Sejarah. Bandung:
Penerbit Satya Historika.

Howell, Martha & Walter Prevenier. (2001). From
Reliable Sources: An Introduction to Historical Methods.
Ithaca, New York: Cornell University Press.

Ismail, M. (2016). “Demokratisasi Pendidikan Islam
dalam Pandangan K.H. Abdul Wahid Hasyim”
dalam Pendidikan Agama Islam, Volume 4(2),
hlm.323-324.

Ismaun. (2005). Pengantar Sejarah sebagai Ilmu dan
Wahana Pendidikan. Bandung: Historia Utama Press.

Jamila. (2016). “Pendidikan Berbasis Islam yang
Memandirikan dan Mendewasakan” dalam Jfurnal
EduTech, Vol.2, No.2 [September], hlm.73-83.
Tersedia secara online juga di: https://media.neliti.

com/media/publications/58765-1D-pendidikan-

berbasis-islam-yang-memandiri.pdf [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 2 Maret 2019].

Jannah, Rina Farihatul. (2018). “Kebijakan
Penyelenggaraan Perjalanan Haji Indonesia, Tahun
1945-2000 M”. Tesis Magister Tidak Diterbitkan.
Surabaya: Pasca Sarjana UIN [Universitas Islam
Negeri] Sunan Ampel. Tersedia secara online juga

di: heep://digilib.uinsby.ac.id/25459/7/Rina%20

Farihatul%20Jannah F52916197.pdf [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 11 Maret 2019].

Kahin, G.M.T. (2013). Nasionalisme dan Revolusi
Indonesia. Depok: Penerbit Komunitas Bambu,
Terjemahan.

Kartodirdjo, Sartono. (1992). Pendekatan Ilmu Sosial
dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: PT Gramedia
Pustaka Utama.

Khakim, Nor. (2018). “Sorogan Menjadi Model
Pembelajaran di Pesantren Darul Muttagin
Bantargebang”. Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan.
Jakarta: STKIP [Sekolah Tinggi Keguruan dan Ilmu

38 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Pendidikan] Kusuma Negara.

Komaruzaman. (2017). “Studi Pemikiran Muhammad
Abduh dan Pengaruhnya terhadap Pendidikan di
Indonesia” dalam 7ZARBAWI, Vol.3, No.01, hal.82-101.

Kuntowijoyo. (2003). Merodologi Sejarah. Yogyakarta:
Penerbit Tiara Kencana.

Kuntowijoyo. (2013). Pengantar Illmu Sejarah.
Yogyakarta: Penerbit Tiara Wacana.

Kurasawa, Aiko. (2015). Kuasa Jepang di Jawa:
Perubahan Sosial di Perdesaan, 1942-1945. Depok:
Komunitas Bambu, diterjemahkan oleh Hermawan
Sulistyo.

Kurniyati, E. (2018). “Memahami Dikotomi dan
Dualisme Pendidikan di Indonesia” dalam Rausyan
Fikr, Vol.14, No.1 [Maret], hlm.1-19.

Lohanda, Mona. (1998). Sumber Sejarah dan Penelitian
Sejarah. Jakarta: Lembaga Penelitian UT [Universitas
Indonesia].

Maasyhuri, A. (2006). 99 Kiai Pondok Pesantren
Nusantara II: Riwayat, Perjuangan, dan Doa.
Yogyakarta: Penerbit Kutub.

Masruroh, N. & Umiarso. (2011). Modernisasi
Pendidikan Islam Ala Azyumardi Azra. Yogyakarta:
Ar-Ruzz Media.

McCullagh, C. Behan. (1984). Justifying Historical
Descriptions. New York: Cambridge University Press.

Miftahuddin. (2017). K. H.A. Wahid Hasyim: Peletak
Dasar Islam Nusantara. Bandung: Penerbit Marja.

Mualimin. (2017). “Lembaga Pendidikan Islam
Terpadu” dalam Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan
Islam, Vol.8, No.1, hlm.99-116.

Muarif, Amrul. (2015). “Modernisasi Pendidikan
Pesantren: Studi Kasus Pondok Pesantren Tebuireng
Jombang”. Skripsi Sarjana Tidak Diterbitkan.
Malang;: Jurusan Pendidikan Agama Islam, Fakultas
IImu Tarbiyah dan Keguruan, UIN [Universitas
Islam Negeri] Maulana Malik Ibrahim. Tersedia

secara online juga di: https://core.ac.uk/download/

pdf/79435575.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 2 Maret 2019].

Mubarak, Faisal. (2018). “Perkembangan Kebijakan
Pendidikan Islam Indonesia” dalam Jurnal Talim
Muta'allim, Vol.4, No.8, hlm.225-242. Tersedia
secara online juga di: https://core.ac.uk/download/
pdf/79442943.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 2 Maret 2019].

Mughni, Syafiq Akhmad. (2013). “Pemikiran K.H.
Abdul Wahid Hasyim tentang Pembaharuan
Pendidikan Islam”. Skripsi Sarjana Tidak
Diterbitkan. Jakarta: Jurusan Pendidikan Agama
Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, UIN
[Universitas Islam Negeri] Syarif Hidayatullah.
Tersedia secara online juga di: http://repository.
uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/24748/3/
SYAFIQ%20AKHMAD%20MUGHNI-FITK.
pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 11

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

Maret 2019].

Mulyani, Tatik. (2019). “Majelis Islam A’laa Indonesia
(MIAI) dalam Pergerakan Nasional Tahun 1937-
1942”. Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia
dan ada dimiliki oleh Penulis.

Mulyanti. (2011). “Pembaruan Pendidikan Islam
K.H.A. Wahid Hasyim: Menteri Agama RI, 1949-
19527 Skripsi Sarjana Tidak Diterbitkan. Jakarta:
Jurusan Pendidikan Agama Islam, Fakultas IImu
Tarbiyah dan Keguruan, UIN [Universitas Islam
Negeri] Syarif Hidayatullah.

Muslimah, Fauziah. (2019). “Nyai Solihah Wahid
Hasyim: Sosok Perempuan Tangguh untuk
Keluarga, Agama, dan Negara” dalam GoMuslim.
Co.1d, pada 30 Juni. Tersedia secara online

juga di: https://www.gomuslim.co.id/read/
tokoh/2019/06/30/13077/-p-nyai-solihah-wahid-
hasyim-sosok-perempuan-tangguh-untuk-keluarga-

agama-dan-negara-p-.html [diakses di Bandung,
Jawa Barat, Indonesia: 11 Januari 2020].

Mustofa, Ali. (2019). “Arah Pembaruan Pendidikan
Islam: Analisis Sejarah Perkembangan Pemikiran
Modern dalam Islam”. Makalah Ilmiah Tidak
Diterbitkan. Tersedia dan ada dimiliki oleh Penulis.

Muzammil. (2017). “Pembaharuan Pendidikan Islam
Tradisionalis di Indonesia: Analisis Pemikiran
Pendidikan K.H.A. Wahid Hasyim” dalam
EDURELIGIA, Vol.01, No.01, hlm.102-121.

Ni'mah, Z. (2015). “Revivalisme Pendidikan Islam
Awal Abad 20: Studi Kritis Pembaruan Pendidikan
Islam Perspektif K.H. Ahmad Dahlan” dalam
AT-TA/DID: Jurnal Ilmu Tarbiyah, Volume 4(1),
hlm.14-15.

Nisa, Khoirun & Chusnul Chotimah. (2020).
“Pengembangan Kurikulum Pondok Pesantren” dalam
INOVATIE Vol.6, No.1 [Pebruari], hlm.45-68.

Nurdholt, Henk Schulte ez a/. (2008). Perspektif Baru
Penulisan Sejarah Indonesia. Jakarta: Penerbit YOI
[Yayasan Obor Indonesia], Terjemahan.

Nurhabibah. (2018). “Pemikiran Wahid Hasyim
tentang Pendidikan dan Relevansianya dengan
Dunia Modern” dalam LITERASI, Vol.IX, No.1,
hlm.13-18.

Nurfadilah, Asifa. (2019). “Madrasah Nizamiyah:
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam
Pembaharuan Pendidikan Islam di Pesantren
Tebuireng (1934-1953)”. Skripsi Sarjana Tidak
Diterbitkan. Bandung: Departemen Pendidikan
Sejarah FPIPS UPI [Fakultas Pendidikan Ilmu
Pengetahuan Sosial, Universitas Pendidikan
Indonesia].

Paisun. (2018). “Analisis terhadap Pemikiran Wahid
Hasyim tentang Pembaruan Pendidikan Pesantren”
dalam PIK, Vol.1, No.1 [Maret], hlm.110-134.

Pirol, Abdul. (2017). Dinamika Pemikiran Islam
Modern. Palopo, Sulawesi Selatan: Penerbit Laskar

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 39
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

Perubahan, edisi revisi, cetakan ke-1. Tersedia

secara online juga di: https://core.ac.uk/download/

pdf/211228719.pdf [diakses di Bandung, Jawa
Barat, Indonesia: 2 Maret 2019].

Pranoto, Suhartono W. (2010). Zeori dan Metodologi
Sejarah. Yogyakarta: Penerbit Graha Ilmu.

Priatmoko, Sigit. (2018). “Memperkuat Eksistensi
Pendidikan Islam di Era 4.0” dalam TALIM: Jurnal
Studi Pendidikan Islam, Vol.1, No.2 [Juli], hlm.1-
19. Available online also at: hteps://media.neliti.

com/media/publications/264718-memperkuat-

eksistensi-pendidikan-islam-d-fbaf226e.pdf [diakses
di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 2 Maret 2019].

Priyadi, S. (2012). Metode Penelitian Pendidikan
Sejarah. Yogyakarta: Penerbit Ombak.

Puspitasari, Nindia. (2017). “Pendidikan Karakter
Perspektif Islam: Studi Pemikiran K.H. Abdul
Wahid Hasyim” dalam A7-TA/DID, Vol.1, No.1
[Januari-Juni], hlm.105-123.

Putri, Titin Apriani, M. Syaiful & Suparman Arif.
(2019). “Propaganda Jepang dalam Melancarkan
Kebijakan Pendudukan di Indonesia, Tahun 1942-
1945”. Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia
dan ada dimiliki oleh Penulis.

Qomar, M. (2005). Epistemologi Pendidikan Islam:
Dari Metode Rasional hingga Metode Kritik. Jakarta:
Penerbit Erlangga.

Rahman, Arif. (2016). “Reformasi dan Arah
Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia”
dalam LITERASI, Vol.VII, No.2 [Desember],
hlm.75-88.

Redaksi Tempo. (2017). Wahid Hasyim untuk Republik
dari Tebuireng. Jakarta: Penerbit KPG [Kepustakaan
Populer Gramedia].

Reksiana. (2018). “Diskursus Terminologi Model,
Pendekatan, Strategi, dan Metode Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam” dalam jurnal Pendidikan
Agama Islam, Vol XV, No.2 [Desember], hlm.199-225.

Rifai, M. (2014). Wahid Hasyim: Biografi Singka,
1914-1953. Yogyakarta: Ar-Ruz Media Group.

Rohmah, Siti Nur. (2018/2019). “Pemikiran
Pendidikan Islam Menurut K.H. Abdul Wahid
Hasyim”. Skripsi Sarjana Tidak Diterbitkan. Bandar
Lampung: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan,

UIN [Universitas Islam Negeri] Raden Intan
Lampung. Available online also at: http://repository.
radenintan.ac.id/4397/1/SKIPS1%20S1T1%20
NUR%20ROHMAH.pdf [diakses di Bandung,
Jawa Barat, Indonesia: 11 Januari 2020].

Rusydiyah, Evi Fatimatur. (2017). “Analisis Historis
Kebijakan Pendidikan Islam Kementerian Agama
RI Masa K.H.A.Wahid Hasyim” dalam AL-/BROH,
Vol.2, No.1 [Mei], hlm.1-31.

Sa’adillah, Rangga. (2015). “Pendidikan Karakter
Menurut K.H. Wahid Hasyim” dalam Jurnal
Pendidikan Agama Islam, Vol.3, No.2 [November],

hlm.277-303.

Salim. (2016). “Lektur Modern Sejarah Pendidikan
Islam di Indonesia” dalam MIQOT, Vol XL,
No.1 [Januari-Juni], hlm.66-87. Tersedia secara

online juga di: https://media.neliti.com/media/

publications/157901-ID-lektur-moderen-sejarah-
pendidikan-islam.pdf [diakses di Bandung, Jawa

Barat, Indonesia: 2 Maret 2019].

Santoso, Moh Hadi & Sumarno. (2015).
“Pembaharuan Sistem Pendidikan Pesantren
Menurut K.H. Abdul Wahid Hasyim” dalam
AVATARA: e-Journal Pendidikan Sejarah, Vol.3,
No.3 [Oktober]. Tersedia secara online juga di:
heeps://core.ac.uk/reader/230695058 [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 11 Maret 2019].

Saridjo, M. (1998). Bunga Rampai Pendidikan Islam.
Jakarta: Penerbit Depag RI [Departemen Agama
Republik Indonesia].

Shafer, R.J. (1974). A Guide to Historical Method.
Illinois: The Dorsey Press.

Sholikhudin, M. Anang. (2016). “Politik Pendidikan
Islam Masa Modern: Membaca Gagasan Tokoh
Pembaharu di Negara Turki, India, dan Mesir”
dalam AL-MURABBI, Vol.1, No.1, hlm.141-160.
Tersedla secara onlme juga. di: heep:// download

&val= 14142&t1tle POLITIK [dlakses di Bandung,
Jawa Barat, Indonesia: 2 Maret 2019].

Sjamsuddin, H. (2007). Metodologi Sejarah. Yogyakarta:
Penerbit Ombak.

Solahudin, M. (2013). Nahkoda Nahdliyyin: Biografi
Rais Aam Syuriyah dan Ketua Umum lanfidziyah
Pengurus Besar Nabdlatul Ulama (PBNU) Sejak
1926 hingga Sekarang. Kediri: Nous Pustaka Utama.

Syaifullah. (2017). “Analisis Penerapan Metode
Bandongan dalam Pembelajaran Kitab Kuning
di MA Plus Pondok Pesantren Aba Hurayrah
Mataram”. Tesis Magister Tidak Diterbitkan.
Mataram, NTB [Nusa Tenggara Barat]:
Pascasarjana Jain [Institut Agama Islam Negeri]
Mataram. Tersedia secara online juga di: http://
etheses.uinmataram.ac.id/476/1/Syaifullah%20
154141012.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 24 Maret 2019].

Steenbrink, K. (1984). Beberapa Aspek tentang Islam
di Indonesia Abad ke-19. Jakarta: Penerbit Bulan
Bintang, Terjemahan.

Suryanegara, A.M. (1996). Pemberontakan lentara
PETA di Cileunca, Pangalengan, Bandung Selatan.
Jakarta: Yayasan Wira Patria Mandiri.

Suryanegara, A.M. (1998). Menemukan Sejarah:
Wacana Pergerakan Islam di Indonesia. Bandung:
Penerbit Mizan.

Suryanto, Bowo. (2016). “Peran K.H. Abdul Wahid
Hasyim dalam Pembaharuan Islam di Indonesia

Tahun 1935-1953". Artikel Ilmiah Tidak

40 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Diterbitkan. Yogyakarta: Fakultas Keguruan dan
Ilmu Pendidikan, Universitas PGRI [Persatuan
Guru Republik Indonesia] Yogyakarta. Tersedia

secara online juga di: http://repository.upy.

ac.id/1189/1/Artikel.pdf [diakses di Bandung, Jawa
Barat, Indonesia: 9 Maret 2019].

Suwirta, Andi. (1989). “Ketika Saudara Tua Disambut
oleh Saudara Muda: Sikap Politik Pemerintahan
Pendudukan Jepang terhadap Umat Islam
Indonesia, 1942-1945". Skripsi Sarjana Tidak
Diterbitkan. Bandung: Jurusan Pendidikan
Sejarah FPIPS IKIP [Fakultas Pendidikan Ilmu
Pengetahuan Sosial, Institut Keguruan dan Ilmu
Pendidikan] Bandung.

Syafe’i, Imam. (2017). “Pondok Pesantren: Lembaga
Pendidikan Pembentukan Karakter” dalam A/-
TADZKIYYAH: Jurnal Pendidikan Islam, Vol .8,
No.1, hlm.61-82.

Syahriman, Agung & Agus Mulyana. (2019). “Peranan
K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam Pemerintahan
Indonesia, Tahun 1945-1953” dalam FACTUM,
Vol.8, NO.1 [April], hlm.15-32.

Syaiful, Ach. (2019). “Konsep Pendidikan Islam
K.H.A. Wahid Hasyim” dalam KARIMAN, Vol.07,
No.01 [Juni], hlm.1-16.

Syarif, M. (2019). “Politik Pendidikan Jepang dan
Pengaruhnya terhadap Pendidikan Islam di
Indonesia”. Makalah llmiah Tidak Diterbitlkan.

Mojokerto, Jawa Timur: FAI UIM [Fakultas Agama

Islam, Universitas Islam Majapahit].

Tampubolon, Ichwansyah. (2014). “Orientasi dan
Corak Pembaruan dalam Islam: Kajian terhadap
Respons Masyarakat Islam” dalam MADANIA, Vol.
XVIII, No.1 [Juni], hlm.13-34.

Teguh, Irfan. (2019). “Mula dan Akhir Perjalanan
K.H.A. Wahid Hasjim” dalam 77R7O.ID, pada 19
April. Tersedia secara online pula di: https://tirto.

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

id/mula-dan-akhir-perjalanan-kh-a-wahid-hasjim-
dmHS [diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia:
11 Januari 2020].

Tesdy, I., W. Darmawan & A.B. Santosa. (2018). “Dari
Tradisional ke Modern: K.H. Hidayat Ruhiyat
Sirodj dan Pesantren Albidayah Tahun 1971-2011”
dalam FACTUM, Volume 7(2), hlm.189-198.

Ustman, Hasan. (1986). Metodologi Penelitian Sejarah.
Jakarta: Penerbit Kemenag RI [Kementerian Agama
Republik Indonesia], terjemahan A. Muin Umar ez 4.

Wahid, S. (2000). Meneladani Eyang Wahid. Jakarta:
Yayasan Bina Buana.

Yahya, Ali. (2007). Sama Tapi Berbeda: Potret Keluarga
Besar K.H.A. Wahid Hasyim. Jombang: Yayasan
K.H.A. Wahid Hasyim.

Yudhyarta, Deddy Yusuf. (2013). “Pembaharuan
Kurikulum Pendidikan Tinggi Islam di Indonesia:

Telaah Kritis Pemikiran Harun Nasution”. 7esis
Magister Tidak Diterbitkan. Pekanbaru, Riau:
PPs UIN [Program Pasca Sarjana, Univeritas
Islam Negeri] Sultan Syarif Kasim. Tersedia

secara online juga di: http://repository.uin-suska.

ac.id/2576/1/2013 2013100PAL.pdf [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 11 Maret 2019].

Zaini, A. (1998). “Kyai Haji Abdul Wahid Hasyim: His
Contribution to Muslim Educational Reform and to
Indonesian Nationalism during the Twentieth
Century”. Unpublished Master Thesis. Canada: Institute
of Islamic Studies, McGill University.

Zed, Mestika. (2008). Merode Penelitian Kepustakaan.
Jakarta: Penerbit YOI [Yayasan Obor Indonesia].
Zuhdiyah. (2015). “Respon Yayasan Pesantren terhadap
Globalisasi: Studi Kasus Yayasan Hasyim Asy’ari
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur” dalam 74DRIB,

Vol.1, No.1 [Juni]. Tersedia secara online juga di:

heeps://core.ac.uk/reader/267946394 [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 2 Maret 2019].

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 41
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim

Abdul Wahid Hasyim dan Pesantren Tebuireng di Jombang
(Sumber: https://intisari.grid.id and https://www.tribunnewswiki.com,15/1/2020)

K.H. (Kyai Haji) Abdul Wahid Hasyim lahir pada tanggal 1 Juni 1914 di Desa Tebuireng, Jombang, Jawa Timur,
Indonesia. Ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari, tidak pernah menyekolahkan Abdul Wahid Hasyim ke HIS (Hollandsche
Inlandsche School), Sekolah Dasar milik pemerintah kolonial Belanda, seperti halnya anak-anak tokoh masyarakat pada
masa itu. Hal ini dikarenakan, K.H. Hasyim Asy’ari dikenal anti-sekolah yang didirikan oleh pihak penjajah.

42 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



