
© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

19

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA

  Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam 
Pembaharuan Pendidikan Islam di Pesantren 
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, Indonesia, 

1934-1953

ABSTRAKSI: Artikel ini – dengan menggunakan pendekatan kualitatif, metode historis, dan studi literatur – mengkaji tentang 
upaya pembaharuan pendidikan Islam di sebuah Pesantren oleh seorang tokoh Kyai Haji. Tokoh tersebut bernama Abdul Wahid 
Hasyim, dimana ia mengusulkan kepada ayahandanya, K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asy’ari, untuk melakukan pembaharuan dalam 
hal metode pengajaran dan cakupan materi ajar di Pesantren Tebuireng. Beberapa usulan itu, pada awalnya, ternyata mendapat 
penolakan, baik dari masyarakat, ulama, bahkan dari ayahandanya sendiri. Tetapi, kemudian, ide-ide pembaharuan Abdul 
Wahid Hasyim ada pula yang diterima dan diterapkan di Pesantren Tebuireng, salah satunya dengan mendirikan Madrasah 
Nizamiyah pada tahun 1934. Adapun aspek-aspek pendidikan Islam yang diperbaharui oleh Abdul Wahid Hasyim, diantaranya, 
adalah: (1) Tujuan Pendidikan untuk membentuk Santri yang bertakwa dan berwawasan luas; (2) Kurikulum atau “Leerplan” 
dengan dimasukkannya berbagai materi ajar non-agama Islam, seperti Sains, Matematika, Bahasa Inggris, dan Belanda; serta 
(3) Metode Pengajaran untuk membentuk daya kritis dan inisiatif para Santri di Pesantren. 
KATA KUNCI: Peranan Kyai Haji; Pembaharuan Pendidikan Islam; Pesantren Tebu Ireng; Madrasah Nizamiyah.

ABSTRACT: “�e Role of K.H. Abdul Wahid Hasyim in Reforming Islamic Education in the Tebuireng Islamic Boarding 
School, Jombang, East Java, Indonesia, 1934-1953”. �is article – using the qualitative approach, historical method, and 
literature review – examines the e�orts to renewal Islamic education in an Islamic boarding school by a prominent of Islamic 
clerics. �e �gure is named Abdul Wahid Hasyim, where he proposed to his father, K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asy’ari, to make 
updates on teaching methods and the scope of teaching materials in the Tebuireng Islamic boarding school. However, some of 
his proposals turned out to be rejected, both from the community, clerics, even by his father own-elf. But, then, Abdul Wahid 
Hasyim’s ideas were accepted and applied in the Tebuireng Islamic boarding school, one of which was the establishment of 
the Nizamiyah Islamic modern school or “Madrasah” in 1934. �e aspects of Islamic education that were renewed by Abdul 
Wahid Hasyim included: (1) Purpose of Education is to form students who are cautious and broadminded; (2) Curriculum or 
“Leerplan” with inclusion of variety of non-religious teaching materials, suah as Science, Math, English, and Dutch languages; 
and (3) Tutorial Teaching Methods to form critical power and students initiatives in Islamic boarding school. 
KEY WORD: �e Role of Clerics; Islamic Education Renewal; Tebuireng Islamic Boarding School; Nizamiyah Islamic Modern School.

About the Authors: Asifa Nurfadilah, S.Pd. adalah Alumni Departemen Pendidikan Sejarah FPIPS UPI (Fakultas Pendidikan 
Ilmu Pengetahuan Sosial, Universitas Pendidikan Indonesia) di Bandung. Dr. Agus Mulyana dan Andi Suwirta, M.Hum. adalah 
Dosen Senior di Departemen Pendidikan Sejarah FPIPS UPI di Bandung, Jawa Barat, Indonesia. Untuk kepentingan akademik, 
Penulis bisa dihubungi melalui alamat emel: asifanurfadilah21@student.upi.edu dan suciandi@upi.edu 

Suggested Citation: Nurfadilah, Asifa, Agus Mulyana & Andi Suwirta. (2020). “Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam 
Pembaharuan Pendidikan Islam di Pesantren Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, Indonesia, 1934-1953” in INSANCITA: Journal of 
Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia, Volume 5(1), February, pp.19-42. Bandung, West Java, Indonesia: Minda Masagi 
Press owned by ASPENSI, with ISSN 2443-1776 (print) and ISSN 2657-0491 (online). 

Article Timeline: Accepted (November 10, 2019); Revised (December 14, 2019); and Published (February 28, 2020).



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

20

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

PENDAHULUAN
Masa kebangkitan Islam di Indonesia 

dilatarbelakangi oleh kondisi kemunduran 
dalam berbagai bidang, yang dialami umat 
Islam di Indonesia. Gambaran tentang 
kemunduran Islam di Indonesia sangatlah 
kompleks. Islam yang masuk ke Indonesia 
tidak begitu kreatif lagi di bidang ilmu, 
lebih-lebih di bidang politik sudah mulai 
agak melemah. Gambaran kemunduran 
Islam bila diteruskan sampai abad ke-19, 
maka kelemahan Islam di Indonesia tidak 
disebabkan dari segi perkembangan ilmu 
saja, akan tetapi juga disebabkan oleh 
kemunduran Islam secara internasional 
(Steenbrink, 1984:5; Tampubolon, 2014; 
dan Mustofa, 2019).

Sistem pendidikan dualisme yang 
diterapkan oleh pemerintah kolonial 
Belanda, serta kebijakan-kebijakan 
pemerintah kolonial yang tidak berpihak 
terhadap pendidikan Islam, memberikan 
andil dalam kurang berkembangnya 
pendidikan Islam di Indonesia. Hal 
ini diperparah dengan sikap dualisme 
umat Islam sendiri terhadap ilmu dan 
model pesantren, yang tidak mengalami 
pengembangan sistem pendidikan 
sampai menjelang abad ke-20. Orientasi 
pendidikan yang hanya berkonsentarsi 
pada urusan Akhirat merupakan salah satu 
penyebab tertinggalnya kaum Muslim 
dibandingkan dengan negara-negara Barat 
lainnya (Damami, 2000:53-54; Bisri, 
2011:163; dan Kurniyati, 2018).

Sesuai dengan gencarnya suara 
pembaharuan pemikiran Islam yang 
dicanangkan oleh para pembaharu Muslim 
dari berbagai negara, seperti Mesir, India, 
Turki, dan Pakistan, maka sampai juga 
gaung pembaharuan itu ke Indonesia, 
yang menyadarkan umat Islam dari 
kemunduran yang dialami. Salah satu 

dampak dari “suara pembaharuan” itu 
adalah munculnya pembaharuan di bidang 
pendidikan (Ni’mah, 2015; Sholikhudin, 
2016; dan Pirol, 2017). 

Menurut M. Saridjo (1998), dan 
sarjana lainnya, awal abad ke-20 sering 
dikatakan sebagai masa kebangkitan 
pendidikan Islam di Indonesia, yang 
ditandai dengan munculnya ide-ide 
dan usaha pembaharuan pendidikan 
Islam, baik oleh pribadi-pribadi maupun 
organisasi-organisasi keagamaan yang 
concern di bidang berkenaan. Tujuannya 
adalah untuk memperbaiki kondisi 
pendidikan kaum Muslimin yang semakin 
terpuruk di berbagai wilayah, sejak 
diperkenalkannya sistem kelembagaan 
pendidikan baru oleh pemerintah kolonial 
Belanda, dalam rangka menghadapi 
berbagai tuntutan dan kebutuhan hidup 
masyarakat di masa modern (Saridjo, 
1998:2; Rahman, 2016; dan Salim, 2016). 

Ide dasarnya adalah bahwa 
memperbaharui sistem kelembagaan 
pendidikan Islam merupakan keniscayaan 
yang tak bisa ditunda-tunda, jika 
kaum Muslimin tidak ingin mengalami 
ketertinggalan dengan dunia Barat. Sisi 
yang perlu diperbaharui itu, pertama, dari 
segi isi (materi); kedua, dari segi metode; 
dan ketiga, dari segi manajemen dan 
administrasi pendidikan (Ni’mah, 2015:15; 
Mualimin, 2017; dan Priatmoko, 2018).

Pembaharuan-pembaharuan yang 
muncul itu merupakan awal kebangkitan 
global Islam di Indonesia menuju 
pembaharuan yang lebih baik, termasuk 
dalam bidang pendidikan. Ide dan inti 
dari pembaharuan itu adalah berupaya 
meninggalkan pola pemikiran lama 
yang tidak sesuai lagi dengan kemajuan 
zaman dan berupaya meraih aspek-aspek 
yang menopang untuk menyesuaikan 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

21

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

diri dengan kemajuan zaman modern 
(Suryanegara, 1998:136; Firdaus, 2017; 
dan Komaruzaman, 2017).

Pendidikan di Indonesia terus 
mengalami perkembangan, begitu pula 
dengan pendidikan Islam. Seiring dengan 
berkembangnya zaman, tentu saja, 
semakin banyak tantangan yang mesti 
dihadapi. Pendidikan Islam mesti mampu 
menghadapi tantangan perkembangan 
zaman, tanpa harus meninggalkan ajaran-
ajaran Islam. Tantangan tersebut pun 
harus dihadapi oleh pesantren dalam 
memberikan pembelajaran kepada 
santri-santrinya (Jamila, 2016; Mubarak, 
2018; dan Tesdy, Darmawan & Santosa, 
2018:189).

Pesantren Tebuireng merupakan salah 
satu pesantren yang hingga hari ini tetap 
eksis. Pesantren ini terletak di Kabupaten 
Jombang, Jawa Timur, Indonesia. 
Pesantren Tebuireng merupakan satu 
diantara sekian pesantren yang mengalami 
perubahan, seiring dengan perkembangan 
zaman. Perubahan ini tidak terlepas 
dari peranan beberapa Kyai, yang 
menentukan perkembangan pendidikan di 
pesantrennya itu sendiri. Kyai senantiasa 
melakukan upaya pembaharuan dalam 
berbagai bidang, salah satunya adalah 
bidang pendidikan (Mu’arif, 2015; 
Zuhdiyah, 2015; dan Syafe’i, 2017). 

Dari beberapa Kyai yang melakukan 
pembaharuan pendidikan Islam di 
Pesantren Tebuireng, salah satu diantaranya 
yang memiliki peranan cukup signi�kan 
adalah K.H. (Kyai Haji) Abdul Wahid 
Hasyim. Beliau mengusulkan untuk 
diadakannya perubahan dalam hal tujuan 
pendidikan, kurikulum dan materi ajar, 
serta metode pengajaran (Suryanto, 2016; 
Chumaidah, 2018; dan Nurfadilah, 2019). 

Masalah utama yang diangkat dalam 

penelitian ini yaitu bagaimana peran K.H. 
Abdul Wahid Hasyim dalam pembaharuan 
pendidikan Islam di Pesantren Tebuireng 
pada tahun 1934-1953. Adapun kurun 
waktu yang diambil dalam penelitian 
ini adalah 1934-1953, karena memiliki 
alasan tersendiri dalam pemilihan 
kurun waktu tersebut. Tahun 1934 
menjadi awal tahun kajian penelitian, 
karena pada tahun tersebut K.H. Abdul 
Wahid Hasyim mendirikan Madrasah 
Nizamiyah dalam Pesantren Tebuireng 
dan menjadi awal dalam penerapan 
aspek-aspek pembaharuan pendidikan 
Islam oleh beliau di Pesantren Tebuireng. 
Sedangkan tahun 1953 dijadikan sebagai 
tahun pembatas penelitian, karena K.H. 
Abdul Wahid Hasyim sebagai penggagas 
pembaharuan pendidikan Islam di 
Pesantren Tebuireng wafat.

METODE PENELITIAN
Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah metode historis 
atau metode sejarah, dengan pendekatan 
kualitatif dan studi literatur. Metode 
sejarah adalah suatu proses menguji, 
menjelaskan, dan menganalisis secara kritis 
terhadap rekaman serta peninggalan masa 
lampau (Garraghan, 1948; Gottschlak, 
1975:32; Herlina, 2008; Zed, 2008; dan 
Creswell, 2010). 

Pernyataan tersebut senada dengan 
pendapat H. Sjamsuddin (2007), dan 
sarjana lainnya, yang menyatakan bahwa 
metode historis merupakan suatu proses 
menguji dan menganalisa secara kritis 
dan sistematis terhadap rekaman serta 
peninggalan masa lampau (McCullagh,  
1984; Howell & Prevenier, 2001; dan 
Sjamsuddin, 2007:17-19). Dalam konteks 
ini, Ismaun (2005), dan sarjana lainnya, 
juga mengemukakan bahwa dalam 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

22

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

metode sejarah itu meliputi: (1) Heuristik 
atau pengumpulan sumber-sumber; (2) 
Kritik atau analisis sumber, baik eksternal 
maupun internal; (3) Interpretasi atau 
penafsiran; dan (4) Historiogra� atau 
penulisan sejarah (Shafer, 1974; Ismaun, 
2005:125-131; dan Pranoto, 2010).

Heuristik merupakan tahap awal dalam 
penelitian sejarah, yang meliputi mencari, 
menemukan, dan mengumpulkan 
fakta-fakta atau sumber-sumber yang 
berhubungan dengan permasalahan 
yang dikaji. Sumber yang dikumpulkan 
oleh penulis mesti sesuai dengan jenis 
sejarah yang akan ditulisnya (Howell & 
Prevenier, 2001; Abdurahman, 2007; dan 
Kuntowijoyo, 2013:73). 

Pada tahap heuristik ini pula, peneliti 
berusaha mencari berbagai sumber yang 
mendukung terhadap pemecahan masalah 
penelitian. Dalam proses pencarian 
dan pengumpulan sumber sejarah, 
peneliti menggunakan teknik studi 
literatur. Untuk studi literatur, peneliti 
mengunjungi beberapa perpustakaan dan 
mengumpulkan berbagai sumber yang 
relevan dengan topik yang dikaji (Howell 
& Prevenier, 2001; Sjamsuddin, 2007; dan 
Zed, 2008).

Mengenai kritik sumber, ianya dapat 
diartikan sebagai suatu proses dalam 
menyelidiki serta menilai secara kritis, 
apakah sumber-sumber yang terkumpul 
itu sesuai dengan permasalahan penelitian, 
baik bentuk maupun isinya, yang didasari 
oleh etos ilmiah yang menginginkan, 
menemukan, atau mendekati kebenaran. 
Adapun kritik sumber terbagi menjadi 
dua, yaitu kritik eksternal dan kritik 
internal (Lohanda, 1998; Howell & 
Prevenier, 2001; dan Sjamsuddin, 2007).

Kritik eksternal merupakan kegiatan 
yang berhubungan dengan otentisitas atau 

keaslian sumber sejarah dari penampilan 
luarnya atau �siknya (Lohanda, 
1998; Howell & Prevenier, 2001; dan 
Abdurahman, 2007). Dalam konteks 
ini, kritik eksternal dilakukan untuk 
menilai kelayakan sumber-sumber sejarah 
dan dijadikan bahan penunjang dalam 
penulisan skripsi ini dari aspek luarnya, 
sebelum melihat isi dari sumber dan untuk 
mengurangi subjektivitas dari berbagai 
sumber yang didapatkan oleh peneliti. 
Kritik eksternal harus menegakkan fakta 
dari kesaksian bahwa kesaksian itu benar-
benar diberikan oleh orang ini atau pada 
waktu ini atau segi authenticity; kesaksian 
yang telah diberikan itu telah bertahan 
tanpa ada perubahan atau segi uncorrupted; 
serta tanpa ada suatu tambahan-tambahan 
atau penghilangan-penghilangan yang 
substansial atau aspek integrity (Howell & 
Prevenier, 2001; Kuntowijoyo, 2003:99; 
dan Sjamsuddin, 2007:134). 

Sedangkan, kritik internal merupakan 
kebalikan dari kritik eksternal. Kritik 
internal dilakukan dengan memperhatikan 
dua hal, yakni: penilaian intrinsik terhadap 
sumber-sumber; serta membanding-
bandingkan kesaksian dari berbagai 
sumber agar sumber itu dapat dipercaya 
atau diterima kredibilitasnya (Ustman, 
1986; Howell & Prevenier, 2001; dan 
Priyadi, 2012:67).

Interpretasi merupakan tahapan yang 
dilakukan peneliti setelah mendapatkan 
fakta-fakta dari kritik sumber, kemudian 
dijadikan suatu kesatuan yang utuh 
sebagai hasil dari penafsiran peneliti. 
Terdapat tiga aspek penting dalam 
proses interpretasi atau penafsiran 
sejarah. Pertama, analisis-kritis, yaitu 
menganalisis struktur intern dan pola-
pola hubungan antar fakta-fakta. Kedua, 
historis-substantif, yaitu menyajikan suatu 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

23

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

uraian proses dengan dukungan fakta-
fakta yang cukup, sebagai ilustrasi suatu 
perkembangan. Dan ketiga adalah sosial-
budaya, yaitu memperhatikan manifestasi 
insani dalam interaksi dan interrelasi 
sosial-budaya (McCullagh, 1984; Byrskog, 
2001; dan Ismaun, 2005:56).

Historiogra� merupakan langkah akhir 
dari keseluruhan prosedur penulisan 
karya ilmiah sejarah, yang merupakan 
kegiatan intelektual dan cara utama dalam 
memahami dan menuliskan kisah sejarah 
atau rekonstruksi sejarah (Kartodirdjo, 
1992; Abdurahman, 2007; Sjamsuddin, 
2007:156; Nurdholt et al., 2008; dan 
Pranoto, 2010). 
 
HASIL PENELITIAN DAN 
PEMBAHASAN

K.H. (Kyai Haji) Abdul Wahid 
Hasyim lahir pada tanggal 1 Juni 1914 di 
Desa Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, 
Indonesia. Ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari, 
tidak pernah menyekolahkan Abdul 
Wahid Hasyim ke HIS (Hollandsche 
Inlandsche School), Sekolah Dasar milik 
pemerintah kolonial Belanda, seperti 
halnya anak-anak tokoh masyarakat pada 
masa itu. Hal ini dikarenakan, K.H. 
Hasyim Asy’ari dikenal anti-sekolah yang 
didirikan oleh pihak penjajah (A’dlom, 
2014; Santoso & Sumarno, 2015; dan 
Redaksi Tempo, 2017:12). Hal ini juga 
diperkuat oleh pendapat S. Wahid (2000), 
yang menyatakan sebagai berikut:

[…] Eyang tidak bependidikan formal – karena 
sebagai putra seorang ulama yang anti penjajah, 
tidak mungkin masuk di bangku sekolah milik 
pemerintah Hindia  Belanda – tetapi mempunyai 
pengetahuan yang luas berkat kemauannya yang 
keras untuk belajar, baik ilmu agama maupun 
ilmu-ilmu lainnya. Beliau adalah otodidak atau 
belajar sendiri, dari buku tanpa guru (Wahid, 
2000:8).

Pada usia 5 tahun, Abdul Wahid 
Hasyim telah belajar membaca Al-Qur’an 
dan sudah pandai membaca kitab suci 
tersebut. Saat berumur 7 tahun, ia mulai 
mempelajari kitab Fathul-Qarib, Minhajul 
Qawwim, dan Mutammimah pada 
ayahnya; dan pada usia ini pula ia sudah 
khatam membaca Al-Quran dan mulai 
belajar di Madrasah Sala�yah di Pesantren 
Sala�yah (Mughni, 2013; Rifai, 2014:23; 
dan Puspitasari, 2017). 

Pada umur 12 tahun, ia telah berhasil 
menamatkan sekolah madrasahnya, dan 
mulai mengajar adiknya, yaitu Karim 
Hasyim, tentang kitab pada malam hari. 
Selain ilmu agama, Abdul Wahid Hasyim 
juga giat dalam mempelajari ilmu-
ilmu kesusasteraan bahasa Arab, tetapi 
cara belajarnya banyak menggunakan 
muthala’ah dan membaca sendiri. Kitab-
kitab yang sering ditelaahnya saat itu 
adalah Diwanusy-Syu’ara (Antologi para 
Penyair) dan, oleh karenanya, tidak sedikit 
hafalan syair-syair dalam bahasa Arab. 
Syair-syair itu yang kemudian disusun 
ke dalam sebuah buku (Atjeh, 2015:162; 
Miftahuddin, 2017:29; dan Rohmah, 
2018/2019). 

Kemudian, pada usia 13 tahun, Abdul 
Wahid Hasyim pergi belajar ke Pondok 
Siwalan, Panji, Sidoarjo, Jawa Timur. 
Mondok yang pertama ini dilakukan pada 
bulan Ramadhan. Di tahun berikutnya, ia 
mondok di Lirboyo, Kediri, Jawa Timur. 
Di pondok pesantren ini pun hanya 
berlangsung beberapa hari saja. Sepulang 
dari Lirboyo, Abdul Wahid Hasyim tidak 
meneruskan belajar di pesantren lain, 
tetapi memilih untuk tinggal di rumah. 
Ayahnya pun tidak mempermasalahkan 
hal ini, karena Abdul Wahid Hasyim 
dinilai dapat menentukan sendiri 
bagaimana harus belajar. Dan selama di 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

24

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

rumah tersebut, Abdul Wahid Hasyim pun 
terus belajar, walaupun secara autodidak 
(Hasan et al., 1994:314; Yahya, 2007; 
Solahudin, 2013:184; Atjeh, 2015:162; 
dan Budi, 2019).

Umur 15 tahun, Abdul Wahid Hasyim 
mulai mengenal huruf Latin. Menurut 
M. Solahudin (2013), dan sarjana 
lainnya, tokoh lain yang juga turut 
berpengaruh dalam penguasaan ilmu-
ilmu sekuler Abdul Wahid Hasyim ialah 
Muhammad Ilyas. Ia mengajarkan Abdul 
Wahid Hasyim, baik huruf Latin, bahasa 
Arab, bahasa Inggris, maupun bahasa 
Belanda. Ia pun bersungguh-sungguh 
dalam mempelajari ilmu pengetahuan, 
walaupun dipelajari secara autodidak 
(Mughni, 2013; Solahudin, 2013:185; 
dan Budi, 2019). 

Sejak saat itu, Abdul Wahid Hasyim 
banyak berlangganan majalah Penyebar 
Semangat, Daulat Rakyat, dan Panji 
Pustaka; sedangkan dari luar negeri, ia 
berlangganan majalah Ummul Qura, 
Shautul Hijaz, Al-Lathiful Musawarah, 
Kullusyaiin wad-Dunya, dan Al-Itsnain. 
Sejak saat itu pula, ia belajar bahasa 
Belanda dengan jalan berlangganan dari 
Sumber Pengetahuan di Bandung, yang 
waktu itu masih bernama Majalah Tiga 
Bahasa. Abdul Wahid Hasyim mengambil 
dua bahasa, bahasa Belanda dan bahasa 
Arab. Setelah selesai, barulah mengambil 
lagi giliran bahasa Inggris (Mughni, 
2013; Atjeh, 2015:162; dan Santoso & 
Sumarno, 2015).

Pada tahun 1932, Abdul Wahid 
Hasyim berangkat naik haji ke Mekkah. 
Ia berangkat bersama dengan kakak 
sepupunya, Muhammad Ilyas serta 
Busyairi. Selain pergi untuk menunaikan 
ibadah haji, mereka pun akan meneruskan 
studinya memperdalam ilmu agama Islam. 

Setibanya di Mekkah, baik Abdul Wahid 
Hasyim maupun Muhammad Ilyas, 
menyaksikan suatu komunitas dengan 
gairah belajar yang sangat tinggi. Abdul 
Wahid Hasyim beserta rekan-rekannya 
mengikuti pelajaran di Masjidil Haram, 
Mekkah, yang diasuh oleh Syaikh Umar 
Hamdan dan Syaikh Abdul Wahab 
al-Khuqir (Yahya, 2007; Solahudin, 
2013:186; dan Budi, 2019). 

Abdul Wahid Hasyim kembali ke 
Tanah Air pada tahun 1933. Namun, 
Muhammad Ilyas tidak ikut serta 
dengannya, dikarenakan ia masih ingin 
menimba ilmu agama di Mekkah, dan 
saat itu teman yang membersamai mereka, 
yakni Busyairi, meninggal dunia (Budairy 
& Zawawi, 2009:33; Mughni, 2013; dan 
Puspitasari, 2017). 

Pergaulannya yang sangat luas dengan 
orang-orang dari berbagai bangsa, 
membuat Abdul Wahid Hasyim semakin 
luas dalam cara berpikir. Ia meyakini 
bahwa pengajaran Islam dan pergaulan 
yang beragam dapat mecapai kemajuan 
dan persatuan, yang dapat menuntun 
manusia ke arah perdamaian. Sepulangnya 
dari Mekkah, tepat saat Abdul Wahid 
Hasyim berusia 20 tahun, ia diminta oleh 
ayahnya, K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asy’ari, 
untuk mengajar dan membimbing para 
Santri (Atjeh, 2015:167-168; Redaksi 
Tempo, 2017:20; dan Chumaidah, 2018). 

Abdul Wahid Hasyim menikah dengan 
seorang perempuan bernama Solehah dan 
dikaruniai 6 orang anak. Abdul Wahid 
Hasyim, kemudian, meninggal dunia 
pada tanggal 19 April 1953, dalam sebuah 
kecelakaan mobil di daerah Cimindi, 
Cimahi, Jawa Barat, Indonesia (Yahya, 
2007; Budi, 2019; dan Muslimah, 2019).

Sebelum terjun ke dalam organisasi, 
Abdul Wahid Hasyim melakukan 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

25

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

berbagai pertimbangan. Dalam masa 
pertimbangannya tersebut, ia mendirikan 
IKPI (Ikatan Pelajar Islam). Organisasi 
IKPI ini didirikannya pada tahun 1936. 
Tujuannya dalam mendirikan IKPI ini 
adalah sebagai wadah bagi para Santri 
untuk belajar berorganisasi (Yahya, 2007; 
Redaksi Tempo, 2017:51; dan Budi, 2019). 

Barulah pada tahun 1938, Abdul 
Wahid Hasyim bergabung dengan 
NU (Nahdlatul Ulama). Mulanya, ia 
menjabat sebagai penulis Ranting NU 
Cukir pada tahun 1938, kemudian dipilih 
menjadi Ketua PC (Pengrus Cabang) 
NU Jombang, Jawa Timur. Pada tahun 
1940, ia dipilih sebagai Ketua Anggota 
PB (Pengurus Besar) NU Bagian Ma’arif. 
Ia melakukan reorganisasi, baik kuantitas 
maupun kualitas madrasah-madrasah NU 
di seluruh Indonesia. Kemudian, pada 
tahun 1952, ia terpilih sebagai Ketua 
Umum PB NU di Jakarta. Saat dipimpin 
oleh Abdul Wahid Hasyim, Lembaga 
Ma’arif ini menerbitkan jurnal bernama 
Suluh Nahdlatul Ulama setiap bulannya 
(Solahudin, 2013:192-193; Rifai, 
2014:35; Atjeh, 2015:181; Suryanto, 
2016; dan Syahriman & Mulyana, 2019).

Pada saat Abdul Wahid Hasyim 
memegang pimpinan Bagian Ma’arif 
di PB NU, ia mempergunakan segala 
kesempatan untuk mengatur urusan 
pendidikan dan pengajaran dalam NU. 
Atas inisiatifnya, Konsulat PB NU Jawa 
Timur melangsungkan pertemuan di 
Malang, dimana dibentuklah sebuah 
komisi khusus untuk kepentingan 
perguruan. Dalam pertemuan tersebut, 
dihasilkanlah rancangan peraturan 
Rumah Tangga NU Bagian Perguruan 
dan Pendidikan. Inilah yang menjadi 
cikal-bakal universitas dan institut agama 
Islam yang tersebar di seluruh Indonesia. 

Kemudian pada tahun 1946, Wahid 
Hasyim menjadi Ketua Tan�dziyyah 
(Eksekutif ) NU di Jakarta (Atjeh, 
2015:181-183; Redaksi Tempo, 2017:54-
55; dan Budi, 2019).

Pada masa awal pendudukan Jepang 
(1942-1945), Abdul Wahid Hasyim 
menjadi Ketua MIAI  (Majelis Islam A’la 
Indonesia), yang dijabatnya sejak tahun 
1940. Jabatan Ketua MIAI serta Ketua 
PB NU dipegangnya sampai tahun 1942. 
MIAI merupakan sebuah federasi yang 
berusaha menghimpun berbagai organisasi 
Islam di Indonesia, yang didirikan di 
Surabaya pada tahun 1937 (Yahya, 
2007; Solahudin, 2013:193-194; Atjeh, 
2015:192; Redaksi Tempo, 2017:43; dan 
Syahriman & Mulyana, 2019). 

Organisasi MIAI berjalan terus hingga 
beberapa waktu pemerintahan balatentara 
Jepang berkuasa di Indonesia. Namun, 
kiprah Abdul Wahid Hasyim sebagai 
Ketua MIAI hanya berlangsung hingga 
tahun 1941. Ia mengundurkan diri, karena 
akan menjadi pimpinan di Pesantren 
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, 
membantu ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari. 
Abdul Wahid Hasyim kemudian benar-
benar memimpin Pesantren Tebuireng, 
sepeninggal ayahnya pada tahun 1947 
(Dho�er, 2011:147; Atjeh, 2015:357; 
Redaksi Tempo, 2017:43-45; Budi, 2019; 
dan Mulyani, 2019).

MIAI dibubarkan oleh pemerintah 
pendudukan Jepang, kemudian lahirlah 
MASYUMI (Majelis Syuro Muslimin 
Indonesia) pada tahun 1943. Hal ini 
senada dengan yang diungkapkan oleh G. 
Barton (2002), sebagai berikut: 

In October 1943, the Japanese abolished the 
Supreme Islamic Council of Indonesia and 
replaced it with an umbrella body that they 
named MASYUMI (Barton, 2002:45).



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

26

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

Terjemahan:
 
Pada Oktober 1943, Jepang menghapuskan 
Majelis Islam A’la Indonesia dan menggantinya 
dengan sebuah badan yang memayungi semua 
organisasi yang disebut dengan MASYUMI.

Ketua MASYUMI (Majelis Syuro 
Muslimin Indonesia) saat itu adalah 
K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asy’ari. 
Namun, dalam aktivitas hariannya 
diserahkan kepada Ketua Muda-nya, 
yakni Abdul Wahid Hasyim. Alasan 
Jepang memilih K.H. Hasyim Asy’ari dari 
NU (Nadlatul Ulama), karena Jepang 
menaruh kepercayaan kepada NU, yang 
merupakan organisasi pemilik massa 
di desa-desa, khususnya umat Islam. 
Di MASYUMI, Abdul Wahid Hasyim 
diberi amanat menjadi Ketua II, dan 
sebagai Ketua Umumnya adalah K.H. 
Hasyim As’ari, Ketua I dan III adalah 
Ki Bagus Hadikusumo dan Mr. Kasman 
Singodimejo (Suryanegara, 1996:86-89; 
Solahudin, 2013:194; dan Fatoni, 2019).

Pada tahun 1944, pemerintah 
pendudukan Jepang meminta agar para 
Santri atau umat Islam di Indonesia 
pada umumnya masuk ke dalam Heiho 
(tentara cadangan Jepang), yang akan 
dikirim ke Burma. Permintaan pemerintah 
pendudukan Jepang ini tentu saja ditolak 
oleh Abdul Wahid Hasyim. Namun, ia 
memberikan usulan lain, agar para Santri 
sebaiknya dididik secara militer untuk 
kepentingan pertahanan dalam negeri 
guna menghadapi tentara Sekutu, yang 
sewaktu-waktu datang. Karena, jika para 
Santri ini dilatih dan dibawa ke luar 
negeri, hanya akan merepotkan mengingat 
mereka tidak mengenal medan atau 
lapangan (Benda, 1985; Anderson, 1988; 
Suwirta, 1989; Putri, Syaiful & Arif, 2019; 
dan Syarif, 2019).

Pemerintah pendudukan Jepang, 
kemudian, menyetujui usulan dari Abdul 
Wahid Hasyim ini, sehingga lahirlah 
beberapa lasykar militer, salah satunya 
adalah Lasykar Hizbullah (tentara Allah), 
yang dipimpin oleh K.H. Zainul Ari�n 
dari NU. Maka, diadakanlah upacara 
peresmian pasukan Hizbullah pada bulan 
Februari 1945, yang dihadiri oleh Petinggi 
Jawa Gunseikan (Pemerintah Tentara 
Angkatan Darat Jepang) dan pengurus 
MASYUMI, termasuk di dalamnya 
Abdul Wahid Hasyim sebagai Ketua II 
(Anderson, 1988; Solahudin, 2013:194; 
Atjeh, 2015:370; Redaksi Tempo, 
2017:105; dan Putri, Syaiful & Arif, 2019). 

Tentu saja, alasan pemerintah 
pendudukan Jepang menyetujui 
didirikannya organisasi semi militer 
oleh Ulama ini agar mudah dalam 
memobilisasi massa umat Islam untuk 
membantu Jepang dalam perang yang 
akan datang. Sedangkan alasan Abdul 
Wahid Hasyim sendiri memberikan usulan 
demikian adalah sebagai persiapan atau 
strategi untuk mengusir tentara Jepang 
di kemudian hari (Benda, 1985; Suwirta, 
1989; Suryanegara, 1996:149; Kurasawa, 
2015; dan Putri, Syaiful & Arif, 2019). 

Kemudian, Abdul Wahid Hasyim 
pun pernah menjabat sebagai pelaksana 
kegiatan harian dari organisasi Shumubu 
(Kantor Urusan Agama) yang didirikan 
oleh pemerintah pendudukan Jepang, 
dimana dalam posisinya itu ia peroleh 
dari kepercayaan ayahnya, yakni K.H. 
Hasyim Asy’ari. Abdul Wahid Hasyim 
juga dipercaya untuk menjadi anggota dari 
BPUPKI (Badan Penyelidik Usaha-usaha 
Persiapan Kemerdekaan Indonesia atau 
Dokuritsu Junbi Cosakai),  yang dibentuk 
oleh pemerintah pendudukan Jepang pada 
29 April 1945. Dalam BPUPKI, Abdul 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

27

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Wahid Hasyim turut berkontribusi dalam 
sebuah panitia yang dinamakan Panitia 
Sembilan untuk merumuskan konstitusi 
negara Indonesia merdeka, yakni Piagam 
Jakarta (Benda, 1985; Suryanegara, 
1996:82; Kahin, 2013:172; Redaksi 
Tempo, 2017:96; dan Budi, 2019).

Pasca proklamasi kemerdekaan 
Indonesia, 17 Agustus 1945, Abdul Wahid 
Hasyim sempat duduk dalam beberapa 
kabinet, diantaranya dalam Kabinet 
Presidensil pertama, ia menjabat sebagai 
Menteri Negara. Setelah jatuhnya Kabinet 
Presidensil pada bulan November 1945, 
segeralah dilanjutkan dengan Kabinet 
Parlementer, atau sering disebut Kabinet 
Sutan Syahrir I. Pada Kabinet Sutan 
Syahrir I, Abdul Wahid Hasyim tidak 
menjabat sebagai Menteri, akan tetapi 
pada saat Kabinet Sutan Syahrir III, 
November 1946 hingga Juli 1947, Abdul 
Wahid Hasyim kembali masuk dalam 
struktur pemerintahan dengan menjabat 
sebagai Menteri Negara. Kemudian 
dilanjutkan dalam Kabinet Mohamad 
Hatta, yang mana Abdul Wahid Hasyim 
menjabat sebagai Menteri Agama 
RIS atau Republik Indonesia Serikat 
(Anderson, 1988; Kahin, 2013:202; 
Atjeh, 2015:721-722; Miftahuddin, 
2017:86-87; dan Budi, 2019). 

Memasuki tahun 1950-an, yakni 
pasca kemerdekaan Indonesia, dalam 
Kabinet Mohammad Natsir, Abdul 
Wahid Hasyim menjabat sebagai Menteri 
Agama NKRI (Negara Kesatuan Republik 
Indonesia) pertama. Kemudian Kabinet 
Mohammad Natsir, digantikan dengan 
Kabinet Sukiman. Dalam kabinet ini pun, 
Abdul Wahid Hasyim menjabat sebagai 
Menteri Agama kedua kalinya pada masa 
Negara Kesatuan Republik Indonesia 
(Kahin, 2013:651; Atjeh, 2015:702; dan 

Syahriman & Mulyana, 2019). 
Semasa Abdul Wahid Hasyim 

menjabat sebagai Menteri Agama, 
terdapat beberapa kebijakan yang 
dihasilkan, antara lain kebijakan dalam 
Ibadah Haji dan pendirian PTAI 
(Perguruan Tinggi Agama Islam). 
Perihal pemberangkatan Haji, pada 
masa tahun 1950-an, banyak mengalami 
permasalahan. Pada tanggal 17 Agustus 
1951, misalnya, Abdul Wahid Hasyim 
menguraikan beberapa permasalahan 
pokok dalam perjalanan Haji. Anggota 
jemaah Haji Indonesia, umumnya, terdiri 
dari orang-orang dari lapisan bawah yang 
agak mampu, tetapi kurang pengetahuan 
umumnya. Hal ini menyebabkan, 
mereka menjadi sasaran bagi oknum-
oknum yang tidak bertanggungjawab. 
Untuk memecahkan masalah ini, 
Abdul Wahid Hasyim mengusahakan 
untuk meningkatkan pengetahuan dan 
mengatur perjalanan mereka. Abdul 
Wahid Hasyim kemudian mendirikan 
Yayasan Panitia Haji Indonesia pada 
tanggal 21 Januari 1950 (Mughni, 
2013; Afandi, 2019; dan Syahriman & 
Mulyana, 2019). 

Sebagai Menteri Agama, Abdul 
Wahid Hasyim juga mengeluarkan Surat 
Keputusan Menteri Agama No.3170, 
tanggal 6 Februari 1950 dan Surat 
Edaran Menteri Agama di Yogyakarta 
No.A.III/648 tanggal 9 Februari 1959, 
yang menetapkan Panitia Haji Indonesia 
sebagai satu-satunya badan resmi 
yang menyelenggarakan perjalanan 
Haji (Mughni, 2013; Redaksi Tempo, 
2017:120-121; dan Afandi, 2019).

Abdul Wahid Hasyim pula menyiapkan 
kapal-kapal yang akan mengangkut 
Jemaah Haji. Pada tahun 1951, misalnya, 
pemerintah Indonesia sudah menyiapkan 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

28

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

kapal-kapal dari Kongsi Tiga dan Inaco, 
tapi hanya mampu membawa 11,000 
dari 14,000 calon Jemaah Haji. Untuk 
mengangkut sisanya, Abdul Wahid 
Hasyim dan timnya berangkat ke Jepang 
untuk mencari kapal tambahan. Ia 
memeroleh kapal milik maskapai Osaka 
Sissen Kaisha dari Jepang (Redaksi 
Tempo, 2017:120-121; Jannah, 2018; 
dan Afandi, 2019).

Abdul Wahid Hasyim juga mengadakan 
reformasi pelayanan Haji, yang tertuang 
dalam penetapan Menteri Agama 
No.31 tahun 1952, yang penjelasannya 
terdapat dalam bab VI, pasal I, yakni: 
(1) Mengerjakan surat-surat dan segala 
sesuatu yang bersangkutan dengan urusan 
arsip, ekspedisi, dokumentasi, ataupun 
statistik; (2) Membuat rencana instruksi-
instruksi, pengumuman-pengumuman, 
dan sebagainya, terkait hal-hal yang harus 
dikerjakan dalam urusan Haji, seperti 
pendaftaran, saringan, pemeriksaan 
dokter, undian, membeli dan mengisi 
blanko paspor Haji, perongkosan Haji, 
dan lainnya; serta (3) Mengadakan 
perundingan pendahuluan dengan instansi 
atau badan terkait mengenai persiapan 
yang bertalian dengan pelaksanaan musim 
Haji (Rifai, 2014:89; Jannah, 2018; dan 
Afandi, 2019). 

Pada bulan Juni 1950 dan Agustus 
1951, Abdul Wahid Hasyim telah 
menciptakan tiga jenis lembaga 
pendidikan Islam, yang menjadi cikal-
bakal lembaga pendidikan yang dikelola 
oleh Kementerian Agama. Jasa-jasa 
Abdul Wahid Hasyim dalam Kementrian 
Agama ialah menerima pendirian PTAIN 
(Perguruan Tinggi Agama Islam Negeri). 
Selain PTAIN, Abdul Wahid Hasyim 
pun mendirikan PGAN (Pendidikan 
Guru Agama Negeri) di hampir setiap 

Karesidenan; serta SGHAN (Sekolah 
Guru dan Hakim Agama Negeri) di 
Yogyakarta, Bukittinggi, Bandung, dan 
Malang. Ketiga jenis pendidikan itu 
berjenjang dari sekolah lanjutan pertama, 
sekolah lanjutan atas, dan perguruan 
tinggi; dan mulai diselenggarakan pada 
Juli 1950. Semua murid dan mahasiswa 
diberikan beasiswa (Dho�er, 2011:149-
152; Redaksi Tempo, 2017:96; dan 
Afandi, 2019).

Berawal dari keluarnya Peraturan 
Pemerintah No.34/1950 tanggal 
14 Agustus 1950, mulai nyatalah 
langkah-langkah pertama menuju 
ke arah melaksanakan PTAIN, yang 
bertujuan memberi pengajaran tinggi 
dan sebagai salah satu pusat untuk 
memperkembangkan ilmu pengetahuan 
tentang agama Islam, serta memiliki 
azas membentuk manusia susila yang 
berbudi luhur (Yudhyarta, 2013; Rohmah, 
2018/2019; dan Afandi, 2019).

Segera setelah putusan kabinet, 
dibentuklah sebuah panitia bernama 
“Panitia Perguruan Tinggi Agama”, yang 
kemudian berganti menjadi “Panitia 
Perguruan Tinggi Islam”, yang diketuai 
oleh K.H. (Kyai Haji) Fathurrahman 
Kafrawi, yang terdiri dari 11 anggota. 
Diantara para anggotanya ialah sebagai 
berikut: (1) K.H. Fathurrahman Kafrawi, 
sebagai Ketua; (2) Prof. Drs. Abdullah 
Sigit; (3) Prof. Mr. A.G. Pringgodigdo; 
(4) Muchtar Yahya; (5) Prof. Abd. Kahar 
Muzakkir; (6) Mahmud Yunus; (7) 
K.H. Faried Ma’ruf; (8) K.H. Abdullah 
Efendi; (9) Prof. Mr. Notosusanto; (10) 
Mr. Rusbandi; dan (11) M. Sulaiman 
(Mulyanti, 2011:62; Atjeh, 2015:739; dan 
Nurfadilah, 2019)

Selama 2 tahun 4 bulan, Abdul 
Wahid Hasyim mewariskan sejumlah 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

29

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

kebijakan, yaitu membidani lahirnya 
UU (Undang-Undang) Pendidikan 
RI (Republik Indonesia) Nomor 4 
Tahun 1950. Sejumlah pasalnya 
tetap berlangsung sampai sekarang, 
diantaranya: (1) “Tujuan pendidikan dan 
pengajaran adalah membentuk manusia 
susila yang cakap dan warga negara yang 
demokratis serta bertanggungjawab tentang 
kesejahteraan masyarakat dan tanah air”, 
pasal 3; (2) “Belajar di sekolah agama 
yang telah mendapat pengakuan dari 
Menteri Agama dianggap telah memenuhi 
kewaiban belajar”, pasal 10 ayat 2; (3) 
“Cara menyelenggarakan pengajaran 
agama di sekolah-sekolah negeri diatur 
dalam peraturan yang ditetapkan oleh 
Menteri Pendidikan, Pengajaran, dan 
Kebudayaan, bersama dengan Menteri 
Agama” pasa l 20 ayat 21; serta (4) 
“Semua sekolah negeri diadakan pelajaran 
agama, dan orangtuanya ikut menetapkan 
apakah anaknya akan mengikuti pelajaran 
tersebut”, pasal 20, ayat 1 (Mughni, 2013; 
Afandi, 2019; dan Nurfadilah, 2019).

Dalam PP (Peraturan Pemerintah) 
No.8 tahun 1950, Abdul Wahid Hasyim 
juga berhasil memasukkan pasal-pasal 
kebijakan pendidikan, diantaranya: 
(1) Menyelenggarakan, memimpin, 
dan mengawasi pendidikan agama di 
sekolah-sekolah negeri; (2) Memimpin, 
menyokong, serta mengamati pendidikan 
dan pengajaran di madrasah dan 
perguruan agama lainnya; (3) Mengadakan 
pendidikan guru dan hakim agama, serta 
(4) Menyelenggarakan segala sesuatu 
yang bersangkut-paut dengan pengajaran 
rohani kepada anggota-anggota tentara, 
asrama, rumah-rumah penjara, dan 
tempat-tempat lain yang dipandang perlu 
(Dho�er, 2011:153-154; Afandi, 2019; 
dan Nurfadilah, 2019).

Berikut ini dipaparkan terkait peranan 
Abdul Wahid Hasyim dalam pembaharuan 
pendidikan Islam di Pesantren Tebuireng, 
Jombang, Jawa Timur, Indonesia. 
Pesantren Tebuireng adalah salah satu 
pesantren terbesar di Kabupaten 
Jombang. Pesantren Tebuireng didirikan 
pada 26 Rabi’ul Awal 1317 H (Hijriah), 
atau bertepatan dengan tangal 3 Agustus 
1899, oleh K.H. Hasyim Asy’ari 
(Dho�er, 2011:101; A’dlom, 2014; dan 
Nurfadilah, 2019). 

Mengenai aspek-aspek pembaharuan 
pendidikan Islam, yang dilakukan oleh 
Abdul Wahid Hasyim, dalam Pesantren 
Tebuireng adalah sebagai berikut:

Tujuan Pendidikan. Saat Abdul 
Wahid Hasyim kembali ke Tebuireng, 
pada tahun 1940-an, ia langsung terjun 
ke dunia pendidikan yaitu di Pesantren 
almamaternya, Tebuireng. Secara berhati-
hati, ia menyusun dan mengembangkan 
ide-ide tentang pembaharuan pendidikan 
Islam. Dalam mengadakan pembaharuan 
terhadap sistem pendidikan Pesantren, 
Abdul Wahid Hasyim membuat 
perencanaan yang matang. Ia tidak 
menginginkan upayanya itu mengalami 
kegagalan. Untuk itu, ia menempuh 
langkah-langkah sebagai berikut: 
(1) Menggambarkan tujuan dengan 
sejelas-jelasnya; (2) Menggambarkan 
cara mencapai tujuan itu; serta (3) 
Memberikan keyakinan bahwa dengan 
cara yang sungguh-sungguh, maka tujuan 
dapat dicapai (Maasyhuri, 2006:19; 
Nurfadilah, 2019; dan Syaiful, 2019).

Pada awalnya, tujuan pendidikan Islam, 
khususnya di lingkungan Pesantren, lebih 
berkonsentrasi pada urusan Ukhrawiyah 
(Akhirat), nyaris terlepas dari urusan 
Duniawiyah (Dunia). Oleh karena itu, 
Pesantren didominasi oleh mata pelajaran 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

30

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

yang berkaitan dengan �kih, tasawuf, 
ritual-ritual sakral, dan sebagainya. 
Orientasi demikian ditimbulkan oleh 
sumber teologi yang fatalistis dan 
tidak rasional, sehingga menyebabkan 
tertinggalnya umat Islam dengan negara-
negara lain (Maasyhuri, 2006:20; Ismail, 
2016:323; dan Nurhabibah, 2018). 

Dari hal tersebut, dirumuskanlah 
secara sederhana bahwa tujuan Pesantren 
ialah sebagai institusi yang berfungsi 
mencetak para ulama atau ahli agama 
belaka, sehingga mengakibatkan Pesantren 
menolak pelajaran non-agama masuk 
dalam kurikulum Pesantren. Hal tersebut 
beralasan, karena bidang pelajaran umum 
tidak sesuai dengan tujuan keagamaan 
yang dimiliki oleh Pesantren (Mughni, 
2013; Ismail, 2016; Muzammil, 2017; dan 
Nurhabibah, 2018). 

Terhadap kecenderungan demikian, 
maka Abdul Wahid Hasyim memberikan 
alternatif lain kepada para Santri. Ia 
juga mengusulkan agar mayoritas Santri 
yang belajar di Pesantren tidak bertujuan 
untuk menjadi Ulama. Alasannya, karena 
dalam kenyataannya bahwa dalam sistem 
pendidikan agama yang paling eksklusif 
pun, tidak semua siswanya dapat dicetak 
menjadi ulama (Ari�n, 1993:83; Mughni, 
2013; dan Muzammil, 2017). 

Terdapat beberapa alasan bagi Abdul 
Wahid Hasyim untuk mengusulkan 
alternatif demikian, yaitu: (1) Santri 
tidak perlu menghabiskan waktu sampai 
puluhan tahun untuk belajar Bahasa Arab 
dan mengakumulasi pengetahuan dari para 
Kyai di berbagai Pesantren, karena mereka 
belajar di Pesantren hanya sekedar untuk 
mengetahui dasar-dasar ilmu agama; (2) 
Santri dapat mempelajari agama Islam dari 
buku yang ditulis dengan Bahasa Non-
Arab; serta (3) Santri dapat memfokuskan 

waktunya untuk mempelajari berbagai 
pengetahuan dan keterampilan lainnya, 
yang dapat digunakan untuk kepentingan 
dirinya sendiri dan masyarakat 
(Mughni, 2013; Muzammil, 2017; and 
Chumaidah, 2018). 

Namun, terlepas dari alasan di atas, 
Abdul Wahid Hasyim tetap mengharapkan 
adanya sebagian Santri yang benar-benar 
menjadi Ulama, dengan mempelajari 
Bahasa Arab dan pengetahuan agama 
Islam secara mendalam. Dapat 
disimpulkan, dengan demikian, bahwa 
tujuan pendidikan Islam di Pesantren 
adalah untuk mencetak Santri yang 
berkepribadian Muslim dan bertaqwa 
kepada Allah SWT (Subhanahu Wa-
Ta’ala), serta memiliki keterampilan, 
sehingga Santri dapat mandiri dan 
berkiprah pada masyarakat dalam berbagai 
aspek kehidupan (cf Maasyhuri, 2006:21-
22; Mulyanti, 2011; dan Solahudin, 
2013:189). 

Hal ini bersesuaian dengan pendapat 
N. Masruroh & Umiarso (2011), dan 
sarjana lainnya, bahwa pendidikan 
yang telah terkait dengan pembaharuan 
pendidikan Islam mampu menghasilkan 
beberapa hal, diantaranya, menghasilkan 
IPTEK (Ilmu Pengetahuan dan Teknologi) 
serta IMTAK (Iman dan Takwa) yang 
diupayakan lewat perpaduan dua sistem 
pendidikan tradisional dan modern; dapat 
memunculkan suatu lembaga pendidikan 
yang mempunyai identitas kultural yang 
lebih khas sebagai konsep pendidikan 
masyarakat Indonesia yang baru; serta 
akan menghilangkan dikotomi yang 
pada saat ini dirasa cukup tajam dalam 
dunia pendidikan (Masruroh & Umiarso, 
2011:120; dan Nurhabibah, 2018).

Kurikulum atau “Leerplan”. 
Abdul Wahid Hasyim melihat bahwa 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

31

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

lembaga Pesantren, dalam beberapa hal, 
tidak lagi sesuai dengan tuntutan dan 
perkembangan zaman. Adanya kemiripan 
sistem belajar-mengajar model Madrasah 
dengan sistem belajar sekolah yang 
dikembangkan oleh pemerintah kolonial 
Belanda, menimbulkan pandangan bahwa 
Madrasah sebenarnya merupakan bentuk 
lain dari sekolah, hanya saja diberi muatan 
dan corak ke-Islam-an (cf Hasyim, 2016; 
Basyit, 2017; dan Chumaidah, 2018).

Sebagai langkah awal upaya 
pembaharuan pendidikan Islamnya, Abdul 
Wahid Hasyim mengadakan Sekolah 
Rintisan. Setelah setahun mengadakan 
Sekolah Rintisan dengan berhasil mengajar 
secara intensif empat orang Santri, 
diantaranya adalah: A. Wahab Turham 
dari Surabaya, Jawa Timur; A. Moghni 
Rais dari Cirebon, Jawa Barat; Meidari 
dari Pekalongan, Jawa Tengah; dan Faqih 
Hassan dari Sepanjang, Sidoarjo, Jawa 
Timur. Proyek Sekolah Rintisan dari 
Abdul Wahid Hasyim ternyata tidak 
berjalan mulus. Dari keempat Santri 
yang digembleng, hanya dua yang bisa 
mengikuti pemikirannya, sedangkan dua 
lainnya berhenti di tengah jalan. Namun, 
lewat kedua Santri yang dididik sungguh-
sungguh itu, Abdul Wahid Hasyim yakin 
bahwa pembaharuan Pesantren dengan 
memadukan ilmu agama dan pengetahuan 
umum dapat dilakukan (Mughni, 
2013; Santoso & Sumarno, 2015; dan 
Miftahuddin, 2017:38-39).

Berawal dari Sekolah Rintisan yang 
dibuatnya, Abdul Wahid Hasyim pun 
mendirikan Madrasah Nizamiyah. 
Madrasah Nizamiyah yang dibentuk pada 
1934 ini menjadi terobosan pendidikan di 
kalangan NU (Nahdlatul Ulama), karena 
untuk pertama kalinya ada Pesantren 
yang mengembangkan pendidikan umum 

sampai 70 persen (Redaksi Tempo, 2017:73; 
Nurfadilah, 2019; dan Teguh, 2019). 

Nama “Madrasah Nizamiyah” sama 
dengan nama madrasah pada masa Islam 
klasik, yang pendiriaannya disponsori 
oleh PM (Perdana Menteri) dari Bani 
Saljuk, yakni Nizîm al-Mulk, wafat pada 
1092 M (Masehi). Dengan nama itu, 
sepertinya ada maksud dari Abdul Wahid 
Hasyim, yang ingin menujukkan kepada 
khalayak Muslim pada zamannya bahwa 
sistem pembelajaran di Madrasahnya 
telah dimodernisasi dan diorganisir 
secara teratur atau nidhâm. Hal ini dapat 
dilihat, antara lain, dari segi struktur 
kurikulum, yang untuk ukuran zamannya, 
Madrasah gagasan Abdul Wahid Hasyim 
ini bisa jadi sangat progresif, terlebih 
untuk lingkungan Pesantren. Karena 
selain bersifat campuran, kurikulum 
tersebut memberikan porsi lebih besar 
untuk pengajaran mata pelajaran 
umum, bahkan hingga 70 persen dari 
keseluruhan programnya, seperti yang 
kemudian diadopsi dan dikembangkan 
oleh pemerintah Indonesia untuk sekolah-
sekolah Madrasah sejak tahun 1975 
(As’ad, 2012:120; Sa’adillah, 2015; dan 
Nurfadilah, 2019). 

Namun, ada pula yang menyebutkan 
bahwa selain Madrasah Nizamiyah, nama 
madrasah yang didirikan oleh Abdul 
Wahid Hasyim ini bernama Madrasah 
Mu’allimien. Hal ini didukung oleh 
pernyataan K.H. (Kyai Haji) M. Dahlan, 
sebagaimana dikutip oleh A. Atjeh (2015) 
dan sarjana lainnya, bahwa sekembalinya 
dari Makkah, almarhum K.H. Abdul 
Wahid Hasyim mendirikan Madrasah 
Mu’allimien di Pesantren Tebuireng, 
Jombang, Jawa Timur, Indonesia (Atjeh, 
2015:316; Rohmah, 2018/2019; dan 
Nurfadilah, 2019).



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

32

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

Didirikannya Madrasah Nizamiyah 
oleh Abdul Wahid Hasyim atas dasar 
pertimbangan bahwa kurikulum 
Pesantren yang hanya memfokuskan 
kepada ilmu-ilmu agama mengakibatkan 
Santri mengalami kesulitan untuk 
bersaing dengan siswa yang memeroleh 
pendidikan Barat. Menurut Abdul Wahid 
Hasyim, kelemahan Santri disebabkan 
oleh lemahnya penguasaan pengetahuan 
umum, bahasa asing, serta keterampilan 
teknis profesional dan berorganisasi. Jika 
Santri mampu untuk menguasai ketiga 
komponen tersebut, maka mereka akan 
mampu untuk bersaing dengan orang-
orang yang mendapatkan pendidikan 
Barat dalam masyarakat (Mughni, 2013; 
Paisun, 2018; dan Afandi, 2019). 

Maka dari itu, di samping pengajaran 
Bahasa Arab, Abdul Wahid Hasyim pun 
mendesain kurikulum madrasah yang di 
dalamnya diadakan pengajaran Bahasa 
Belanda dan Bahasa Inggris. Tetapi 
Abdul Wahid Hasyim tetap berpegang 
kepada Al-Hadist bahwa, “Barang siapa 
mengetahui bahasa sesuatu golongan, ia 
akan aman dari perkosaan golongan itu”; 
dan pepatah bahwa, “Bahasa itu adalah 
kunci ilmu pengetahuan”. Mata pelajaran 
lain yang diajarkan adalah Aritmatika, 
Sejarah, Geogra�, dan Ilmu Pengetahuan 
Alam. Para Santri juga diperkenalkan 
dengan kursus mengetik dan berpidato 
(cf Maasyhuri, 2006:23; Solahudin, 
2013:187; Atjeh, 2015:171; Rusydiyah, 
2017; dan Afandi, 2019). 

Saat Madrasah Nizamiyah dibuka, 
tidak banyak orangtua yang bersedia 
mengirimkan anaknya ke madrasah 
ini. Pada awal berdirinya, Madrasah 
Nizamiyah hanya memiliki satu kelas 
dengan muridnya sejumlah 29 orang, 
termasuk Abdul Karim Hasyim, adik 

Abdul Wahid Hasyim. Dengan madrasah 
model baru ini, Abdul Wahid Hasyim 
banyak menuai kritik tajam dari berbagai 
kalangan. Namun, ia tetap teguh 
dengan pendiriannya (Miftahuddin, 
2017:39; Redaksi Tempo, 2017:75; dan 
Nurfadilah, 2019).

Keberadaan Madrasah Nizamiyah ini 
pun dirasa semakin banyak mendatangkan 
faedah. Orang-orang semakin kagum 
melihat anak-anak Kyai, yang disamping 
dapat ber-Bahasa Arab, namun juga dapat 
ber-Bahasa Belanda dan Inggris. Adanya 
pelajaran Bahasa Belanda dan Inggris yang 
tidak ditemukan di Pesantren lainnya, 
menarik para remaja untuk belajar di 
madrasah ini. Selain bahasa asing, juga 
mulai diperkenalkannya kursus-kursus 
pidato dan mengetik. Karena itu, Abdul 
Wahid Hasyim pun menambahkan 
dua hingga tiga kelas lagi (Solahudin, 
2013:187; Rusydiyah, 2017; dan 
Nurfadilah, 2019). 

Madrasah Nizamiyah pun, kemudian, 
semakin subur dan maju. Muridnya 
bertambah banyak dan datang dari 
berbagai daerah. Abdul Wahid Hasyim 
pun, pada akhirnya, menambah dua 
kelas lagi, yang diisi dengan berpuluh-
puluh orang murid. Madrasah Nizamiyah 
akhirnya terdiri dari: kelas satu, kelas 
dua, dan kelas tiga. Adapun diantara 
Guru-guru yang turut menyumbangkan 
tenaganya dalam Madrasah Nizamiyah 
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, selain 
dari Abdul Wahid Hasyim, ialah: A. 
Wahab Turham, A.  Azis Jabar, Nurmandi, 
Abdurrahman, Abdul Hamid, dan 
A. Karim Hasyim (Ismail, 2016:324; 
Rusydiyah, 2017; dan Nurfadilah, 2019).

Upaya yang dilakukan oleh Abdul 
Wahid Hasyim merupakan sebuah inovasi 
di kalangan Pesantren. Maka usahanya ini 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

33

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

pun memperoleh banyak kritikan, baik 
dari kalangan masyarkat maupun dari 
para Ulama sendiri. Abdul Wahid Hasyim 
dianggap mencampur-adukkan perkara 
agama dan dunia. Ia juga dianggap telah 
merusak sistem pendidikan Pesantren. 
Namun, semua kritikan tersebut ia sambut 
dengan tenang dan tetap berjalan dengan 
keyakinannya sebagai seorang Ulama 
idealis (Mughni, 2013; Suryanto, 2016; 
dan Muzammil, 2017).

Abdul Wahid Hasyim pun berupaya 
untuk menghilangkan dikotomi 
antara ilmu pengetahuan agama dan 
ilmu pengetahuan umum, yang saat 
itu melanda dunia pendidikan Islam 
umumnya dan pendidikan Islam di 
Pesantren khususnya. Adanya dikotomi 
dalam pendidikan di Indonesia merupakan 
warisan masa kolonial Belanda. Menurut 
Abdul Wahid Hasyim, adanya dikotomi 
tersebut sangat berbahaya bagi umat Islam 
Indonesia. Karena, sistem pendidikan 
semacam ini akan melahirkan banyak 
ilmuwan atau ulama yang tidak kenal 
dengan kebutuhan zamannya (Maasyhuri, 
2006:23-24; Rusydiyah, 2017; dan 
Nurfadilah, 2019).

Madrasah yang didirikan oleh Abdul 
Wahid Hasyim ini hanya berumur 2 
tahun. Pada tahun 1937, Madrasah 
Nizamiyah ditutup, dan digabungkan 
dengan Madrasah Sala�yah, madrasah 
yang lebih dulu berdiri di Pesantren 
Tebuireng, Jombang. Ditambah lagi, 
ketika Abdul Wahid Hasyim mulai 
aktif di NU (Nahdlatul Ulama) pada 
tahun 1936 dan menjadi Pimpinan NU 
Jombang pada tahun 1938, dimana sejak 
saat itu ia lebih memilih menjadi seorang 
politikus daripada seorang pemimpin 
Pesantren, menjadi faktor lain Madrasah 
Nizamiyah ini ditutup. Bubarnya 

Madrasah Nizamiyah bukan berarti 
ide modernisasi di Pesantren Tebuireng 
berakhir. Justru, ia menjadi pemicu bagi 
lahirnya ide-ide pembaharuan pendidikan 
Islam lainnya (Ari�n, 1993:84; Solahudin, 
2013:189-190; Redaksi Tempo, 2017:77; 
Nurfadilah, 2019; dan Syaiful, 2019). 

Metode Pengajaran. Metode 
merupakan suatu prosedur atau cara untuk 
mengetahui atau memahami terhadap 
segala sesuatu, yang mempunyai langkah-
langkah sistematis serta komprehensif. 
Dalam rangkaian sistem pengajaran, 
metode menempati urutan sesudah 
materi yang akan disampaikan. Metode 
akan mengikuti materi, dalam artian 
mengadaptasikan dengan bentuk dan 
coraknya, sehingga metode mengalami 
transformasi, bila materi yang sama 
dipakai metode yang berbeda-beda 
(Qomar, 2005:20; Masruroh & Umiarso, 
2011:122; dan Reksiana, 2018). 

Maka dari itu, ketika terjadi 
pembaharuan dalam pendidikan Islam 
di Pesantren, khususnya di Tebuireng, 
yang salah satunya ditandai dengan 
dimasukkannya beberapa materi ajar baru 
non-agama Islam ke dalam kurikulumnya, 
maka metode pengajaran yang harus 
disampaikan pun turut mengalami 
transformasi dan perubahan. Sebagai 
lembaga tertua, sejarah perkembangan 
pondok Pesantren memiliki model-model 
pengajaran yang bersifat non-klasikal, 
yaitu model sistem pendidikan dengan 
metode pengajaran wetonan dan sorogan 
(Amrizal, 2011; Basyit, 2017; dan Nisa & 
Chotimah, 2020). 

Metode wetonan atau halaqah adalah 
metode yang di dalamnya terdapat 
seorang Kyai yang membacakan suatu 
kitab dalam suatu waktu tertentu, 
sedangkan Santrinya membawa kitab 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

34

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

yang sama, lalu Santri tersebut bertugas 
untuk mendengar dan menyimak 
penjelasan Kyai. Sedangkan metode 
sorogan merupakan metode belajar 
mengajar secara individual, dimana 
seorang Santri yang cukup pandai 
mengajukan sebuah kitab kepada Kyai 
untuk dibaca di hadapannya, dan 
kesalahan dalam bacaannya itu langsung 
akan dibetulkan oleh Kyai bersangkutan 
(Syaifullah, 2017; Khakim, 2018; dan 
A�f, 2019). 

Hal ini diperkuat oleh pendapat A. 
Zaini (1998), yang menyatakan sebagai 
berikut:

 
�e “bandongan”, which is also called “weton” 
or “halaqah”, is a method in which the students 
studied the Islamic sciences together in a large 
group under the instruction of the “Kyai”. �ey 
came to the class to listen to the “Kyai” read 
from and expIain a text on a certain subject, 
adding vocalization, and writing particular 
notes, when they could not understand the 
meaning of the Arabic. Viewed from the angle 
of intellectual development, this method is useful 
only for students who are bright and have a strong 
commitment to study (Zaini, 1998:46).

Terjemahan:

Bandongan, atau disebut juga weton atau 
halaqah, adalah sebuah metode yang di 
dalamnya murid-murid belajar ilmu agama 
Islam bersama dalam sebuah kelompok besar 
di bawah instruksi dari Kyai. Mereka (murid/
santri) datang ke kelas untuk mendengarkan 
apa yang dibacakan dari Kyai dan penjelasan  
suatu teks pada subjek tertentu, menambahkan 
vokalisasi, dan menulis catatan khusus ketika 
mereka tidak bisa memahami arti Bahasa Arab. 
Dilihat dari sudut perkembangan intelektual, 
metode ini berguna bagi siswa yang cerdas dan 
memiliki komitmen yang kuat untuk belajar.

Telah diungkapkan di atas bahwa 
di Pesantren saat itu hanya mengenal 
sistem sorogan, wetonan, dan bandongan. 
Model pengajaran seperti demikian, 
khususnya bandongan, menurut Abdul 

Wahid Hasyim membuat Santri menjadi 
pasif. Hal ini karena dalam kelas yang 
menggunakan sistem bandongan, 
Santri hanya datang untuk mendengar, 
mencatat, dan menghafalkan pelajaran 
yang diberikan, tidak ada kesempatan 
bagi Santri untuk bertanya dan berdiskusi. 
Menurut Abdul Wahid Hasyim, sistem 
seperti ini hanya akan menciptakan 
kepasifan dalam diri Santri (Solahudin, 
2013:188; Muzammil, 2017; dan 
Nurfadilah, 2019).

Sebagaimana dinyatakan oleh I. Ari�n 
(1993), yang menuturkan pengalaman 
Kyai Anwar sebagai salah seorang Santri 
dan menyaksikan berdirinya Madrasah 
Nizamiyah, sebagai berikut:

Sekitar tahun 1930-an, tepatnya sekitar tahun 
1933, pokoknya masih jaman Belanda, Gus 
Wahid (Kyai Wahid) pulang ke Tebuireng dari 
menunaikan ibadah Haji dan belajar di sana 
(Makkah). Waktu itu seluruh warga Pesantren 
menyambutnya dengan meriah, […] tidak berapa 
lama, Gus Wahid mendirikan semacam madrasah 
yang disebut Madrasah Nidhomiyah, pengikutnya 
banyak waktu itu sekitar 30-an orang, mereka 
semua adalah para santri Tebuireng, belajarnya 
di teras masjid, pelajaran tidak hanya agama dan 
Bahasa Arab, tetapi juga pengetahuan umum, 
termasuk pelajaran huruf Latin, Bahasa Belanda, 
dan Bahasa Inggris. 

Karena peminatnya banyak, waktu itu sampai 
dibagi tiga kelas. Dan, madrasah ini sampai 
sempat mendirikan “Bibliotheek” (Perpustakaan) 
segala. Tetapi Gus Wahid aktif di NU, Madrasah 
Nidhomiyah tidak lagi dikelola dengan baik, 
sehingga lama-lama bubar sendiri (Ari�n, 
1993:83).

Selain itu, Abdul Wahid Hasyim pun 
menganjurkan para Santri untuk belajar 
organisasi dan membaca. Untuk itu, pada 
1936, Abdul Wahid Hasyim mendirikan 
IKPI (Ikatan Pelajar Islam), dengan ia 
sendiri sebagai Ketua-nya. Organisasi ini 
banyak diminati oleh para generasi muda, 
sehingga hanya dalam waktu singkat 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

35

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

telah memiliki anggota sebanyak lebih 
dari 300 orang. IKPI pun mendirikan 
taman bacaan atau perpustakaan, dengan 
koleksi buku hampir 1,000 buku, dan 
kebanyakan adalah tentang keagamaan. 
Perpustakaan ini memiliki koleksi buku 
dalam berbagai bahasa, seperti Indonesia, 
Jawa, Madura, Sunda, Arab, Belanda, 
dan Inggris. Perpustakaan tersebut 
berlangganan majalah dan surat kabar, 
seperti: Panji Islam, Dewan Islam, Islam 
Bergerak, Berita Nahdlatul Ulama, Adil, 
Nurul Islam, Al-Munawarah, Panji 
Pustaka, Pustaka Timur, Pujangga Baru, 
dan Penyebar Semangat. Jurnal-jurnal 
tersebut mewakili pandangan kaum 
tradisionalis, modernis, dan nasionalis 
(Maasyhuri, 2006:25; Solahudin, 
2013:188; dan Nurfadilah, 2019).

Dengan adanya perubahan 
metode pengajaran dan didirikannya 
perpustakaan, ia merupakan sebuah 
kemajuan luar biasa yang terjadi dalam 
lingkungan Pesantren saat itu. Dengan 
hal tersebut, Abdul Wahid Hasyim 
berharap akan terjadi proses belajar-
mengajar yang dialogis, dimana guru 
bukan lagi satu-satunya sumber belajar; 
dan pendapat guru bukanlah sesuatu 
yang mutlak dan tidak terbantahkan. 
Proses belajar juga berorientasikan pada 
murid. Murid tidak hanya dijadikan 
sebagai objek pendidikan, namun juga 
sebagai subjek pendidikan itu sendiri. 
Sedangkan guru hanya memposisikan diri 
sebagai motivator dan fasilitator dalam 
proses belajar. Hal itu menunjukkan, 
kendati secara perlahan-lahan, telah 
ada benih-benih upaya penyampaian 
pelajaran secara modern, layaknya seperti 
di sekolah-sekolah umum (Maasyhuri, 
2006:26; Masruroh & Umiarso, 
2011:127-128; dan Nurfadilah, 2019).

KESIMPULAN 1

K.H. (Kyai Haji) Abdul Wahid 
Hasyim lahir pada 1 Juni 1914 di Desa 
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur. Dalam 
hal pendidikan, Abdul Wahid Hasyim 
tidak memeroleh pendidikan formal, 
seperti layaknya anak-anak tokoh lain 
yang hidup pada masa itu, dikarenakan 
ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari, dikenal 
sebagai Ulama yang anti sekolah yang 
didirikan oleh kaum penjajah. Abdul 
Wahid Hasyim mengenyam pendidikan 
di Madrasah Sala�yah di Tebuireng, 
Jombang dan di pesantren-pesantren 
lainnya untuk menuntut ilmu agama 
Islam. Selain ilmu agama, ia pun banyak 
belajar ilmu-ilmu pengetahuan umum, 
seperti bahasa asing (Inggris dan Belanda). 
Pada tahun 1932, Abdul Wahid Hasyim, 
bersama sepupunya, pergi ke Mekkah 
untuk beribadah Haji dan melanjutkan 
studi. Di sinilah nantinya akan tergugah 
gagasan Abdul Wahid Hasyim terkait 
pembaharuan pendidikan Islam.

Selain dalam hal akademik, Abdul 
Wahid Hasyim pun dikenal sangat aktif 
dalam berorganisasi. Adapun organisasi 
yang diikutinya meliputi IKPI (Ikatan 
Pelajar Islam), NU (Nahdlatul Ulama), 
MIAI (Majelis Islam Ala Indonesia), 
MASYUMI (Majelis Syuro Muslimin 

1Sebuah Pengakuan: Artikel ini – sebelum diedit-ulang 
dan dikemas-kini dalam bentuknya sekarang – pada mulanya 
merupakan Ringkasan Skripsi Sarjana dari Penulis I, yang 
dibimbing oleh Penulis II dan Penulis III, di Departemen 
Pendidikan Sejarah FPIPS UPI (Fakultas Pendidikan Ilmu 
Pengetahuan Sosial, Universitas Pendidikan Indonesia) di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia. Penulis I mengucapkan 
banyak terima kasih kepada semua pihak – termasuk kepada 
Penulis II dan Penulis III, serta kepada para Penguji Sidang 
Sarjana di Departemen Pendidikan Sejarah pada bulan Juli 
2019 – yang telah memberikan dorongan semangat, kritik, 
komentar, dan saran-saran dalam penulisan karya ilmiah 
ini. Walau bagaimanapun, seluruh isi dan interpretasi dalam 
artikel ini tetap menjadi tanggung jawab akademik kami 
bertiga, selaku Penulis, dan tidak ada hubung-kaitnya dengan 
berbagai bantuan yang telah diberikan oleh pihak lain. 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

36

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

Indonesia), Shumubu (Kantor Urusan 
Agama), BPUPKI (Badan Penyelidik dan 
Usaha-usaha Persiapan Kemerdekaan 
Indonesia), dan PPKI (Panitia Persiapan 
Kemerdekaan Indonesia). 

Dalam masa setelah kemerdekaan, 
Abdul Wahid Hasyim diamanati beberapa 
jabatan dalam pemerintahan Indonesia, 
seperti jabatan Menteri Negara dan 
Menteri Agama dalam beberapa kabinet di 
Indonesia. Saat menjadi Menteri Agama, 
Abdul Wahid Hasyim pun menghasilkan 
beberapa kebijakan, diantaranya kebijakan 
dalam pemberangkatan ibadah Haji dan 
pendirian PTAI (Perguruan Tinggi Agama 
Islam).

Adanya upaya pembaharuan dari 
Abdul Wahid Hasyim dalam pendidikan 
Islam ini berawal dari munculnya gerakan 
Pan Islamisme di Timur Tengah. Ide-
ide dan gagasan dari gerakan ini pun 
menyebar ke seluruh dunia, dan salah 
satunya berpengaruh dalam dunia 
pendidikan Islam. Saat Abdul Wahid 
Hasyim melakukan studi di Mekkah, 
beliau pun turut menyerap ide-ide 
pembaharuan tersebut. Dan, sepulangnya 
ke Tebuireng di Jombang, Jawa Timur, 
ia pun berkeinginan untuk menerapkan 
ide-ide pembaharuan tersebut ke dalam 
pendidikan Pesantren. Ia mengusulkan 
beberapa ide, seperti penggantian metode 
belajar dan penambahan materi pelajaran 
umum ke dalam kurikulum Pesantren. 

Awalnya, ide-ide yang diusulkan oleh 
Abdul Wahid Hasyim itu memeroleh 
banyak kritik dan penolakan, bahkan 
K.H. Hasyim Asy’ari – ayahanda Abdul 
Wahid Hasyim – pun menolak pada 
awalnya, karena alasan tertentu. Namun, 
pada akhirnya, terdapat beberapa ide yang 
dapat diterima dan diterapkan dalam 
lingkungan pendidikan Pesantren. Salah 

satunya adalah dengan didirikan Pesantren 
modern, yang dinamai Madrasah 
Nizamiyah.

Adapun aspek-aspek pembaharuan 
pendidikan Islam yang diterapkan oleh 
Abdul Wahid Hasyim meliputi: Tujuan 
Pendidikan, Kurikulum, dan Metode 
Pengajaran. Tujuan Pendidikan yang 
dimaksud oleh Abdul Wahid Hasyim 
disini ialah untuk menciptakan atau 
membentuk Santri yang bertakwa dan 
mampu menguasai pengetahuan umum 
serta keterampilan praktis lainnya, agar 
Santri dapat siap berkontribusi dalam 
masyarakat kelak. Ia tidak ingin Santri-
santri lulusan Pesantren dinilai rendah 
kedudukannya dalam masyarakat. Maka 
dari itu, dengan adanya pembaharuan 
dalam hal Tujuan Pendidikan ini 
dapat mewadahi cita-citanya dalam 
menyetarakan kedudukan siswa lulusan 
Pesantren dengan siswa lulusan sekolah 
umum atau sekolah Belanda, supaya dapat 
bersaing di dalam masyarakat. 

Selanjutnya dalam aspek Kurikulum. 
Pada awalnya, Kurikulum Pesantren 
hanyalah dan didominasi oleh ilmu-ilmu 
pengetahuan agama. Namun, setelah 
Abdul Wahid Hasyim mengusulkan 
ide pembaharuannya, dimasukkanlah 
beberapa ilmu pengetahuan umum ke 
dalam Kurikulum Pesantren, bahkan 
hingga 70%. Ilmu-ilmu pengetahuan 
umum tersebut, diantaranya, Bahasa 
Belanda dan Inggris, Aritmatika, Sejarah, 
Geogra�, dan Ilmu Pengetahuan Alam. 

Selain itu, Abdul Wahid Hasyim 
juga menyarankan kepada Santri untuk 
mengikuti berbagai organisasi dan 
memperkaya khazanah berpikir melalui 
membaca berbagai macam bacaan yang 
telah disediakan di perpustakaan yang 
telah didirikannya. Adapun organisasi 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

37

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

yang disarankannya tersebut adalah 
oganisasi bernama IKPI (Ikatan Pelajar 
Islam). 

Dan yang terakhir, aspek Metode 
Pengajaran. Metode Pengajaran 
di Pesantren tradisional saat itu 
menggunakan metode sorogan dan 
bandongan. Metode ini dinilai oleh Abdul 
Wahid Hasyim membuat siswa pasif dan 
tidak bisa menumbuhkan inisiatif. Karena 
metode-metode ini hanya mewajibkan 
siswa untuk datang, mendengarkan, 
dan mencatat apa yang disampaikan 
oleh guru mereka. Maka dari itu, Abdul 
Wahid Hasyim mengusulkan agar metode 
pengajaran diganti oleh metode tutorial 
kelas, dimana Santri dapat ikut terlibat 
dalam pembelajaran, seperti berdiskusi dan 
bertanya pada guru. Abdul Wahid Hasyim 
berharap dengan diterapkannya metode 
ini dapat menumbuhkan daya kritis dan 
inisiatif dalam diri Santri saat belajar, 
sehingga kelak jika sudah lulus dapat 
memiliki daya saing didalam masyarakat.

Semua upaya pembaharuan pendidikan 
Islam yang dilakukan oleh Abdul Wahid 
Hasyim itu, baik dalam aspek Tujuan 
Pendidikan, Kurikulum, maupun 
Metode Pengajaran, terwadahi dalam 
sebuah lembaga pendidikan Islam yang 
didirikannya, yakni Madrasah Nizamiyah. 
Madrasah Nizamiyah didirikan pada 
1934. Pada awalnya, madrasah ini kurang 
mendapat perhatian dari masyarakat, 
tetapi setelah beberapa waktu kemudian 
muncullah ketertarikan masyarakat, 
khususnya para orangtua calon Santri 
untuk menyekolahkan anaknya ke 
Madrasah Nizamiyah. 

Madrasah Nizamiyah hanya berdiri 
sampai tahun 1938. Hal ini dikarenakan 
pada tahun tersebut, Abdul Wahid Hasyim 
sudah mulai berkonsentrasi pada karier 

politiknya, sehingga Madrasah Nizamiyah 
akhirnya dilebur bersama madrasah yang 
sudag ada sebelumnya, yakni Madrasah 
Sala�yah.2

 

Referensi

Abdurahman, Dudung. (2007). Metodologi Penelitian 
Sejarah. Yogyakarta: Penerbit Ar-Ruzz Media.

A’dlom, Syamsul. (2014). “Kiprah K.H. Hasyim Asy’ari 
dalam Mengembangkan Pendidikan Agama Islam” 
dalam Jurnal Pusaka, Edisi Juli-Desember, hlm.14-27.  

Afandi, Achmad. (2019). “Kebijakan Kementerian 
Agama dalam Pengembangan Pendidikan Islam 
pada Masa K.H.A. Wahid Hasyim”. Tesis Magister 
Tidak Diterbitkan. Surabaya: Pascasarjana UIN 
[Universitas Islam Negeri] Sunan Ampel. Available 
online also at: http://digilib.uinsby.ac.id/31333/1/
Achmad%20Afandi_F02316045.pdf [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 2 Januari 2020]. 

A�f, Moh. (2019). “Penerapan Metode Sorogan dalam 
Meningkatkan Baca Kitab di Pondok Pesantren 
Tarbiyatun Nasyi’in” dalam KABILAH : Journal 
of Social Community, Vol.4, No.2 [December], 
hlm.34-43. Tersedia secara online juga di: http://
ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/
kabilah/article/view/3592 [diakses di Bandung, 
Jawa Barat, Indonesia: 2 Januari 2020].

Amrizal. (2011). “Pembaruan Pendidikan Pesantren 
dalam Kerangka Sistem Pendidikan Nasional” 
dalam Jurnal Sosial Budaya, Vol.8, No.02 [Juli-
Desember],  hlm.168-183. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/40426-ID-pembaruan-pendidikan-
pesantren-dalam-kerangka-sistem-pendidikan-
nasional.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 24 Maret 2019]. 

Anderson, Ben. (1988). Revolusi Pemuda: Pendudukan 
Jepang dan Perlawanan di Jawa, 1944-1946. Jakarta: 
Pustaka Sinar Harapan, terjemahan oleh Jiman 
Rumbo. 

2Pernyataan: Kami, yang bertanda tangan di bawah ini, 
menyatakan bahwa artikel ini, beserta seluruh isinya, adalah 
benar-benar karya kami sendiri. Kami tidak melakukan 
penjiplakan dan tindakan plagiat, karena sumber-sumber 
yang kami kutip, jelas dinyatakan dan dicantumkan secara 
lengkap dalam Daftar Pustaka atau Referensi. Artikel ini juga 
belum pernah diserahkan dan diterbitkan oleh jurnal ilmiah 
lainnya. Atas pernyataan ini, kami siap menanggung risiko 
atau sanksi akademik, apabila di kemudian hari ditemukan 
adanya pelanggaran etika keilmuan atau ada klaim dari pihak 
lain terhadap keaslian karya kami ini.



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

38

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

Ari�n, I. (1993). Kepemimpinan Kyai: Kasus Pondok 
Pesantren Tebuireng. Malang: Kalimahsada Press.

As’ad, M. (2012). “Pembaruan Pendidikan Islam K.H. 
Hasyim Asyari” dalam Jurnal Tsaqafah, Volume 
8(1), hlm.120-134.

Atjeh, A. (2015). Sejarah Hidup K.H.A. Wahid Hasyim. 
Jombang: Pustaka Tebuireng.

Barton, G. (2002). Gus Dur : �e Authorized Biography 
of Abdurrahman Wahid. Yogyakarta: Penerbit Subur. 

Basyit, Abdul. (2017). “Pembaharuan Model Pesantren: 
Respon terhadap Modernitas” dalam KORDINAT, 
Vol.XVI, No.2 [Oktober], hlm.293-324. 

Benda, Harry J. (1985). Bulan Sabit dan Matahari 
Terbit: Islam Indonesia pada Masa Pendudukan 
Jepang. Jakarta: Pustaka Jaya, diterjemahkan oleh 
Daniel Dhakidae dan disunting oleh Al�an.

Bisri, A. (2011). “Pemikiran Pendidikan K.H.A. Wahid 
Hasyim” dalam Jurnal Akademika, Volume 5(2), 
hlm.163-176.

Budairy, S. & A. Zawawi. (2009). Dari Pesantren untuk 
Bangsa: Biogra� K.H. Muhammad Ilyas. Jakarta: 
Penerbit Yayasan Saifuddin Zuhri.

Budi. (2019). “Biogra� K.H. Wahid Hasyim” dalam 
LADUNI: Menyatukan untuk Mercusuar Dunia, 
pada 11 Maret. Tersedia secara online juga di: 
https://www.laduni.id/post/read/55855/biogra�-
kh-wahid-hasyim [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 2 Januari 2020].

Byrskog, Samuel. (2001). Story as History-History as 
Story: �e Gospel Tradition in the Context of Ancient 
Oral History. German: Mohr. Siebeck.

Chumaidah, Syc. (2018). “K.H. A. Wahid Hasyim 
dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren”. 
Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia 
dan ada dimiliki oleh Penulis. 

Creswell, John W. (2010). Research Design: 
Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan 
Mixed. Yogyakarta: Penerbit Pustaka Pelajar, 
Terjemahan, edisi ketiga.  

Damami, Mohammad. (2000). Akar Gerakan 
Muhammadiyah. Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru. 

Dho�er, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi 
Pandangan Hidup Kyai dan Visinya mengenai 
Masa Depan Indonesia. Jakarta: Penerbit LP3ES, 
Terjemahan.

Fatoni, Achmad. (2019). “Kiprah K.H. Abdul Wahid 
Hasyim dalam MASYUMI Tahun 1943-1950”. 
Skripsi Sarjana Tidak Diterbitkan. Surabaya: 
Program Studi Pimikiran Politik Islam, Fakultas 
Ushuluddin dan Filsafat, UIN [Universitas Islam 
Negeri] Sunan Ampel. Tersedia secara online juga 
di: http://digilib.uinsby.ac.id/36670/2/Achmad%20
Fatoni_E04213001.pdf [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 11 Januari 2020]. 

Firdaus, Sukma Umbara Tirta. (2017). “Pembaharuan 

Pendidikan Islam Ala Harun Nasution: Sebuah 
Re�eksi Akan Kerinduan ‘Keemasan Islam’” 
dalam EL-FURQANIA: Vol.05, No.02 [Agustus], 
hlm.166-184. 

Garraghan, J. Gilbert. (1948). A Guide to Historical 
Method. New York: Fordham University Press.

Gottschlak, L. (1975). Mengerti Sejarah. Jakarta: 
Penerbit UI [Universitas Indonesia] Press, Terjemahan.

Hasan, M. et al. (1994). Menapak Jejak Mengenal 
Watak: Sekilas Biogra� 26 Tokoh Nahdlatul Ulama. 
Jakarta: Yayasan Saifuddin Zuhri. 

Hasyim, Muhammad. (2016). “Modernisasi 
Pendidikan Pesantren dalam Perspektif K.H. 
Abdurrahman Wahid” dalam CENDEKIA: 
Jurnal Studi Keislaman, Vol.2, No.2 [Desember]. 
Tersedia secara online pula di: https://media.neliti.
com/media/publications/268491-modernisasi-
pendidikan-pesantren-dalam-p-00907b96.pdf 
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 	
18 Maret 2019].  

Herlina, Nina. (2008). Metode Sejarah. Bandung: 
Penerbit Satya Historika. 

Howell, Martha & Walter Prevenier. (2001). From 
Reliable Sources: An Introduction to Historical Methods. 
Ithaca, New York: Cornell University Press. 

Ismail, M. (2016). “Demokratisasi Pendidikan Islam 
dalam Pandangan K.H. Abdul Wahid Hasyim” 
dalam Pendidikan Agama Islam, Volume 4(2), 
hlm.323-324.

Ismaun. (2005). Pengantar Sejarah sebagai Ilmu dan 
Wahana Pendidikan. Bandung: Historia Utama Press.

Jamila. (2016). “Pendidikan Berbasis Islam yang 
Memandirikan dan Mendewasakan” dalam Jurnal 
EduTech, Vol.2, No.2 [September], hlm.73-83. 
Tersedia secara online juga di: https://media.neliti.
com/media/publications/58765-ID-pendidikan-
berbasis-islam-yang-memandiri.pdf [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 2 Maret 2019]. 

Jannah, Rina Farihatul. (2018). “Kebijakan 
Penyelenggaraan Perjalanan Haji Indonesia, Tahun 
1945-2000 M”. Tesis Magister Tidak Diterbitkan. 
Surabaya: Pasca Sarjana UIN [Universitas Islam 
Negeri] Sunan Ampel. Tersedia secara online juga 
di: http://digilib.uinsby.ac.id/25459/7/Rina%20
Farihatul%20Jannah_F52916197.pdf [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 11 Maret 2019]. 

Kahin, G.M.T. (2013). Nasionalisme dan Revolusi 
Indonesia. Depok: Penerbit Komunitas Bambu, 
Terjemahan.

Kartodirdjo, Sartono. (1992). Pendekatan Ilmu Sosial 
dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: PT Gramedia 
Pustaka Utama.

Khakim, Nor. (2018). “Sorogan Menjadi Model 
Pembelajaran di Pesantren Darul Muttaqin 
Bantargebang”. Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. 
Jakarta: STKIP [Sekolah Tinggi Keguruan dan Ilmu 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

39

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Pendidikan] Kusuma Negara. 
Komaruzaman. (2017). “Studi Pemikiran Muhammad 

Abduh dan Pengaruhnya terhadap Pendidikan di 
Indonesia” dalam TARBAWI, Vol.3, No.01, hal.82-101. 

Kuntowijoyo. (2003). Metodologi Sejarah. Yogyakarta: 
Penerbit Tiara Kencana.

Kuntowijoyo. (2013). Pengantar Ilmu Sejarah. 
Yogyakarta: Penerbit Tiara Wacana.

Kurasawa, Aiko. (2015). Kuasa Jepang di Jawa: 
Perubahan Sosial di Perdesaan, 1942-1945. Depok: 
Komunitas Bambu, diterjemahkan oleh Hermawan 
Sulistyo. 

Kurniyati, E. (2018). “Memahami Dikotomi dan 
Dualisme Pendidikan di Indonesia” dalam Rausyan 
Fikr, Vol.14, No.1 [Maret], hlm.1-19. 

Lohanda, Mona. (1998). Sumber Sejarah dan Penelitian 
Sejarah. Jakarta: Lembaga Penelitian UI [Universitas 
Indonesia].

Maasyhuri, A. (2006). 99 Kiai Pondok Pesantren 
Nusantara II: Riwayat, Perjuangan, dan Doa. 
Yogyakarta: Penerbit Kutub.

Masruroh, N. & Umiarso. (2011). Modernisasi 
Pendidikan Islam Ala Azyumardi Azra. Yogyakarta: 
Ar-Ruzz Media. 

McCullagh, C. Behan. (1984). Justifying Historical 
Descriptions. New York: Cambridge University Press. 

Miftahuddin. (2017). K.H.A. Wahid Hasyim: Peletak 
Dasar Islam Nusantara. Bandung: Penerbit Marja.

Mualimin. (2017). “Lembaga Pendidikan Islam 
Terpadu” dalam Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan 
Islam, Vol.8, No.1, hlm.99-116. 

Mu’arif, Amrul. (2015). “Modernisasi Pendidikan 
Pesantren: Studi Kasus Pondok Pesantren Tebuireng 
Jombang”. Skripsi Sarjana Tidak Diterbitkan. 
Malang: Jurusan Pendidikan Agama Islam, Fakultas 
Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN [Universitas 
Islam Negeri] Maulana Malik Ibrahim. Tersedia 
secara online juga di: https://core.ac.uk/download/
pdf/79435575.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 2 Maret 2019].  

Mubarak, Faisal. (2018). “Perkembangan Kebijakan 
Pendidikan Islam Indonesia” dalam Jurnal Ta’lim 
Muta’allim, Vol.4, No.8, hlm.225-242. Tersedia 
secara online juga di: https://core.ac.uk/download/
pdf/79442943.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 2 Maret 2019]. 

Mughni, Sya�q Akhmad. (2013). “Pemikiran K.H. 
Abdul Wahid Hasyim tentang Pembaharuan 
Pendidikan Islam”. Skripsi Sarjana Tidak 
Diterbitkan. Jakarta: Jurusan Pendidikan Agama 
Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, UIN 
[Universitas Islam Negeri] Syarif Hidayatullah. 
Tersedia secara online juga di: http://repository.
uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/24748/3/
SYAFIQ%20AKHMAD%20MUGHNI-FITK.
pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 11 

Maret 2019].
Mulyani, Tatik. (2019). “Majelis Islam A’laa Indonesia 

(MIAI) dalam Pergerakan Nasional Tahun 1937-
1942”. Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia 
dan ada dimiliki oleh Penulis. 

Mulyanti. (2011). “Pembaruan Pendidikan Islam 
K.H.A. Wahid Hasyim: Menteri Agama RI, 1949-
1952”. Skripsi Sarjana Tidak Diterbitkan. Jakarta: 
Jurusan Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu 
Tarbiyah dan Keguruan, UIN [Universitas Islam 
Negeri] Syarif Hidayatullah.

Muslimah, Fauziah. (2019). “Nyai Solihah Wahid 
Hasyim: Sosok Perempuan Tangguh untuk 
Keluarga, Agama, dan Negara” dalam GoMuslim.
Co.Id, pada 30 Juni. Tersedia secara online 
juga di: https://www.gomuslim.co.id/read/
tokoh/2019/06/30/13077/-p-nyai-solihah-wahid-
hasyim-sosok-perempuan-tangguh-untuk-keluarga-
agama-dan-negara-p-.html [diakses di Bandung, 
Jawa Barat, Indonesia: 11 Januari 2020]. 

Mustofa, Ali. (2019). “Arah Pembaruan Pendidikan 
Islam: Analisis Sejarah Perkembangan Pemikiran 
Modern dalam Islam”. Makalah Ilmiah Tidak 
Diterbitkan. Tersedia dan ada dimiliki oleh Penulis. 

Muzammil. (2017). “Pembaharuan Pendidikan Islam 
Tradisionalis di Indonesia: Analisis Pemikiran 
Pendidikan K.H.A. Wahid Hasyim” dalam 
EDURELIGIA, Vol.01, No.01, hlm.102-121. 

Ni’mah, Z. (2015). “Revivalisme Pendidikan Islam 
Awal Abad 20: Studi Kritis Pembaruan Pendidikan 
Islam Perspektif K.H. Ahmad Dahlan” dalam 
AT-TAJDID: Jurnal Ilmu Tarbiyah, Volume 4(1), 
hlm.14-15.

Nisa, Khoirun  & Chusnul Chotimah. (2020). 
“Pengembangan Kurikulum Pondok Pesantren” dalam 
INOVATIF, Vol.6, No.1 [Pebruari], hlm.45-68.

Nurdholt, Henk Schulte et al. (2008). Perspektif Baru 
Penulisan Sejarah Indonesia. Jakarta: Penerbit YOI 
[Yayasan Obor Indonesia], Terjemahan.

Nurhabibah. (2018). “Pemikiran Wahid Hasyim 
tentang Pendidikan dan Relevansianya dengan 
Dunia Modern” dalam LITERASI, Vol.IX, No.1, 
hlm.13-18. 

Nurfadilah, Asifa. (2019). “Madrasah Nizamiyah: 
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam 
Pembaharuan Pendidikan Islam di Pesantren 
Tebuireng (1934-1953)”. Skripsi Sarjana Tidak 
Diterbitkan. Bandung: Departemen Pendidikan 
Sejarah FPIPS UPI [Fakultas Pendidikan Ilmu 
Pengetahuan Sosial, Universitas Pendidikan 
Indonesia]. 

Paisun. (2018). “Analisis terhadap Pemikiran Wahid 
Hasyim tentang Pembaruan Pendidikan Pesantren” 
dalam PIK, Vol.1, No.1 [Maret], hlm.110-134.  

Pirol, Abdul. (2017). Dinamika Pemikiran Islam 
Modern. Palopo, Sulawesi Selatan: Penerbit Laskar 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

40

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

Perubahan, edisi revisi, cetakan ke-1. Tersedia 
secara online juga di: https://core.ac.uk/download/
pdf/211228719.pdf [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 2 Maret 2019]. 

Pranoto, Suhartono W. (2010). Teori dan Metodologi 
Sejarah. Yogyakarta: Penerbit Graha Ilmu. 

Priatmoko, Sigit. (2018). “Memperkuat Eksistensi 
Pendidikan Islam di Era 4.0” dalam TA’LIM: Jurnal 
Studi Pendidikan Islam, Vol.1, No.2 [Juli], hlm.1-
19. Available online also at: https://media.neliti.
com/media/publications/264718-memperkuat-
eksistensi-pendidikan-islam-d-fbaf226e.pdf [diakses 
di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 2 Maret 2019]. 

Priyadi, S. (2012). Metode Penelitian Pendidikan 
Sejarah. Yogyakarta: Penerbit Ombak.

Puspitasari, Nindia. (2017). “Pendidikan Karakter 
Perspektif Islam: Studi Pemikiran K.H. Abdul 
Wahid Hasyim” dalam AT-TAJDID, Vol.1, No.1 
[Januari-Juni], hlm.105-123. 

Putri, Titin Apriani, M. Syaiful & Suparman Arif. 
(2019). “Propaganda Jepang dalam Melancarkan 
Kebijakan Pendudukan di Indonesia, Tahun 1942-
1945”. Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia 
dan ada dimiliki oleh Penulis. 

Qomar, M. (2005). Epistemologi Pendidikan Islam: 
Dari Metode Rasional hingga Metode Kritik. Jakarta: 
Penerbit Erlangga. 

Rahman, Arif. (2016). “Reformasi dan Arah 
Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia” 
dalam LITERASI, Vol.VII, No.2 [Desember], 
hlm.75-88. 

Redaksi Tempo. (2017). Wahid Hasyim untuk Republik 
dari Tebuireng. Jakarta: Penerbit KPG [Kepustakaan 
Populer Gramedia].

Reksiana. (2018). “Diskursus Terminologi Model, 
Pendekatan, Strategi, dan Metode Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam” dalam Jurnal Pendidikan 
Agama Islam, Vol.XV, No.2 [Desember], hlm.199-225. 

Rifai, M. (2014). Wahid Hasyim: Biogra� Singkat, 
1914-1953. Yogyakarta: Ar-Ruz Media Group.

Rohmah, Siti Nur. (2018/2019). “Pemikiran 
Pendidikan Islam Menurut K.H. Abdul Wahid 
Hasyim”. Skripsi Sarjana Tidak Diterbitkan. Bandar 
Lampung: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, 
UIN [Universitas Islam Negeri] Raden Intan 
Lampung. Available online also at: http://repository.
radenintan.ac.id/4397/1/SKIPSI%20SITI%20
NUR%20ROHMAH.pdf [diakses di Bandung, 
Jawa Barat, Indonesia: 11 Januari 2020]. 

Rusydiyah, Evi Fatimatur. (2017). “Analisis Historis 
Kebijakan Pendidikan Islam Kementerian Agama 
RI Masa K.H.A.Wahid Hasyim” dalam AL-IBROH, 
Vol.2, No.1 [Mei], hlm.1-31. 

Sa’adillah, Rangga. (2015). “Pendidikan Karakter 
Menurut K.H. Wahid Hasyim” dalam Jurnal 
Pendidikan Agama Islam, Vol.3, No.2 [November], 

hlm.277-303. 
Salim. (2016). “Lektur Modern Sejarah Pendidikan 

Islam di Indonesia” dalam MIQOT, Vol.XL, 
No.1 [Januari-Juni], hlm.66-87. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/157901-ID-lektur-moderen-sejarah-
pendidikan-islam.pdf [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 2 Maret 2019]. 

Santoso, Moh Hadi & Sumarno. (2015). 
“Pembaharuan Sistem Pendidikan Pesantren 
Menurut K.H. Abdul Wahid Hasyim” dalam 
AVATARA: e-Journal Pendidikan Sejarah, Vol.3, 
No.3 [Oktober]. Tersedia secara online juga di: 
https://core.ac.uk/reader/230695058 [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 11 Maret 2019].

Saridjo, M. (1998). Bunga Rampai Pendidikan Islam. 
Jakarta: Penerbit Depag RI [Departemen 	 Agama 
Republik Indonesia].

Shafer, R.J. (1974). A Guide to Historical Method. 
Illinois: �e Dorsey Press. 

Sholikhudin, M. Anang. (2016). “Politik Pendidikan 
Islam Masa Modern: Membaca Gagasan Tokoh 
Pembaharu di Negara Turki, India, dan Mesir” 
dalam AL-MURABBI, Vol.1, No.1, hlm.141-160. 
Tersedia secara online juga di: http://download.
garuda.ristekdikti.go.id/article.php?article=899085
&val=14142&title=POLITIK [diakses di Bandung, 
Jawa Barat, Indonesia: 2 Maret 2019]. 

Sjamsuddin, H. (2007). Metodologi Sejarah. Yogyakarta: 
Penerbit Ombak.

Solahudin, M. (2013). Nahkoda Nahdliyyin: Biogra� 
Rais Aam Syuriyah dan Ketua Umum Tan�dziyah 
Pengurus Besar Nahdlatul Ulama (PBNU) Sejak 
1926 hingga Sekarang. Kediri: Nous Pustaka Utama. 

Syaifullah. (2017). “Analisis Penerapan Metode 
Bandongan dalam Pembelajaran Kitab Kuning 
di MA Plus Pondok Pesantren Abū Hurayrah 
Mataram”. Tesis Magister Tidak Diterbitkan. 
Mataram, NTB [Nusa Tenggara Barat]:  
Pascasarjana Iain [Institut Agama Islam Negeri] 
Mataram. Tersedia secara online juga di: http://
etheses.uinmataram.ac.id/476/1/Syaifullah%20
154141012.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 24 Maret 2019].  

Steenbrink, K. (1984). Beberapa Aspek tentang Islam 
di Indonesia Abad ke-19. Jakarta: Penerbit Bulan 
Bintang, Terjemahan.

Suryanegara, A.M. (1996). Pemberontakan Tentara 
PETA di Cileunca, Pangalengan, Bandung Selatan. 
Jakarta: Yayasan Wira Patria Mandiri.

Suryanegara, A.M. (1998). Menemukan Sejarah: 
Wacana Pergerakan Islam di Indonesia. Bandung: 
Penerbit Mizan.

Suryanto, Bowo. (2016). “Peran K.H. Abdul Wahid 
Hasyim dalam Pembaharuan Islam di Indonesia 
Tahun 1935-1953”. Artikel Ilmiah Tidak 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

41

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Diterbitkan. Yogyakarta: Fakultas Keguruan dan 
Ilmu Pendidikan, Universitas PGRI [Persatuan 
Guru Republik Indonesia] Yogyakarta. Tersedia 
secara online juga di: http://repository.upy.
ac.id/1189/1/Artikel.pdf [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 9 Maret 2019].  

Suwirta, Andi. (1989). “Ketika Saudara Tua Disambut 
oleh Saudara Muda: Sikap Politik Pemerintahan 
Pendudukan Jepang terhadap Umat Islam 
Indonesia, 1942-1945”. Skripsi Sarjana Tidak 
Diterbitkan. Bandung: Jurusan Pendidikan 
Sejarah FPIPS IKIP [Fakultas Pendidikan Ilmu 
Pengetahuan Sosial, Institut Keguruan dan Ilmu 
Pendidikan] Bandung.

Syafe’i, Imam. (2017). “Pondok Pesantren: Lembaga 
Pendidikan Pembentukan Karakter” dalam Al-
TADZKIYYAH: Jurnal Pendidikan Islam, Vol.8, 
No.1, hlm.61-82. 

Syahriman, Agung & Agus Mulyana. (2019). “Peranan 
K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam Pemerintahan 
Indonesia, Tahun 1945-1953” dalam FACTUM, 
Vol.8, N0.1 [April], hlm.15-32. 

Syaiful, Ach. (2019). “Konsep Pendidikan Islam 
K.H.A. Wahid Hasyim” dalam KARIMAN, Vol.07, 
No.01 [Juni], hlm.1-16. 

Syarif, M. (2019). “Politik Pendidikan Jepang dan 
Pengaruhnya terhadap Pendidikan Islam di 
Indonesia”. Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. 
Mojokerto, Jawa Timur: FAI UIM [Fakultas Agama 
Islam, Universitas Islam Majapahit]. 

Tampubolon, Ichwansyah. (2014). “Orientasi dan 
Corak Pembaruan dalam Islam: Kajian terhadap 
Respons Masyarakat Islam” dalam MADANIA, Vol.
XVIII, No.1 [Juni], hlm.13-34. 

Teguh, Irfan. (2019). “Mula dan Akhir Perjalanan 
K.H.A. Wahid Hasjim” dalam TIRTO.ID, pada 19 
April. Tersedia secara online pula di: https://tirto.

id/mula-dan-akhir-perjalanan-kh-a-wahid-hasjim-
dmHS [diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 
11 Januari 2020]. 

Tesdy, I., W. Darmawan & A.B. Santosa. (2018). “Dari 
Tradisional ke Modern: K.H. Hidayat Ruhiyat 
Sirodj dan Pesantren Albidayah Tahun 1971-2011” 
dalam FACTUM, Volume 7(2), hlm.189-198.

Ustman, Hasan. (1986). Metodologi Penelitian Sejarah. 
Jakarta: Penerbit Kemenag RI [Kementerian Agama 
Republik Indonesia], terjemahan A. Muin Umar et al.

Wahid, S. (2000). Meneladani Eyang Wahid. Jakarta: 
Yayasan Bina Buana.

Yahya, Ali. (2007). Sama Tapi Berbeda: Potret Keluarga 
Besar K.H.A. Wahid Hasyim. Jombang: Yayasan 
K.H.A. Wahid Hasyim. 

Yudhyarta, Deddy Yusuf. (2013). “Pembaharuan 
Kurikulum Pendidikan Tinggi Islam di Indonesia: 
Telaah Kritis Pemikiran Harun Nasution”. Tesis 
Magister Tidak Diterbitkan. Pekanbaru, Riau: 
PPs UIN [Program Pasca Sarjana, Univeritas 
Islam Negeri] Sultan Syarif Kasim. Tersedia 
secara online juga di: http://repository.uin-suska.
ac.id/2576/1/2013_2013100PAI.pdf [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 11 Maret 2019]. 

Zaini, A. (1998). “Kyai Haji Abdul Wahid Hasyim: His 
Contribution to Muslim Educational Reform and to 
Indonesian Nationalism during the 	Twentieth 
Century”. Unpublished Master �esis. Canada: Institute 
of Islamic Studies, McGill University.

Zed, Mestika. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. 
Jakarta: Penerbit YOI [Yayasan Obor Indonesia].

Zuhdiyah. (2015). “Respon Yayasan Pesantren terhadap 
Globalisasi: Studi Kasus Yayasan Hasyim Asy’ari 
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur” dalam TADRIB, 
Vol.1, No.1 [Juni]. Tersedia secara online juga di: 
https://core.ac.uk/reader/267946394 [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 2 Maret 2019].



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

42

ASIFA NURFADILAH, AGUS MULYANA & ANDI SUWIRTA,
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim 

Abdul Wahid Hasyim dan Pesantren Tebuireng di Jombang
(Sumber: https://intisari.grid.id and https://www.tribunnewswiki.com,15/1/2020)

K.H. (Kyai Haji) Abdul Wahid Hasyim lahir pada tanggal 1 Juni 1914 di Desa Tebuireng, Jombang, Jawa Timur, 
Indonesia. Ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari, tidak pernah menyekolahkan Abdul Wahid Hasyim ke HIS (Hollandsche 
Inlandsche School), Sekolah Dasar milik pemerintah kolonial Belanda, seperti halnya anak-anak tokoh masyarakat pada 
masa itu. Hal ini dikarenakan, K.H. Hasyim Asy’ari dikenal anti-sekolah yang didirikan oleh pihak penjajah.


