MHBR‘A MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017
p21-29
P-ISSN 0854-3461, E-ISSN 2541-0407

Pertunjukan Tari Babuang Pada Piodalan Bhatara Dalem Pingit,
Di Desa Pengotan Kabupaten Bangli

I Putu Sudarma
Jurusan Filsafat Timur, Fakultas Brahma Widya, Institut Hindu Dharma Negri Denpasar

E-mail: sudarmaputu59@yahoo.co.id

Tari Babuang adalah bentuk tari wali yang sangat disakralkan oleh masyarakat Desa Pakraman Pengotan-
Bangli. Tarian ini hanya dapat dipentaskan oleh sekaa teruna dari Desa Pengotan Bangli-pada ritual Bhatara
Dalem Pingit. Prosesi pementasannya adalah Pider sekar, ngastawa di Pelinggih Sanggar Tawang, sesolahan
tari Babuang, dan perang papah Biu.

Tari Babuang pada ritual Bhatara Dalem Pingit memiliki beberapa fungsi, yaitu fungsi keagamaan, fungsi
estetika, dan fungsi inklusi sosial. Fungsi agama, tari Babuang adalah bentuk persembahan untuk para
leluhur yang tinggal di Gunung Airawang (Gunung Abang), dan manifestasi dari Tuhan yang tinggal di pura
Tuluk Biu. Fungsi estetikanya terkait dengan nilai kesucian (sivam), kebenaran (satyam) dan keseimbangan
atau harmoni (sundaram). Sebaliknya, fungsi inklusi sosial, tarian ini digunakan sebagai sarana membina
solidaritas di antara masyarakatnya.

Babuang Dance Performance On Piodalan Bhatara Dalem Pingit, In Pengotan Village,
Bangli District, Bangli Regency

Babuang dance is a form of wali dance that is very sacred by the community of Pakraman Village of
Pengotan-Bangli. This dance can only be performed by sekaa teruna of Pengotan Village-Bangli on the
ritual of Bhatara Dalem Pingit. The processions of its performance are pider sekar, ngastawa in Pelinggih
Sanggar Tawang, sesolahan Babuang dance, and papah biu war.

Babuang dance on the ritual of Bhatara Dalem Pingit has several functions, namely religious function,
aesthetic function, and social inclusion function. Religious function, Babuang dance is a form of offerings
presented to the ancestors who stayed at Mount Airawang (Mount Abang), and the manifestations of God
who stayed in the temple of Tuluk Biu. The aesthetic functions are related to the value of chastity (sivam),
truth (satyam) and the balance or harmony (sundaram). Instead, social inclusion function, the dance is used
as a means of fostering solidarity among its communities.

Keywords: Babuang dance, piodalan, bhatara pura dalem pingit.

Proses Review : 15 Januari - 5 Februari 2017, Dinyatakan Lolos : 6 Februari 2017

21



I Putu Sudarma (Pertunjukan Tari Babuang...)

I. PENDAHULUAN

Religi merupakan salah satu dari unsure kebu-
dayaan universal. Unsur kebudayaan ini hampir
dimiliki oleh semua bangsa di dunia. J.G Frazer
dalam bukunya berjudul The Golden Bough menya-
takan bahwa adanya kelakuan bersifat religi karena
manusia mengakui adanya banyak gejala yang tidak
dapat diterangkan dengan akalnya. Senada dengan
J.G Frazer, RR Marett dalam bukunya yang
berjudul “Thereshold of Religion” (1909)
mengemukakan bahwa bentuk religi yang tertua
adalah kenyakinan manusia akan adanya kekuatan
gaib  dalam  hal-hal yang luar  biasa
(Koentjaraningrat,1987:60-61). Sebaliknya, Emile
Durkheim dalam bukunya “Les Formers Elmen-
tarires de La Vie Relegiuse” (1912) mengutarakan
bahwa kehadiran religi dalam kehidupan
masyarakatmerupakan sesuatu yang tidak dapat
dielakkan. Walaupun sebagai seorang ateis, tetapi
ia melihat dan mengakui pentingnya religi dalam
hubungannya dengan tingkah laku moral. Religi
dalam masyarakat merupakan sumber sikap altru-
istik untuk mengendalikan egoisme, mendorong
manusia untuk berkorban tanpa pamrih. Religi
juga merupakan gejala yang esensial tidak hanya
menambah ide intelek manusia, tetapi juga sebagai
sumber gagasan-gagasan dasar dari kerangka
pemikiran manusia seluruhnya (Djuretna,1994 :
45-47).

Semua aktivitas manusia dalam hubungan dengan
religi selalu bersumber pada getaran jiwa/emosi
keagamaan bahkan dianggap sebagai komponen
utama dari religi/agama. Sistem ritus pada dasarnya
dilakukan melalui tindakan-tindakan berpola yang
bertujuan untuk mengadakan komunikasi dengan
siapa kebaktian tersebut ditujukan. Semua aktivitas
ritus selalu dilandasi dengan getaran jiwa para
pendukungnya. Dengan adanya berbagai upacara
keagamaan, warga suatu masyarakat tidak hanya
diingatkan, tetapi juga dibiasakan untuk menggu-
nakan simbol-simbol yang bersifat abstrak untuk
berbagi kegiatan sosial yang nyatakehidupan
mereka sehari-hari.

Desa Pengotan-Bangli tergolong salah satu desa
kuno di Bali. Desa ini melaksanakan berbagai ritual
keagamaan, salah satu di antaranya adalah ritual
piodalan Bhatara Dalem Pingit.

22

MUDRA Jurnal Seni Budaya

Upacara piodalan-nya tidak hanya menggunakan
berbagai jenis banten, tetapi juga kesenian sakral,
yaitu Tari Babuang. Babuang adalah semut hitam
yang agak besar bersengat (Tim, 2008: 60).

Bagi masyarakat Bali, binatang Babuang tidak
asing lagi. Binatang ini hidup berkelompok dan
bekembang dalam tanah serta tergolong ganas dan
garang. Jika dihampiri bisa menyengatnya lebih-
lebih ekornya dihilangkan. Dalam berkelahi atau
berperang di Bali terdapat peribahasa, yaitu buka
Babuange buntut (semut hitam yang agak besar
yang dihilangkan ekornya) sifat dan wataknya men-
jadi ganas tidak peduli siapapun di depannya.
Dengan demikian, pementasan tari Babuang pada
ritual piodalan Bhatara Dalem Pingit merupakan
ekspresi jiwa melalui gerak ritmis sesuai dengan
irama lagu dimana tubuh manusia digunakan seba-
gai media untuk mengaktualisasikan keganasan dari
sifat-sifat pasukan bala Babuang buntut yang diwu-
judkan melalui gerakan-gerakan dengan cara berba-
ris, berjejer dan berderet. Hal ini digunakan sebagai
simbol bahwa pasukan bala tentara yang ganas dan
gagah perkasa disiagakan siap bertempur (Purna,
2013 :52).

Pementasan tari Babuang sangat kental tradisi dan
bernuansa religius. Tiap-tiap ritual piodalan Bhat-
ara Dalem Pingit, tarian ini harus dipentaskan. Tari
Babuang sebagai tari wali tampak signifikan
bahkan menempati kedudukan yang penting dalam
ritual piodalan Bhatara Dalem Pingit.Tanpa tari ini
ritual penyineban piodalan tidak dapat dilaksana-
kan. Dengan demikian, tarian ini perlu diungkap
mengenai bentuk dan fungsinya.

II. BENTUK SESOLAHAN TARI BABUANG

2.1 Sejarah Tari Babuang

Tari Babuang merupakan sebuah tarian khas yang
dipentaskan oleh masyarakat Desa Pengotan
Bangli. Tarian ini pementasannya hanya dapat
dilaksanakan pada purnamaning Sasih Ka-enam
dalam konteks ritual piodalan Bhatara Dalem
Pingit. Pementasan tari ini berpedoman pada tradisi
yang telah diwarisi oleh leluhurnya. Di samping itu
tari Babuang merupakan tetatadan (bawaan) Bhat-
ara Dalem Pingit sejak masyarakat Muteran pindah
ke Desa Pengotan. Purna (2013 : 51) menyatakan
bahwa eksitensi tari Babuang di Desa Pengotan
sebagai beikut.



MUDRA Jurnal Seni Budaya

”Kewentenan sesolahan Bauang puniki

duk krian mahapatih Gajahmada rauh ring Bali
sane kaabih olih para arya pemggawa-
penggawa miwah parekan-parekan sane saking
Jjawi sane kasinengguh bala babuang buntut.
Sesolahan puniki ketengetan pisan dwaning
kaaturangmajeng Ida Bhatara Dalem Pingit
sane melinggih ring Pura Penataran Bale
Agung”.

Terjemahannya:
”Keberadaan Tari Babuang ini sejak Krian
mahapatih Gajahmada datang ke Bali yang
didampingi oleh para arya dan para tentara dari
Jawa yang disebut Bala Babuang Buntut.
Pementasan ini sangat disakralkan karena diper
sembahkan kehadapan Ida Bhatara Dalem
Pingit di Pura Penataran Bale Agung”.

Pementasan Tarian Babuang penyajiannya sangat
sederhana karena tanpa diawali dengan latihan.
Walaupun demikian, tetapi tarian ini mengandung
nilai-nilai yang sakral dan magis religius. Keseder-
hanaan pementasan tari Babuang dalam ritual

piodalan Bhatara Dalem Pingit sebagai berikut.
”Nenten wenten latihan marep tari babuang
puniki sekadi sesolahan sane lianan suwereh
tari babuang puniki pinaka aturan ring Ida
Sanghyang Parama Kawi, mawinan punika
nenten dados kasolahan ring genah utawi
dedauhan sane lianan tiosan ring piodalan
Pura Anyar. Kewentenan sesolahan puniki wit
saking leluhur sane malinggih ring wawidangan
Desa Pakraman Pengotan. Sane kaulatiang
inggih punika pamargin sesolahanpuniki
memargi antar ring niskala kabuktiang antuk
mapideh ping tiga ring Bale Agung pinaka
cihna ngaturan piuning majeng ring Bhatara
Dalem Pingit”.

Terjemahannya:
”Pementasan Tari Babuang tanpa didahului
latihan seperti tari-tarian yang lainnya karena
tarian ini untuk dipersembahkan kehadapan /da
Sanghyang Parama Kawi. Dengan demikian,
tarian ini sama sekali tidak boleh dipentaskan
sembarang tempat kecuali dalam ritual piodalan
di Pura Anyar. Tarian ini sudah ada sejak
leluhurnya berada di wilayah Desa Pakraman
Pengotan. Yang paling penting agar pementasan
tarian ini dapat berjalan lancar, para penari
mengelilingi bale agung berturut turut tiga kali
sebagai pertanda matur piuning kehadapan
Bhatara Dalem Pingit ”(Purna (2013 : 15).

2.2 Prosesi Pementasan Tari Babuang

Setiap kegiatan yang dilaksanakan ada tahap-
tapannya lebih-lebih berkaitan dengan ritual
keagamaaan. Ritual keagamaan masyarakat Hindu

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

di Bali terutama upacara piodalan Bhatara Dalem
Pingit di Desa Pakaraman Pengotan-Bangli memi-
liki berbagai rangkaian kegiatan salah satu di
antaranya adalah pementasan tari Babuang. Sebe-
lum dipentaskan, para peduluan dan semua lapisan
masyarakat Desa Pengotan berkumpul di Pura
Dalem Pingit sekitar pukul. 17.00 wita untuk ngir-
ing Bhatara Dalem Pingit dari Pura Anyar ke Pura
Penataran Bale Agung.

Setelah Bhatara Dalem Pingit distanakan di Peling-
gih Pengulun Pura Bale Agung, jero dulu saing
duang dasa mempersembahkan rayunan. Rayunan
tidak hanya dipersembahkan pada masing-masing
pelinggih, tetapi juga diperuntukan Ida Bhatara
Dalem Pingit. Rayunan khusus yang dipersembah-
kan kehadapan Ida Bhatara Dalem Pingit menurut
Mangku Istri berupa 17 (tujuh belas) jenis sodan
dilengkapi dengan canang buratwangi berisi rayu-
nan, serohan sayut pitu ditambah dengan pesucian,
pejati dan sesari. Kelengkapan sarana upacara yang
lainnya bahkan tergolong unik adalah wulam kiuh
(daging ayam hutan betina). Ulam ini tidak hanya
dipandang paling suci, tetapi juga pengolahannya
pantang menggunakan bahan-bahan dari besi.

Selesai rayunan dipersembahkan, dilaksanakan
pengamaan, yaitu semua ulu apad Desa Pakraman
Pengotan menuju Bale Agung untuk mengambil
tempat sesuai dengan kedudukannya masing-
masing. Kegiatan ini dikoordinir langsung oleh
jero nyarik. Para ulu apad saing duang dasa sedang
duduk di Bale Agung dapat dilihat dalam gambar
berikut.

Gambar 1. Ulu Apad di Bale Agung

23



I Putu Sudarma (Pertunjukan Tari Babuang...)

Setelah semua sarana upacara piodalan dipandang
lengkap dan diletakkan sesuai dengan tempatnya
dan ulu apad duduk di Bale agung, tiba saatnya
Bhatara Dalem Pingit katurang piodalan. Prosesi
upacaranya diawali pider sekar, yaitu upacara
membagi-bagi bunga angit dan lekesan (daun sirih
yang dilengkapi dengan kapur sirih dan pinang)
untuk disuntingkan di telinga kiri, sedangkan bunga
angit disuntingkan pada telinga kanan. Penggunaan
bunga angit bermakna sebagai kesucian lahir
bhatin, sedangkan /ekesan yang digulung menanda-
kan sebuah kesepakatan, perjanjian dalam dirinya
untuk suatu kebulatan yang tunggal. Setelah pider
sekar, tari Babuang siap untuk dipentaskan. Sebe-
lum dipentaskan, semua anggota sekaa teruna
berkumpul di bale wantilan untuk mendengarkan
petuah-petuah dari jro bendesa adat. Isi nasehatnya,
mereka yang ikut mementasan tari Babuang tidak
boleh memiliki rasa permusuhan walaupun dilak-
sanakan ala perang karena tarian ini adalah tari wali
yang disakralkan. Sekaa teruna sedang berkumpul
mendengarkan pengarahan dari Jro Bendesa Adat
dapat dilihat dalam gambar berikut.

Gambar 2. Sekaa Teruna

Selanjutnya beberapa orang di antara sekaa teruna
ditugaskan meletakan pelepah pisang yang telah
dipong-potong di halaman madyaning mandala
Pura Bale Agung. Potongan pelepah pisang yang
berukuran kurang lebih 35-40 cm akan digunakan
sebagai senjata oleh penari Babuang oleh penari
Babuang dalam perang sehingga perang ini lazim
disebut perang “papah biu”. Sekaa teruna sedang
meletakkan senjata dari pelapah pisang dapat
dilihat dalam gambar berikut.

24

MUDRA Jurnal Seni Budaya

Gambar 3. Senjata dari Potongan Papah Biu

Setelah potongan-potongan papah biu diletakkan,
Jero Mucuk dan empat orang pedulauan turun dari
Bale Agung langsung menuju Pelinggih Sanggar
Tawang ngastawa kehadapan Ida Bhatara Surya
bahwa tari Babuang segera dipentaskan. Pemen-
tasan tarian ini juga diawali dengan mempersem-
bahkan tetabuhan tuak oleh peduluan tersebut.
Persembahan ini dimaksudkan untuk membangkit-
kan kekuatan. Sebelum penari Babuang melakukan
perang papah biu, empat orang pedulauan menari
dengan tangan tengadah dan berjalan maju mundur
sebanyak tiga kali seperti gambar berikut.

Gambar 4. Peduluan Menari Babuang

Selanjutnya penari Babuang dari sekaa teruna
segera memasuki madyaning mandala Pura Penat-
aran Bale Agung. Penari ini dibagi menjadi dua
kelompok, yaitu kelompok penari di sebelah timur
dan di sebelah barat Bale Agung. Kelompok penari
disebelah barat menghadap ke timur, sedangkan
kelompok di sebelah timur menghadap ke barat.
Sebelumnya, semua penari melakukan persem-
bahyangan. Sebaliknya, para penabuh gamelan



MUDRA Jurnal Seni Budaya

selonding dan gambang mulai menunjukkan
aksinya untuk menabuh.

Sesolahan tarian Babuang dipimpin oleh Jero
Mucuk dengan membawa canang pengampuh dan
tetabuhan. Sebaliknya, para penari Babuang
berjalan maju mundur tiga kali sambil melipat-lipat
tangan ke atas bawah disertai dengan masuryak
(mengeluarkan suara gaduh). Pada saat itu juga Jero
Mucuk masuryak dengan mengucapkan kata-kata
sebagai berikut.

“Iki pasuryak teruna bunga, surak sarik teruna
bunga ngalap kayu ke kuna, ke yeh serdah, surak
sarik teruna bunga ngalap kayu kepingakana,
apang ngaturang suksma jati, surak sarik teruna
bunga ngalap kayu kesukaya, ke yeh serdah,
surak sarik teruna bunga ngalap kayuke
kuramas, ke yeh serdah, surak sarik teruna
bunga ngalap kayu ke besakih, ke yeh serdah,
apange suka sugih makejang, surak sarik teruna
bunga ngalap kayu ke bedulu, ke yeh serdah,
surak sarik teruna bunga ngalap kayu ke papa
dan, ke yeh serdah apan kelulu apadke dadi
kekayangan, kebuyutan maka ajak makejang”
(Purna, 2014 : 54-55).

Ucapan-ucapan Jero Mucuk disambut dengan
meriah oleh sekaa teruna dengan ucapan masuryak
sambil menarikan kedua tangannya. Sebaliknya,
Jero Mucuk menyusulnya dengan ucapan mekade.
Rangkaian selanjutnya adalah masing-masing
penari Babuang membubarkan diri untuk bersiap-

siap melaksanakan perang tanding. Menurut Jro
Pasek, perang ini digelar pukul 00.00, dan tidak
memiliki aturan yang baku. Para penari dalam
perang tersebut tampak beringas dan bebas
menggebuki atau memukul lawannya. Dalam
perang tersebut tidak sedikit peserta yang terluka.
Walaupun demikian, tidak ada rasa sakit di tubuh
korban yang terluka serta tidak ada rasa dendam di
antara mereka. Jika ada penari yang terluka, hanya
cukup dioleskan minyak dan percikan tirta. Luka-

luka dan kulit yang bengkak dari peserta perang
papah biu dapat sembuh dalam waktu satu hingga
dua hari. Dengan berakhirnya perang papah biu,
semua rangkaian upacara Bhatara Dalem Pingit dan
pementasan tari Babuang dianggap selesai. Penari
Babuang sedang beraksi saling mengadu kekuatan
dalam perang “papah biu” dapat dilihat dalam
gambar berikut.

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Gambar 5. Tari Babuang diiringi dengan gamelan
Selonding dan Gambang.

Gamelan ini terbuat dari bilah bambu dengan
tangga nada lebih rendah dari gamelan gong yang
biasanya dipukul pada waktu upacara keagamaan
(Tim, 2008 : 244). Akan tetapi, gamelan gambang
di Desa Pengotan-Bangli sudah menggunakan
kerawang. Tetabuhan gamelan ini dalam ritual
piodalan Bhatara Dalem Pingit ikut menambah
semakin khidmatnya suasana ritual tersebut.
Dengan berakhirnya pementasan tari Babuang,
semua rangkaian ritual piodalan di Bethara Dalem
Pingit dianggap selesai. Sekaa penabuh gamelan
gambang sedang beraksi sebagai berikut.

Gambar 6. Penabuh Gamelan Gambang

25



I Putu Sudarma (Pertunjukan Tari Babuang...)

ITI. FUNGSI SESOLAHAN TARI BABUANG

3.1 Fungsi Ritual

Ajaran agama termasuk semua aktivitas ritualnya
berperan sebagai motivatif, kreatif dan inovatif,
intergratif, transformatif dan sublimatif, dan inspi-
ratif dan edukatif. Dalam fungsi motivatif, kegiatan
upacara mendorong manusia untuk menentukan
sikap memilih yang baik dan benar serta menghin-
darkan yang buruk dan salah. Motivasi dapat men-
ingkatkan kualitas sumber daya manusia, seseorang
akan terdorong oleh ajaran agama untuk berbuat
baik dan benar. Fungsi kreatif dan inovatif, mendor-
ong manusia untuk berkreasi dan mengadakan pem-
baharuan pada diri dan lingkungannya. Fungsi
integratif, yaitu keyakinan yang utuh terhadap kebe-
naran ajaran agama yang tercermin dalam penga-
malan berupa tingkah laku yang baik dan benar.
Jika agama tidak didayagunakan, keperibadian
seseorang akan pecah, tidak utuh dan perbuatan-
nya bertentangan dengan dharma. Fungsi transfor-
matif dan sublimatif, yakni mampu mengubah sikap
dan perilaku, perkataan dan perbuatan sesuai
dengan ajaran agama. Sebaliknya, fungsi inspiratif
dan edukatif mengilhami seseorang bahwa perbua-
tan yang baik menghasilkan pahala kebaikan,
sedangkan fungsi edukatif secara sadar mendorong
untuk melakukan proses pembelajaran dan pen-
didikan diri sendiri demi kebaikan serta
kesejahtraan dan kebahagiaan hidup (Titib,
2003:26).

Kemantapan perasaan keagamaan tiap-tiap orang
atau emosi religi tiap kelompok manusia tampak
cukup bervariasi. Kebaktian merupakan cara
pendekatan kehadapan Tuhan yang paling umum.
Di samping itu, kebaktian juga sangat populer baik
dari kecerdasan yang paling sederhana hingga
tertinggi. Banyak hasil ungkapan emosi religi sang-
gup mewujudkan karya seni sakral yang mutu mag-
isnya dikalangan masyarakat pemiliknya sangat

tinggi.

Emosi religi dalam bentuk seni wali merupakan
ekspresi seni yang dipersembahkan atas kesujudan
untuk memberikan yang sebaik-baiknya, sejujur-
jujurnya agar kekuatan batinnya dapat men-
ghubungkan diri mereka kehadapan Tuhan beserta
manifestasi-Nya. Hubungan ini dimaksudkan untuk
mendapat kesehimbangan atau keharmonisan
antara penyungsung dengan yang dipuja.

26

MUDRA Jurnal Seni Budaya

Dengan demikian, sangat logis seni wali sebagai
salah satu kreativitas yang mampu untuk menyata-
kan perasaan keagamaannya.

Djelantik (1999:17-18) menyatakan bahwa semua
benda atau peristiwa seni atau kesenian pada
hakikatnya mengandung tiga aspek, yaitu wujud
atau rupa (appearance), bobot atau isi (content sub
substance), dan penampilan atau penyajian
(precenialion). Aspek wujud berkaitan dengan
bentuk (form) dan susunan atau struktur. Bobot
berkaitan dengan suasana (mood), gagasan (idea),
dan pesan (massage), sedangkan penampilan
berkaitan dengan bakat (fallent), keterampilan
(skill), dan sarana atau media. Ahli lain estetika
dalam kebudayaan Bali dikaitkan seperti misalnya
lengut, pangus, idup, metaksu, adung, bangkit dan
sebagainya. Di samping itu kebudayaan Bali dida-
lamnya terdapat beberapa prinsip estetika, yaitu (1)
prinsip keseimbangan (simetris, sejajar), (2) prinsip
campuran terdiri atas berbagai unsur yang disatukan
kedalan satu wadah seperti mozaik, prembon,
campur sari dan sebagainya. (3) prinsip totalitas
(saling keterkaitan) sehingga memberikan kepuasan
yang lengkap, meliputi: kenikmatan bayu (energy),
sabda (voice of sound), idep (thought). (4) prinsip
rame (riuh rendah, hiruk pikuk), dan (5) prinsip
suwung atau sunia atau kosong (Bandem, 1996:18).

Upacara keagamaan merupakan salah satu sistem-
beragama orang Hindu-Bali yang terepresentasikan
kedalam aktivitas religius yang lazim disebut panca
yadnya. Dalam pelaksanaannya, yadnya yang diper-
sembahkan salah satu di antaranya berupa sesola-
han tari wali. Dalam konteks tari wali, di Desa
Pengotan-Bangli terdapat tari yang disakralkan dan
hanya dipentaskan pada ritual piodalan Bhatara
Dalem Pingit, yaitu tari Babuang. Piarta (2014 : 69)
mengemukakan bahwa kesenian sakral memiliki
beberapa ciri, yaitu (1) melibatkan benda-benda
yang disucikan, (2) memerlukan proses penyucian
yang panjang, (3) dipentaskan oleh orang-orang
pilihan, (4) dipentaskan di tempat suci, (5) mem-
bawa tema/ceritera yang dianggap keramat
sehingga tidak ditampilkan pada sembarang tempat,
(6) diikat oleh waktu tertentu dan tidak dipentaskan
pada hari-hari yang lain. Di samping itu kesenian
sakral dalam ritual agama Hindu memiliki berbagai
fungsi, yaitu mengusir wabah penyakit seperti
pementasan tari Sanghyang, pemuput upacara
seperti pementasan tarian Topeng Sidhakarya,



MUDRA Jurnal Seni Budaya

membangkitkan para kesatria seperti pementasan
tarian Baris, iringan para dewa seperti pementasan
tarian Rejang Dewa, dan ruwatan seperti pemen-
tasan Wayang Sapu Leger.

Berdasarkan ciri-ciri seni sakral, tari Babuang
tergolong seni sakral karena hanya dipentaskan oleh
orang-orang tertentu, tempat tertentu, waktu
tertentu, dan berkaitan dengan ritual keagamaan.
Jero Pasek menyatakan bahwa tari Bauang selama
ini belum pernah dipentaskan kecuali untuk diper-
sembahkan pada piodalan Bhatara Dalem Pingit.
Selanjutnya Wayan Kopok menyatakan bahwa
tarian Babuang dipentaskan di madyaning mandala
Pura Penataran Agung pada purnamaning Sasih
Ka-enam. Tarian ini tidak hanya merupakan wujud
persembahan  untuk  meningkatkan  sraddha
(keimanan) dan bhakti (ketaquaan) yang ditujukan
kehadapan leluhur yang berstana di Gunung
Airawang (Gunung Abang), tetapi juga juga
kehadapan manifestasi Tuhan yang berstana di Pura
Tuluk Biu. Tarian ini secara psikologis, mereka
akan lebih percaya diri, memiliki rasa aman, tidak
takut dan tidak dendam serta bisa menyelesaikan
konflik yang diperbuatnya. Di samping itu juga tari
Babuang digunakan oleh masyarakat Desa
Pengotan sebagai salah satu bentuk perlindungan
dalam menghadapi hal-hal penuh ketidakpastian
seperti menolak bala dan sebagainya karena gunung
tidak hanya sebagai sumber malapetaka,tetapi juga
sebagai kesuburan atau kesejahteraan.

3.2 Fungsi Estetik

Agama Hindu merupakan unsur yang paling domi-
nan bahkan dianggap sebagai rohnya budaya
masyarakat Bali. Agama Hindu adalah sumber
utama dari nilai-nilai yang menjiwai kebudayaan
Bali. Setiap kreativitas budaya Bali, termasuk
kesenian, tidak akan bias lepas dengan ikatan-ikatan
nilai luhur budaya Bali, terutama nilai-nilai estetik
yang bersumber dari agama Hindu
(Djelantik,1999:5).

Disadari atau tidak di dalam kehidupan sehari-hari
semua umat manusia yang masih terikat dengan
keduniawian membutuhkan estetik atau keindahan.
Estetik yang bertumpu kepada masalah rasa akan
selalu mengacu kepada dua sisi yang terkait yakni
objektivitas dan subyektivitas. Sisi yang pertama
menyangkut realita atau kenyataan dari suatu benda
atau objek estetis, sedangkan sisi yang kedua

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

menyangkut kesan atau rasa (lango) yang ditimbul-
kan oleh objek tersebut. Ardono, dkk (2005 : 319)
menyatakan bahwa estetik adalah filosofi mengenai
sifat dan persepsi tentang keindahan dalam isi
subyek terhadap karya seni baik objek kesenian
alami (natural object) maupun karya cipta manusia
(artificial object).

Dibia (2003:96) menyatakan bahwa estetika Hindu
pada intinya merupakan cara pandang mengenai
rasa keindahan (/aod) yang diikat oleh nilai-nilai
agama Hindu yang didasarkan atas ajaran-ajaran
suci Veda. Ada beberapa konsep yang menjadi
landasan penting dari estetika Hindu, yaitu kesucian
(civam), konsep kebenaran (satyam) dan konsep
keseimbangan atau harmoni (sundaram). Ketiga
konsep tersebut diimplementasikan dalam berbagai
bentuk karya seni seperti sastra, tari, lukis, arca, dan
sebagainya.

Dalam konteks fungsi estetik, pementasan tarian
Babuang dalam ritual piodalan tidak hanya sebagai
pernyataan lahiriah, tetapi juga totalitas berinter-
grasinya pikran, ucapan, perasaan dan sikap sebagai
bentuk sujud kehadapan Bhatara Dalem Pingit.
Tarian ini memiliki nilai estetika karena memiliki
nilai kesucian (civam), kebenaran (satyam) dan
keseimbangan atau harmoni (sundaram). Dengan
demikian, pementasan tarian Babuang dalam ritual
pujawali tidak hanya mendapat penghormatan dan
dikeramatkan, tetapi juga memenuhi getaran peng-
hayatan bagi penyungsung-nya.

3.3. Fungsi Sosial

Berbagai ritual keagamaan yang dilaksanakan oleh
masyarakat pada dasarnya dapat mempertinggi
kesadaran kelompok, memupuk rasa solidaritas dan
kesatuan kelompok baik dalam suatu kelompok
kerabat maupun komunitas. Masyarakat sebagai
pendudukung wupacara keagamaan berpengaruh
besar dalam menentukan wujud dari upacara
keagaamaan secara keseluruhan. Durkheim meng-
kaitkan berbagai upacara agama dengan mitologi
atau dongeng-dongeng suci yang bersangkutan.
Pendapatnya dapat memberi pengaruh serta efeknya
terhadap struktur hubungan antara warga dalam
suatu komunitas. Sebaliknya, Redcliffe Brown
merumuskan yakni (1) suatu masyarakat agar dapat
hidup langsung dan adanya suatu sistem dalam jiwa
para warganya, merangsang mereka untuk berpri-
laku sesuai dengan kebutuhan masyarakat,

27



I Putu Sudarma (Pertunjukan Tari Babuang...)

(2) tiap unsur dalam sistem sosial dan tiap gejala
atau benda mempunyai efek pada solidaritas
masyarakat. (3) adat istiadat upacara adalah wahana
dengan apa sentimen-sentimen itu di ekspresikan
secara kolektif dan berulang pada saat-saat tertentu,
(4) ekspresi kolektif dari sentimen bermaksud untuk
memelihara intensitas sentimen dalam jiwa warga
masyarakat, dan untuk meneruskannya pada
generasi berikutnya (Koentjaraningrat, 1979 a : 38 -
39).

Aristoteles menyatakan bahwa manusia adalah zoon
politicon, yaitu makhluk sosial hanya menyukai
bergolongan atau sedikitnya mencari teman untuk
hidup bersama. Ahli lain senada dengan pendapat
Aristoteles, yaitu manusia tidak dapat hidup
seorang diri tanpa berhubungan dan bekerjasama
dengan orang lain (Abdulsyani, 1992 : 34-35).

Suatu masyarakat yang melaksanakan upacara
keagamaan pada dasarnya untuk mempertinggi
kesadaran kelompok dan memupuk rasa solidaritas
dan kesatuan kelompok baik dalam suatu kelom-
pok kerabat maupun dalam suatu komunitas. Seba-
gai pendudukung upacara keagamaan, semua kom-
ponen upacara berpengaruh besar dalam menentu-
kan wujud dari upacara keagamaan secara keseluru-
han. Parson memandang masyarakat sebagai suatu
system organis yang memiliki fungsi untuk mem-
pertahankan  kelangsungan  hidup  sistem.
Masyarakat akan tetap terintegratif dan bertahan
jika masyarakat memenuhi fungsi AGIL-nya, yaitu
adaptation, goal, integration, dan latency (Ritzer
—Goodman, 2010: 121 dan Ritzer& Smart, 2011:
301). Keempat fungsi tersebut merupakan prasyarat
utama yang harus dipenuhi jika suatu masyarakat
ingin tetap berada dalam integrasi atau keseimban-
gan, dan keberlangsungan. Jika salah satu di antara
fungsi tersebut tidak terpenuhinya dapat menimbul-
kan guncangan dalam suatu system social karena
setiap unsure harus memenuhi kebutuhan dalam
sistemnya (Martono, 2011 : 50).

Dalam konteks fungsi penyatuan sosial, pemen-
tasan tarian Babuang menunjukkan rasa kebersa-
maan (solidaritas) dan kesadaran akan kesatuan
penyungsung pura. Mereka bersama-sama mengi-
kuti semua rangkaian upacara piodalan Bathara
Dalem Pingit termasuk pementasan tari Babuang.
Dalam pementasannya, warga masyarakat Desa
Pengotan

28

MUDRA Jurnal Seni Budaya

merasakan adanya persatuan yang kokoh. Sebaga-
ian besar warga masyarakat Pengotan mengikuti
rangkaian pementasan tarian tersebut hingga
selesai. Persemabahan tari Babuang tidak hanya
diikuti oleh krama arep dan krama roban, tetapi
seluruh lapisan masyarakat Desa Pakraman
Pengotan seperti anak-anak, dan remaja. Dengan
demikian, pementasan tari Babuang dapat diguna-
kan sebagai perekat solidaritas antar warga di desa
tersebut.

IV. SIMPULAN

Berdasarkan paparan uraian di atas, dapat dikemu-
kakan beberapa simpulan sebagai berikut.

Tarian babuang di Desa Pengotan-Bangli kental
dengan tradisi. Sejarah tarian ini merupakan
bawaan Bhatara Dalem Pingit sejak masyarakat
Muteran pindah ke Desa Pengotan. Tarian ini
dipentaskan oleh seluruh sekaa teruna setiap sasih
ka-enam di madyaning mandala Pura Penataran
Bale Agung pada ritual piodalan Bhatara Dalem
Pingit. Prosesi pementasannya, setelah pinandita
memimpin prosesi upacara piodalan Bhatara Dalem
Pingit. Pementasan tarian ini dipimpin oleh Jero
Mucuk. Sebaliknya, tarian ini diakhiri setelah
semua penarinya selesai melakukan perang dengan
sarana batang pisang yang muda dan papah biu.

Tarian Babuang dalam ritual piodalan Bhatara
Dalem Pingit memiliki berbagai fungsi, yaitu fungsi
keagamaan, fungsi estetika, dan fungsi penyatuan
sosial. Fungsi keagamaan, tarian Babuang sebagai
bentuk persembahan untuk meningkatkan sraddha
(keimanan) dan bhakti (ketaquaan) kehadapan
leluhur yang berstana di Gunung Airawang
(Gunung Abang) dan manifestasi Tuhan yang
berstana di Pura Tuluk Biu. Fungsi estetika, tarian
Babuang memiliki nilai kesucian (#ivam), kebe-
naran (satyam) dan keseimbangan atau harmoni
(sundaram). Sebaliknya, fungsi penyatuan sosial,
tarian Babuang menunjukkan rasa kebersamaan
(solidaritas) dan kesadaran akan kesatuan penyung-
sung pura yang ditunjukkan mereka mengikuti
dengan baik prosesi pementasan tarian tersebut
hingga selesai.



MUDRA Jurnal Seni Budaya

DAFTAR RUJUKAN

Abdulsyani. 1992. Sosiologi : Skematika, Teori,
dan Terapan. Jakarta : Bumi Aksara.

Adorno, dkk. 2005. Teori-Teori Kebudayaan. Ceta-
kan ke 8. Editor Mudji Sutrisno & Herdar Putranto.
Yogyakarta :Kanisius

Bandem, I Made. 1996. Etnologi Tari Bali. Yogya-
karta : Kanisius.

Dibia, I Wayan. 2003. “Nilai-Nilai Estetika Hindu
dalam Kesenian Bali”, dalam Estetika Hindu dan
Pembangunan Bali. Editor I B. G. Yudha Triguna.
Denpasar: Kerjasama Magister [lmu Agama dan
Kebudayaan, Universitas Hindu Indonesia dan
Widya Dharma.

Djelantik, A.A.M, 1999. Pengantar Dasar Estetika.
Denpasar: STSI

Djuretna A. Imam Muhni. 1994. Moral dan Religi
Menurut Emile Durkheim dan Hendri Bergson.
Yogyakarta : Kanisius.

Koentjaraningrat.1987. Sejarah Teori Antropologi
1. Jakarta : UI Press.

Martono, Nanang. 2011. Sosiologi Perubahan
Sosial: Persfektif Klasik, Modern, Postmodern dan
Poskolonial. Jakarta : PT Radja Grafindo Persada

Piarta, I Nyoman. 2014 . ”Persembahan Seni dalam
Ritual Hindu di Bali (Persfektif Estetika Hindu)”
dalam Brahma Widya Jurnal Teologi dan Filsafat
Volome 1.No.1 Juni 2014

Purna, I Made. 2013. “Tradisi Perang Papah Biu
pada Upacara Pegingsiran Bhatara Pingit di Desa
Pakraman Pengotan, Kabupaten Bangli, Bali”
dalam Jurnal Penelitian Sejarah dan Nilai Tradis-
ional Vol. 20.No.1 Maret 2013. Depasar : Balai
Pelestarian Budaya Bali, NTB dan
NTT

Ritzer, George-Goodman Douglas J. 2010. Teori
Sosiologi Modern Edisi Keenam. Jakarta: Kencana.

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Ritzer, George & Barry Smart.
(PenerjemahMuttagien, Imam, Derta Sri Wido-
watie, danWaluyati). 2011. Handbooks TeoriSosial.
Bandung: Nusa Media

Tim, 2008. Kamus Bali-Indonesia.Edisi -2. Yogya-
karta : Yayasan Pustaka Nusatama

Titib, 1 Made. 2003. Menumbuhkembangkan

Pendidikan Budhi Pekerti untuk Anak: Perspektif
Agama Hindu. Bandung: Ganesa Exact.

29



	P. 21.pdf
	P. 22.pdf
	P. 23.pdf
	P. 24.pdf
	P. 25.pdf
	P. 26.pdf
	P. 27.pdf
	P. 28.pdf
	P. 29.pdf

