
 

 

 

 

 

 

 

 

167 

SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025): 167-192 

Copyright @ SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi 

pISSN: 20888236; eISSN: 27220079 

DOI: 10.46495/sdjt.v15i1.390 

Submitted: 30 November 2025 / Accepted: 9 December 2025     

Gereja Sinodal sebagai Rumah Bersama bagi Migran dan Perantau:  

Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis 

 

 

Oktavianus Gili Leo 

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia  

oktavianusgili81@gmail.com  

Alexandro Rikardinho Bhoke 

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia  

bhokeandre@gmail.com  

Octavianus Dea 

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia  

octavianusdea77@gmail.com 

Galganius Andriano Ngala 

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia  

gandringala@gmail.com 

 

 

Abstract 

The phenomenon of global migration presents social, cultural, and pastoral challenges that 

call the Church to live out synodality as communio, participation, and mission. This article 

aims to analyze how a synodal Church can become a common home for migrants and 

sojourners through an exploration of theological foundations, an ecclesiological 

understanding, and the formulation of an integrative pastoral model. This study employs a 

qualitative theological approach through an analysis of Church documents, particularly the 

encyclical Sollicitudo Rei Socialis (1997), the document For a Synodal Church: Communion, 

Participation, Mission (2024), as well as a range of contemporary pastoral literature on 

migration. The findings reveal three main points: first, synodality requires the Church to 

cultivate a spirituality of listening and journeying together rooted in human dignity; second, 

the Church is called to strengthen dialogical pastoral forms that correspond with the 

magisterium’s teaching on solidarity and universal fraternity; third, a transformative pastoral 

approach is needed to empower migrants as subjects of mission, without neglecting 

ecclesiological principles. The discussion highlights the need for an integrative pastoral model 

encompassing processes of listening, discerning, acting, empowering, and building networks 

as an expression of the Church’s synodal identity. This article concludes that a synodal 

ecclesiology enriches the Church’s ministry to migrants while renewing its missionary 

character through hospitality, solidarity, and the participation of the entire People of God. 

 

Keywords: Accompaniment; Ecclesial Communion; Migrants; Synodality; People of God. 

 

 

 



168 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Abstrak 

Fenomena migrasi global menghadirkan tantangan sosial, kultural, dan pastoral yang menuntut 

Gereja menghidupi sinodalitas sebagai communio, partisipasi, dan misi. Artikel ini bertujuan 

menganalisis bagaimana Gereja Sinodal dapat menjadi rumah bersama bagi migran dan 

perantau melalui penggalian dasar teologis, pemahaman eklesiologis, dan perumusan model 

pastoral integratif. Penelitian ini menggunakan pendekatan teologis kualitatif melalui analisis 

dokumen Gereja, khususnya ensiklik Sollicitudo Rei Socialis (1997), dokumen For a Synodal 

Church: Communion, Participation, Mission (2024), serta berbagai literatur pastoral migran 

kontemporer. Hasil kajian menunjukkan tiga temuan utama: pertama, sinodalitas menuntut 

Gereja mengembangkan spiritualitas mendengarkan dan perjalanan bersama yang berakar pada 

martabat manusia; kedua, Gereja dipanggil memperkuat bentuk-bentuk pastoral dialogis yang 

sejalan dengan ajaran magisterium mengenai solidaritas dan persaudaraan universal; ketiga, 

pendekatan pastoral transformatif diperlukan untuk memberdayakan migran sebagai subjek 

misi, tanpa mengabaikan prinsip eklesiologis. Pembahasan menegaskan perlunya model 

pastoral integratif yang mencakup proses mendengar, membedakan, bertindak, 

memberdayakan, dan membangun jejaring sebagai pengejawantahan identitas sinodal Gereja. 

Artikel ini menyimpulkan bahwa eklesiologi sinodal memperkaya pelayanan migran dan 

sekaligus memperbarui wajah misioner Gereja melalui keramahtamahan, solidaritas, dan 

partisipasi seluruh umat Allah. 

 

Kata Kunci: Pendampingan; Communio; Migran; Sinodalitas; Umat Allah. 

 

 

PENDAHULUAN 

 

Fenomena migrasi dan mobilitas 

manusia merupakan salah satu realitas 

paling aktual dan menjadi bahan 

perbincangan pada abad ke-21 ini. Berbagai 

laporan internasional, terutama dari 

International Organization for Migration 

(IOM)1 dan United Nations High 

Commissioner for Refugees (UNHCR)2 

menunjukkan peningkatan signifikan 

mobilitas manusia akibat disparitas 

ekonomi, perubahan iklim, konflik politik, 

dan pencarian kehidupan yang lebih layak. 

 
1 International Organization for Migration, 

World Migration Report 2024 (Geneva: IOM, 2024), 3. 
2 United Nations High Commissioner for 

Refugees, Global Report 2024 (Geneva: UNHCR, 2024), 
12.  

3 Badan Pusat Statistik, Statistik Mobilitas 

Di Indonesia sendiri, data Badan Pusat 

Statistik (BPS)3 mencatat jutaan pekerja 

migran yang tersebar di kawasan Asia 

Tenggara dan Timur Tengah, sementara 

urbanisasi yang cepat melahirkan dinamika 

perantauan domestik yang memengaruhi 

struktur sosial, budaya, dan kehidupan 

spiritual umat.4 Dalam perspektif iman, 

Gereja Katolik dipanggil untuk membaca 

fenomena ini bukan semata sebagai proses 

sosial, tetapi juga sebagai “tanda-tanda 

zaman” (sign of the times, GS § 4) yang 

Penduduk dan Tenaga Kerja Vol. 7 (Jakarta: BPS, 2023), 
ix-xi. 

4 Bosman Batubara dkk., “Urbanization in 

(Post-) New Order Indonesia: Connecting Unevenness in 
the City with That in the Countryside”, The Journal of 
Peasant Studies 50, no. 3 (2023), 1207-1226. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 169 

 

menuntut respons pastoral yang relevan.5 

Karena itu, migrasi bukan hanya proses 

mobilitas geografis, tetapi pengalaman 

eksistensial tentang kehilangan, pencarian 

makna, dan harapan akan penerimaan baru.6 

Fenomena tersebut menghadirkan 

peluang sekaligus kerentanan. Mobilitas 

memang membuka akses terhadap 

peningkatan ekonomi, tetapi juga 

menyisakan risiko eksploitasi, 

diskriminasi, serta keterasingan sosial dan 

religius.7 Berbagai kajian pastoral, 

misalnya yang dilakukan oleh Erap8 dan 

Tiba dkk.9 menunjukkan bahwa migran 

sering mengalami tekanan psikologis, 

dislokasi identitas, dan kerentanan iman 

ketika berada jauh dari komunitas asal. 

Karena itu, Gereja dipanggil menjadi 

rumah yang aman, tempat pemulihan 

martabat dan pendampingan rohani, sesuai 

dengan visi Evangelii Gaudium mengenai 

Gereja yang “bergerak keluar” sebagai 

“rumah Bapa dengan pintu-pintu yang 

selalu terbuka lebar” (EG § 46-47).10 

 
5 Latin American and Caribbean Episcopal 

Council (CELAM), Toward a Synodal Church Going 
Forth into the Periphery: Reflections and Pastoral 
Proposals Drawn from the First Ecclesial Assembly for 
Latin America and the Caribbean (Bogotá: CELAM, 
2022), 27. 

6 Arnoldus Sofiano Boli Erap, “Gereja Lokal 
Keuskupan Larantuka Membangun Solidaritas dengan 
dan antar Kaum Buruh Migran dan Perantau dalam Terang 
Laborem Exercens” (Skripsi, Sekolah Tinggi Filsafat 
Katolik Ledalero, 2020), v. 

7 Ibid. 
8 Ibid. 1-127. 
9 Marianus Ronaldo Tiba dkk., “Jejak 

Kemanusiaan dalam Dialog Gereja dengan Kaum Migran 
dan Pengungsi di Keuskupan Maumere“, Jurnal Teologi 
Injili dan Pendidikan Agama 3, no. 2 (2025), 55-69. 

Dalam konteks Indonesia, Gereja 

telah terlibat dalam pelayanan sosial-

karitatif dan advokasi migran melalui 

berbagai lembaga kategorial dan jaringan 

pastoral. Namun aspek sinodalitas—

budaya mendengarkan, berjalan bersama, 

dan partisipasi seluruh umat—belum 

sepenuhnya menjadi paradigma dalam 

pelayanan migran. Sinodalitas, 

sebagaimana ditegaskan dalam dokumen 

For a Synodal Church, bukan sekadar 

metode, tetapi cara Gereja menghidupi 

misteri Tritunggal yang memancarkan 

relasi, dialog, dan persekutuan. Karena itu, 

migrasi dapat menjadi kairós bagi Gereja: 

sebuah kesempatan pembaruan eklesiologis 

dan pastoral.11 Gereja dipanggil untuk hadir 

bukan hanya sebagai penolong karitatif, 

melainkan sebagai rumah bersama yang 

menjembatani, merangkul, dan membina 

persaudaraan sejati serta solidaritas 

universal.12 Sinodalitas dipandang sebagai 

“cara baru menjadi sebuah Gereja” (a new 

way of being Church).13 

10 Paus Fransiskus, Evangelii Gaudium: 
Sukacita Injil - Seruan Apostolik Paus Fransiskus 24 
November 2013 (Jakarta: Departemen Dokumentasi dan 
Penerangan Konferensi Waligereja Indonesia, 2014),  34-
35. 

11 Latin American and Caribbean Episcopal 

Council (CELAM), Toward a Synodal Church Going 
Forth into the Periphery: Reflections and Pastoral 
Proposals Drawn from the First Ecclesial Assembly for 
Latin America and the Caribbean, 27-30. 

12 Dewan Kepausan untuk Pastoral Migran dan 
Perantau Dewan Kepausan Cor Unum, Menyambut 
Kristus dalam Diri Pengungsi dan Orang yang Terpaksa 
Mengungsi: Pedoman Pastoral, penerj. Leo Samosir, 

OSC (Jakarta: Departemen Dokumentasi dan Penerangan 
KWI, 2016), 29-30. 

13 Emanuel P. D. Martasudjita dkk., ed., 



170 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Sejumlah studi telah menyoroti 

keterkaitan antara sinodalitas dan migrasi. 

Cekiera dan Włosek14 menekankan 

meningkatnya perhatian Gereja terhadap 

migran dalam proses Sinode tentang 

Sinodalitas, terutama melalui ajakan untuk 

kepekaan pastoral, solidaritas, dan integrasi 

sosial. Namun, analisis mereka terbatas 

pada sintesis sinode di Eropa sehingga 

perspektifnya kurang mewakili tantangan 

dan respons pastoral di kawasan lain. 

Pastwa15 menegaskan pendampingan 

terhadap migran sebagai indikator 

kesetiaan Gereja pada misi penyelamatan, 

tetapi penelitiannya lebih bersifat 

deskriptif-legalistik dan belum 

menawarkan kerangka pastoral. Beberapa 

studi lain (Tiba dkk.,16 Nampar,17 Kumar18, 

dan Mathew19) berfokus pada implementasi 

praktik sinodalitas sebagai acara hidup 

Gereja di milenium ketiga. Namun, tulisan-

tulisan tersebut belum mampu 

menjembatani jurang pemisah antara 

idealisme teologis sinodalitas dengan 

realitas implementasi praktisnya di 

lapangan. Kajian ekumenis seperti yang 

 
Sinodalitas Gereja: Tinjauan dari Berbagai Aspek 
Filosofis dan Teologis (Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius, 
2023), 401. 

14 Rafał Cekiera & Mateusz Włosek, “The 
Catholic Church and Its Approach towards Refugees and 
Migrants: An Analysis of the Presence of Migration Issues 
in the Synod’s Syntheses on Synodality”, Religions 15, no. 
1237 (2024), 1-14. 

15 Andrzej Pastwa, “Accompanying Migrants as 
a Touchstone of the Realisation of the Synodal Church 
Idea A Canonist’s Remarks”, Ecumeny and Law 9, no. 2 

(2021), 7-40. 
16 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog 

Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di 

dilakukan Kjellin20 memperlihatkan bahwa 

keberagaman budaya dan pengalaman 

diaspora dapat menantang sekaligus 

memperkaya Gereja, tetapi tidak 

menawarkan sintesis eklesiologis bagi 

Gereja Katolik. Dengan demikian, berbagai 

kajian di atas menunjukkan adanya 

kekurangan berupa absennya model 

pastoral integratif yang secara eksplisit 

menggabungkan eklesiologi sinodal 

dengan realitas migran di konteks 

Indonesia. 

Artikel ini berupaya menjembatani 

celah tersebut. Kebaruan tulisan ini terletak 

pada (1) pendekatan simultan terhadap 

migran internasional dan perantau domestik 

sebagai subjek pastoral; (2) penekanan pada 

konteks Indonesia sebagai lokus pastoral 

dan teologis; dan (3) sintesis refleksi 

teologis sinodalitas dengan praktik pastoral 

migran di Asia. Dengan merumuskan 

paradigma pastoral yang mengintegrasikan 

spiritualitas mendengarkan, partisipasi, 

perjalanan bersama, dan pemberdayaan, 

tulisan ini menawarkan kontribusi baru bagi 

pengembangan pastoral migran di Gereja 

Keuskupan Maumere“, 55-69. 
17 Hilario Didakus Nenga Nampar, “Menuju 

Gereja yang Sinodal: Memahami Gagasan Sinodalitas 

Sebagai Cara Hidup dan Cara Bergerak Gereja di 
Millenium Ketiga”, Jurnal Ledalero 21, no. 2 (2022), 
176-190. 

18 James Kumar, “Migrants in a Synodal 
Church”, Asian Horizons 2023, no. 3, (2023), 191-205. 

19 Nelson Mathew, “Lay Faithful in a Synodal 
Church”, Asian Horizons 2023, no. 3, (2023), 46-58. 

20 Kristina Helgesson Kjellin, “Can We Find 

Other Ways Forward? Church Relations among Migrants 
and Non-Migrants in the Church of Sweden”, Nordic 
Journal of Migration Research 9, no. 1 (2019), 135-150. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 171 

 

lokal. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, 

penelitian ini menjawab dua pertanyaan: (1) 

bagaimana Gereja Sinodal dapat 

menghadirkan diri sebagai rumah bersama 

bagi migran dan perantau secara teologis 

dan pastoral; dan (2) prinsip-prinsip 

pastoral apa yang perlu dikembangkan 

untuk memperkuat pendampingan dan 

pemberdayaan mereka. Tujuan utama 

artikel ini adalah merumuskan kerangka 

teologis dan pastoral sinodal yang mampu 

meneguhkan identitas Gereja yang bekerja 

untuk “kemajuan umat manusia dan 

persaudaraan universal” (FT § 276)21 serta 

sebagai komunitas yang mencerminkan 

dinamika relasional Tritunggal dalam 

praksis pastoral di tingkat paroki, 

komunitas basis, dan jaringan kategorial. 

Gereja dapat semakin menjadi tanda dan 

sarana persaudaraan universal, tempat di 

mana setiap pribadi, terutama mereka yang 

terpinggirkan oleh arus dunia, mendapat 

ruang untuk pulih, ditemukan, dan diutus 

kembali. Dengan demikian, Gereja 

migran22 menjadi Gereja yang melampaui 

batas-batas, yang bersifat inklusif dan 

mampu merangkul para migran dengan 

 
21 Paus Fransiskus, Fratelli Tutti: Saudara 

Sekalian - Ensiklik Paus Fransiskus tentang 
Persaudaraan dan Persahabatan Sosial 3 Oktober 2020 
(Jakarta: Departemen Dokumentasi dan Penerangan 
Konferensi Waligereja Indonesia, 2021), 169. 

22 Gereja migran merupakan Gereja yang 
memberi ruang dan dorongan bagi para migran untuk 
menjalankan peran mereka sebagai nabi, imam, dan raja. 

segala keunikan mereka, dalam semangat 

persaudaraan dan solidaritas umat Allah.23 

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan metode 

literature review dengan pendekatan 

teologi pastoral dan eklesiologi. Metode ini 

dipilih untuk menelaah secara mendalam 

dokumen Gereja dan literatur akademik 

yang relevan dengan tema sinodalitas dan 

pastoral migran. Prosedur penelitian 

dilakukan melalui tiga tahap: pengumpulan 

data, analisis dokumen, dan sintesis 

teologis. 

Tahap pertama adalah pengumpulan 

data. Sumber utama mencakup dokumen 

magisterium Gereja, terutama ensiklik 

Sollicitudo Rei Socialis (1997), dokumen 

For a Synodal Church: Communion, 

Participation, Mission (2024), serta 

dokumen-dokumen pastoral terkait migrasi. 

Selain itu digunakan artikel ilmiah, studi 

pastoral, dan hasil penelitian kontemporer 

mengenai migrasi global dan sinodalitas. 

Kriteria pemilihan sumber mencakup: (1) 

relevansi langsung dengan sinodalitas, 

pastoral migran, atau eklesiologi; (2) 

kredibilitas akademik yang dapat 

Secara hakikat, Gereja ini memiliki sifat yang misioner. 
Marcel Beding (ed.), Sinode Luar Biasa Para Uskup 
Tahun 1985 (Jakarta: Penerbit Obor, 1986), 18.   

23 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka 
Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh 

Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”, 
93.  



172 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

dipertanggungjawabkan; dan (3) kontribusi 

teoritis terhadap pembentukan kerangka 

pastoral Gereja. 

Tahap kedua adalah analisis dokumen. 

Analisis dilakukan melalui pendekatan 

hermeneutis teologis yang menggabungkan 

tiga langkah: (1) pembacaan historis-

kontekstual terhadap dokumen Gereja; (2) 

interpretasi teologis berdasarkan prinsip 

communio, martabat manusia, dan misi 

Gereja; serta (3) korelasi praksis (praxis-

correlation), yakni menautkan isi dokumen 

dengan pengalaman pastoral migran di 

konteks Indonesia. Proses ini 

memungkinkan peneliti melihat dinamika 

sinodalitas tidak hanya pada tingkat 

normatif, tetapi juga pada praktik gerejawi. 

Tahap ketiga adalah sintesis dan 

perumusan model pastoral. Pada tahap ini, 

berbagai temuan dikategorikan secara 

tematik ke dalam aspek mendengar, 

membedakan, bertindak, memberdayakan, 

dan membangun jejaring. Sintesis 

dilakukan dengan mengintegrasikan 

wawasan teologis dari magisterium dengan 

data empiris dan literatur pastoral migran. 

Validitas teologis dijaga melalui 

konsistensi dengan ajaran resmi Gereja, 

keterpaduan argumen eklesiologis, dan 

penggunaan sumber primer magisterial 

sebagai rujukan normatif. Melalui 

 
24 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal: 

Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan 
Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 177. 

25 Paus Fransiskus, For a Synodal Church: 

metodologi ini, penelitian bertujuan 

menghasilkan kerangka konseptual dan 

arah pastoral yang dapat memperkuat peran 

Gereja Sinodal sebagai rumah bersama bagi 

migran dan perantau. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Sinodalitas dan Migrasi: Fondasi 

Teologis dan tanda Zaman bagi Gereja 

 

Konsep Dasar Sinodalitas 

 

Istilah sinodal berasal dari kata Yunani 

σύν-οδος (syn-odos), yang berarti “berjalan 

bersama” (journeying together).24 Secara 

historis, istilah ini menunjuk pada praktik 

pertemuan para uskup atau konsili dalam 

mengambil keputusan gerejawi.25 Namun 

perkembangan teologis modern, terutama 

sejak Konsili Vatikan II, memperluas 

maknanya sehingga sinodalitas tidak lagi 

dipahami semata-mata sebagai mekanisme 

tata kelola atau struktur administratif 

Gereja, tetapi sebagai cara Gereja 

menghidupi identitasnya sebagai Umat 

Allah yang berjalan bersama dalam terang 

Roh Kudus. Dokumen For a Synodal 

Church (2024) menegaskan bahwa 

sinodalitas adalah modus hidup dan cara 

bertindak khas Gereja, Umat Allah, yang 

Communion, Participation, Mission, Final Document 

(XVI Ordinary General Assembly of the Synod of 
Bishops), 13. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 173 

 

mengungkapkan serta mewujudkan jati 

dirinya sebagai persekutuan ketika semua 

anggotanya berjalan bersama, berkumpul 

dalam persekutuan, dan mengambil bagian 

secara aktif dalam perutusan 

evangelisasinya.26 Sinodalitas berakar pada 

misteri Tritunggal: relasi, dialog, dan 

persekutuan.27  

Dengan demikian, sinodalitas tidak 

identik dengan sistem pemerintahan Gereja 

atau model pengambilan keputusan 

kolegial semata, tetapi mencakup 

spiritualitas mendengarkan, partisipasi 

seluruh umat (baik tertahbis maupun 

awam), serta dinamika discernment 

komunal dalam misi Gereja.28 Dalam 

konteks pastoral migran, sinodalitas berarti 

keberanian Gereja untuk membuka ruang 

perjumpaan, menyambut pengalaman 

mereka, dan menghayati perutusan melalui 

keramahtamahan, solidaritas, dan 

pemberdayaan.29 Pemahaman ini 

menegaskan bahwa sinodalitas adalah 

dimensi teologis dan pastoral sekaligus, 

bukan sekadar kategori organisatoris. 

 

Landasan Teologis Gereja Sinodal 

 

Sinodalitas berakar pada misteri 

 
26 Ibid., 14. 
27 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal: 

Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan 

Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 177-178. 
28 Ibid., 181-182. 
29 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 204. 

Tritunggal Mahakudus, yang menjadi 

paradigma relasi, komunikasi, dan 

persekutuan dalam Gereja. Dalam Gereja 

sinodal, relasi kasih antara Bapa, Putra, dan 

Roh Kudus menjadi dasar dan teladan bagi 

hidup persekutuan serta pelaksanaan misi. 

Kesatuan dalam keberagaman yang hidup 

dalam diri Tritunggal menjadi inspirasi bagi 

Gereja untuk berjalan bersama, saling 

mendengarkan, dan mengambil bagian 

secara aktif dalam kehidupan iman. Roh 

Kudus hadir sebagai prinsip kesatuan dan 

pembimbing Gereja, menolong umat 

beriman memahami kehendak Allah 

melalui pembacaan tanda-tanda zaman. 

Beragam karunia seperti iman, 

kesembuhan, nubuat, dan hikmat rohani 

dianugerahkan oleh Roh Kudus kepada 

seluruh umat, bukan hanya kepada 

kelompok tertentu, untuk membangun 

Gereja dan mendukung perutusan.30 

Dengan demikian, sinodalitas merupakan 

modus vivendi (cara hidup) dan modus 

operandi (cara bergerak) Gereja sebagai 

komunitas yang saling berbagi tanggung 

jawab dalam pewartaan keselamatan.31 

Paus Fransiskus menegaskan bahwa 

persekutuan dan misi adalah ungkapan 

teologis yang menyingkapkan misteri 

30 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”, 
51-52.  

31 Martasudjita dkk., ed., Sinodalitas Gereja: 

Tinjauan dari Berbagai Aspek Filosofis dan Teologis, 
471. 



174 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Gereja sebagai sakramen keselamatan. 

Misteri ini bukan sesuatu yang tertutup atau 

tidak dapat dipahami, melainkan rencana 

kasih Allah yang sejak kekal menghendaki 

manusia ikut serta dalam hidup ilahi, 

sebagaimana ditegaskan Konsili Vatikan II 

dalam Konstitusi Dogmatis tentang Gereja 

(Lumen Gentium § 2).32 Bapa mewartakan 

keselamatan melalui Putra, Sabda yang 

menjadi manusia, yang menyatakan misteri 

keilahian dan memulihkan persekutuan 

manusia dengan Allah. Kristus kemudian 

menganugerahkan Roh Kudus yang 

membentuk Gereja sebagai Tubuh dan 

Mempelai-Nya, menjadikannya tanda dan 

sarana keselamatan bagi dunia. Karena 

berasal dari perutusan Putra dan Roh 

Kudus, Gereja secara hakiki bersifat 

misioner: dipanggil untuk mewartakan Injil 

melalui sabda, sakramen, dan kesaksian 

hidup, hingga pada kepenuhannya ketika 

Allah menjadi semua di dalam semua.33 

Namun, pemahaman tentang misi perlu 

dilihat kembali ketika diterapkan pada 

situasi migran. Selama ini, misi biasanya 

dimengerti sebagai kegiatan mewartakan 

Injil melalui sabda, sakramen, dan 

kesaksian hidup. Namun dalam konteks 

migrasi, makna ini perlu diperluas. Misi 

 
32 Konsili Vatikan II, Dokumen Konsili Vatikan 

II, penerj. R. Hardawiryana, SJ, cetakan XIII (Jakarta: 
Obor, 2017), 70. 

33 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal: 
Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan 

Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 177-178. 
34 Paus Fransiskus, For a Synodal Church: 

Communion, Participation, Mission, Final Document 

tidak lagi hanya dipahami sebagai tindakan 

Gereja yang “diutus kepada” orang lain, 

tetapi sebagai perjalanan bersama di mana 

para migran juga diakui sebagai pelaku 

misi.34 Mereka bukan hanya penerima 

pelayanan, tetapi membawa pengalaman 

iman, keteguhan, dan solidaritas yang dapat 

memperkaya Gereja.35 Karena itu, misi 

harus menyadari adanya ketidakadilan yang 

sering dialami migran—baik ekonomi, 

hukum, maupun sosial—serta menghargai 

cara mereka menghayati iman dalam 

budaya dan situasi baru. Dengan cara ini, 

misi menjadi lebih dialogis, partisipatif, dan 

sesuai dengan dinamika hidup migran. 

Selain Tritunggal Mahakudus, Ekaristi, 

sebagai pusat kehidupan Gereja, menjadi 

dasar penting bagi sinodalitas sekaligus 

menunjukkan tantangan nyata dalam 

pastoral migran. Ekaristi menyatukan umat 

sebagai satu tubuh dalam Kristus, tetapi 

dalam praktiknya banyak migran justru 

mengalami keterputusan dalam kehidupan 

liturgis. Mereka sering kesulitan mengikuti 

Misa karena perbedaan bahasa, jadwal 

kerja yang panjang, perpindahan tempat 

tinggal, status hukum yang tidak stabil, atau 

kurangnya informasi mengenai komunitas 

Gereja setempat. Sebagian juga merasa 

(XVI Ordinary General Assembly of the Synod of 
Bishops), (Vatican City: Secretary General of the Synod 
of Bishops, 2024), 13. 

35 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka 
Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh 

Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”, 
90-91. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 175 

 

asing dengan ritus, budaya, atau bentuk 

devosi yang berbeda dari asal mereka, 

sehingga terputus dari komunitas yang 

biasa menopang kehidupan iman mereka. 

Situasi ini menunjukkan bahwa pastoral 

Ekaristi bagi migran membutuhkan 

perhatian khusus agar persekutuan Gereja 

sungguh menjadi ruang yang ramah, 

inklusif, dan mampu merangkul 

keberagaman pengalaman umat.36 

Dalam suatu perayaan Ekaristi, umat 

tidak hanya dipersatukan dengan Kristus, 

tetapi juga satu sama lain sebagai anggota 

Tubuh-Nya. Sebagaimana ditegaskan 

Paulus (lih. 1 Kor. 10:16-17), penerimaan 

Tubuh Kristus membangun Gereja sebagai 

Tubuh Kristus. Maka benar jika dikatakan 

bahwa Ekaristi membentuk Gereja dan 

Gereja berawal dari Ekaristi. Sejak 

Pentakosta, Gereja telah hidup dalam ritme 

ekaristi: bertekun dalam ajaran para rasul, 

persekutuan, pemecahan roti, dan doa (lih. 

Kis. 2:41-47). Karena itu, Gereja yang lahir 

dari Ekaristi bersifat satu, kudus, dan 

Katolik. Ekaristi menyatukan semua umat 

tanpa memandang latar belakang budaya, 

suku, atau identitas lainnya, sekaligus 

menolak sikap iman yang bersifat 

individualistis dan eksklusif. Dalam 

 
36 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka 

Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh 
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”, 

105-106.    
37 Ibid., 178-179 
38 Gernaida K. R. Pakpahan, Frans Pantan, & 

Ekaristi, setiap orang dipanggil masuk 

dalam persekutuan iman yang bersifat 

publik, universal, dan terbuka bagi semua.37 

Selain bersifat Katolik, Gereja yang 

dibentuk oleh Ekaristi juga bersifat 

apostolik. Perayaan Ekaristi dilaksanakan 

berdasarkan tradisi yang diwariskan Kristus 

kepada para rasul dan diteruskan melalui 

para uskup sebagai penerus mereka dalam 

pelayanan imamat. Dengan demikian, 

persekutuan dalam Ekaristi selalu berkaitan 

dengan persekutuan dalam ajaran para rasul 

dan kesetiaan pada struktur hierarkis 

Gereja.38 Dimensi apostolik inilah yang 

menjadi dasar proses sinodal: setelah 

mendengarkan seluruh umat, Gereja 

mendengarkan para uskup yang adalah 

penjaga dan penafsir iman. Pada 

puncaknya, Gereja mendengarkan Paus 

sebagai penerus Petrus dan penjamin 

kesatuan iman. Dalam proses sinodal, Paus 

memiliki peran fundamental sebagai 

prinsip kesatuan Gereja serta penjamin 

kesetiaan seluruh Gereja kepada kehendak 

Allah dan Tradisi suci.39 

Dalam terang misteri Tritunggal dan 

Ekaristi, Gereja dipahami sebagai 

communio dan Umat Allah, sebagaimana 

ditegaskan Konsili Vatikan II. Lumen 

Epafras Djohan Handojo, “Menuju Gereja Apostolik 
Transformatif”, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi Dan 
Pelayanan Kristiani 5, no. 1 (2021), 136-146. 

39 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal: 
Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan 
Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 179. 



176 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Gentium artikel 4 menegaskan bahwa 

Gereja adalah komunitas yang dipersatukan 

oleh Roh dalam persekutuan iman, 

sakramen, dan pelayanan, bukan semata 

sebuah institusi hierarkis.40 Pemahaman 

Gereja sebagai Umat Allah menegaskan 

bahwa setiap anggota memiliki martabat 

dan partisipasi dalam kehidupan Gereja, 

sesuai dengan karisma dan misinya. 

Dengan demikian, sinodalitas 

mengandaikan keterlibatan seluruh umat 

beriman, bukan hanya kaum tertahbis, 

dalam proses mendengarkan, membedakan 

kehendak Allah, dan mewujudkan misi 

evangelisasi.41 Gereja dipanggil untuk 

menegaskan kesetaraan martabat sebagai 

tubuh Kristus, sehingga ruang partisipasi 

umat semakin diperluas. 

Konsep sensus fidei fidelium 

memperkuat gagasan ini. Sensus fidelium 

mengacu pada anugerah iman yang dimiliki 

oleh setiap orang yang telah dibaptis, 

sehingga ia secara rohani terdorong untuk 

mengenal dan mengarahkan diri kepada 

objek iman itu, yaitu Allah.42 Partisipasi 

umat menjadi bukan sekadar kontribusi 

teknis, tetapi merupakan dimensi spiritual 

yang lahir dari anugerah baptisan. Oleh 

karena itu, mendengarkan suara umat, 

terutama mereka yang hidup dalam situasi 

rentan seperti migran, merupakan unsur 

 
40 Konsili Vatikan II, Dokumen Konsili Vatikan 

II, 71-72. 
41 Yves Congar, Lay People in the Church 

(Westminster MD: Newman, 1967), 22. 

penting dalam dinamika sinodalitas. 

Pengalaman iman mereka menjadi locus 

theologicus untuk memahami karya Allah 

dalam dunia yang terus berubah. 

Bertolak dari ajaran Lumen Gentium, 

Paus Fransiskus kemudian menegaskan 

sinodalitas sebagai unsur esensial untuk 

memahami pelayanan hierarkis serta 

mengakui seluruh umat beriman sebagai 

agen evangelisasi melalui sensus fidei 

fidelium. Sinodalitas dipandang sebagai 

pendorong pembaruan semangat misioner 

yang melibatkan seluruh Gereja. Selain itu, 

sinodalitas memuat dimensi ekumenis yang 

mendalam, karena membuka jalan menuju 

persatuan Kristiani yang lebih utuh serta 

memberikan kerangka untuk merangkul 

perbedaan yang sah melalui pertukaran 

anugerah rohani secara timbal balik dalam 

terang kebenaran.43 Dengan demikian, 

sinodalitas tidak hanya memperkaya 

kehidupan internal Gereja, tetapi juga 

memperkuat wajah Gereja sebagai 

komunitas dialog, solidaritas, dan 

kesaksian iman di tengah perubahan global. 

Landasan teologis Gereja Sinodal ini 

menegaskan bahwa sinodalitas tidak hanya 

sebuah metode pastoral, tetapi identitas 

teologis yang lahir dari Tritunggal, 

diungkapkan dalam Ekaristi, dimaknai 

sebagai communio dan Umat Allah, serta 

42 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”, 

47-48. 
43 Paus Fransiskus, The Church of Mercy: A 

Vision for the Church (Chicago:  Loyola Press, 2014). 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 177 

 

dihidupi melalui karunia sensus fidei. 

Dengan fondasi tersebut, Gereja dipanggil 

membuka ruang partisipasi dan kesaksian 

iman bagi semua, terutama kelompok yang 

kerap berada di pinggiran, termasuk migran 

dan perantau. Dalam perspektif ini, 

pendampingan terhadap mereka bukan 

semata tugas sosial, melainkan ekspresi 

hakiki Gereja sebagai persekutuan yang 

berjalan bersama dalam kasih dan misi.  

 

Migrasi sebagai “Kairós” Gereja 

 

Migrasi pada zaman ini dapat dipahami 

sebagai suatu kairós bagi Gereja, yaitu 

momen rahmat di mana Gereja dipanggil 

untuk membaca tanda-tanda zaman dan 

menanggapi tantangan kemanusiaan secara 

profetis. Konsili Vatikan II telah 

menegaskan perlunya pembaruan 

berkelanjutan dalam tubuh Gereja melalui 

discernment komunal, dan Paus Fransiskus 

menempatkan sinodalitas sebagai jalan 

utama bagi Gereja abad ke-21. Dalam 

konteks migrasi global yang menjadi salah 

satu gerakan manusia terbesar dalam 

sejarah, Gereja melihat kesempatan untuk 

memperdalam spiritualitas communio, 

memperbarui struktur sinodal, dan 

memperkuat misi pewartaannya. Migrasi 

menyingkap realitas sosial baru yang 

 
44 Pastwa, “Accompanying Migrants as a 

Touchstone of the Realisation of the Synodal Church Idea 

menuntut Gereja membuka diri, 

mendengarkan, berdialog, dan menegaskan 

martabat setiap pribadi, tanpa terkecuali. Di 

sini, sinodalitas menjadi kerangka teologis 

dan pastoral untuk menghidupi misi Injili di 

tengah perubahan sosial besar yang terjadi 

saat ini.44 

Paus Fransiskus menegaskan bahwa 

sikap terhadap para migran harus berubah 

pada setiap tingkat kehidupan Gereja, 

karena martabat ilahi dan panggilan menuju 

keselamatan yang mempersatukan umat 

manusia jauh lebih besar daripada segala 

perbedaan budaya, etnis, maupun 

kebangsaan. Dalam semangat itu, proses 

sinodal tidak hanya berorientasi ke dalam 

(ad intra) , tetapi juga ke luar (ad extra), 

sehingga Gereja mampu menghadirkan 

kesaksian yang kredibel melalui solidaritas 

nyata, advokasi keadilan, dan pembelaan 

martabat manusia. Dengan demikian, 

migrasi menjadi ruang bagi Gereja untuk 

memperbarui hidup imannya, 

memperdalam komitmen pastoralnya, dan 

menghidupi misi kasih Kristus yang 

menyatukan seluruh umat manusia sebagai 

satu keluarga Allah.45 

Secara spiritual, migrasi merupakan 

perjalanan eksistensial yang membawa 

luka, kerinduan, dan pencarian makna. 

Migran sering menghadapi pergumulan 

A Canonist’s Remarks”, 8-12. 
45 Ibid., 8-10. 



178 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

identitas dan rasa kehilangan, sekaligus 

mengalami kedekatan baru dengan Allah 

melalui perjuangan hidup dan solidaritas 

sesama. Pengalaman tercerabut dari akar, 

migrasi, dan pengungsian merupakan 

kondisi spiritual dan menghadirkan 

kebutuhan-kebutuhan spiritual.46 

Sementara itu, secara sosial, migrasi 

menyingkap ketidakadilan global, 

eksploitasi, diskriminasi, dan pelanggaran 

hak asasi manusia yang menuntut kehadiran 

profetis Gereja. Pelayanan Gereja harus 

melampaui bantuan karitatif menuju 

advokasi struktural, pemberdayaan, dan 

perlindungan martabat manusia, sejalan 

dengan ajaran sosial Gereja tentang 

keadilan dan solidaritas (SRC § 38).47 

Dalam praktik, pendampingan mesti 

memastikan ruang aman dan dukungan bagi 

kelompok rentan seperti perempuan dan 

pekerja informal.48 

Pada akhirnya, migrasi menunjukkan 

kerinduan manusia untuk diterima dalam 

komunitas yang menghargai identitasnya. 

Pengalaman perantauan menjadi proses 

membangun relasi sosial, budaya, dan 

spiritual baru, menjadikan migran sebagai 

locus theologicus yang memperkaya Gereja 

dalam semangat keramahtamahan dan 

interkulturalitas.49 Dengan memahami 

 
46 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka 

Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh 
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”, 

88.    
47 Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan 

Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”, 

migrasi sebagai kairós, Gereja dipanggil 

menerjemahkan kasih Allah melalui 

penyambutan, pendampingan, 

perlindungan, dan pemberdayaan, serta 

menjalankan sinodalitas sebagai paradigma 

mendengarkan dan berjalan bersama 

seluruh umat manusia.  

 

Gereja sebagai Rumah Bersama: Model 

Pastoral, Partisispasi Umat, serta 

Tantangan dan Peluang 

 

Gagasan Gereja sebagai ecclesia 

hospitium menegaskan identitas Gereja 

sebagai rumah bersama yang menghadirkan 

keamanan, penerimaan, dan kepenuhan 

martabat manusia. Pemahaman ini lahir 

dari misi Kristus untuk mengumpulkan 

semua orang dalam satu keluarga Allah 

(bdk. Ef. 2:19), terutama mereka yang 

termarginalkan dalam struktur sosial dan 

ekonomi. Gereja menghormati martabat 

pribadi setiap manusia yang tidak dapat 

diganggu gugat, karena mereka diciptakan 

menurut citra Allah. Gereja dipanggil 

menjadi ruang aman (safe place) bagi para 

migran dan perantau, tempat mereka 

menemukan dukungan spiritual, 

perlindungan sosial, dan keberlanjutan 

penerj. P. Turang, Pr (Jakarta: Departemen Dokumentasi 
dan Penerangan KWI, 1997), 56-58.  

48 Kristina Helgesson Kjellin, “Can We Find 

Other Ways Forward? Church Relations among Migrants 
and Non-Migrants in the Church of Sweden”, 144-148. 

49 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 205. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 179 

 

relasi komunitas.50 Gambaran Gereja 

sebagai keluarga Allah mengandung unsur 

kehangatan, kepedulian, dan komitmen 

untuk saling membangun, sehingga 

komunitas beriman menjadi tanda nyata 

kehadiran Kerajaan Allah di dunia.  

Konsep ecclesia hospitium berakar 

pada tradisi kuno kehidupan Kristiani yang 

mengutamakan keramahtamahan 

(hospitality) kepada orang asing, 

sebagaimana diwariskan oleh kesaksian 

Kitab Suci dan praktik Gereja perdana. 

Keramahtamahan bukan sekadar sikap 

sosial, tetapi tindakan iman yang mengakui 

wajah Kristus dalam diri setiap orang, 

terutama mereka yang membutuhkan 

perhatian dan penerimaan. Berpijak pada 

kasih Kristus dan ajaran-Nya: “Sebab 

ketika Aku lapar, kamu memberi Aku 

makan; ketika Aku haus, kamu memberi 

Aku minum; ketika Aku menjadi orang 

asing, kamu menerima Aku; ketika Aku 

telanjang, kamu memberi Aku pakaian; 

ketika Aku sakit, kamu merawat Aku; dan 

ketika Aku dipenjara, kamu mengunjungi 

Aku” (Mat 25:35-36), Gereja hadir untuk 

memberikan cinta dan pertolongan kepada 

semua orang yang terdorong untuk 

mengungsi, tanpa memandang perbedaan 

 
50 Paus Fransiskus, For a Synodal Church: 

Communion, Participation, Mission, Final Document 
(XVI Ordinary General Assembly of the Synod of 

Bishops), (Vatican City: Secretary General of the Synod 
of Bishops, 2024), 52. 

51 Dewan Kepausan untuk Pastoral Migran dan 

agama maupun latar belakang.51 Dalam 

konteks modern, hal ini menuntut Gereja 

untuk merumuskan strategi pastoral yang 

menyambut, melibatkan, dan 

memperdayakan migran, bukan hanya 

menempatkan mereka sebagai penerima 

bantuan pasif. Peran paroki, komunitas 

basis, dan kelompok kategorial menjadi 

sangat penting sebagai tempat kehadiran 

Gereja yang hidup dan memungkinkan 

migran untuk mengikat relasi, memelihara 

iman, dan membangun kembali harapan. 

Dimensi keadilan dan martabat manusia 

merupakan fondasi moral Gereja sebagai 

rumah bersama. Gereja menegaskan 

martabat setiap pribadi manusia sebagai 

citra Allah, suatu martabat yang tidak dapat 

ditawar oleh kondisi sosial, status ekonomi, 

atau status legal seseorang (SRC § 47).52 

Karena itu, pelayanan pastoral terhadap 

migran tidak dapat berhenti pada tingkat 

spiritual, tetapi harus mencakup advokasi 

untuk melindungi hak-hak dasar, melawan 

diskriminasi, serta menciptakan struktur 

sosial yang adil. Di sini, prinsip solidaritas 

mendorong Gereja untuk tidak hanya 

bersimpati, tetapi bersedia berjalan 

bersama, berbagi beban, dan 

memperjuangkan kesejahteraan migran 

Perantau Dewan Kepausan Cor Unum, Menyambut 
Kristus dalam Diri Pengungsi dan Orang yang Terpaksa 
Mengungsi: Pedoman Pastoral, 11. 

52 Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan 
Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”, 
72-75. 



180 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

sebagai bagian dari Tubuh Kristus.53 

Dengan demikian, solidaritas bukan hanya 

wacana belaka, melainkan terwujud dalam 

tindakan nyata yang mengubah struktur 

ketidakadilan. 

Sejalan dengan itu, Gereja menegaskan 

preferential option for the poor sebagai 

dimensi integral dari misinya.54 Prinsip ini 

menekankan keberpihakan teologis 

terhadap mereka yang miskin, 

terpinggirkan, dan rentan, termasuk para 

migran yang seringkali mengalami eksklusi 

sosial dan ekonomi.55 Dalam praktiknya, 

keberpihakan ini melibatkan 

pendampingan pastoral yang menyeluruh: 

memberikan akses sakramental, 

pendampingan psikososial, pendidikan 

iman, serta dukungan advokasi untuk 

melawan eksploitasi dan ketidakadilan 

struktural.56 Gereja menjadi tanda harapan 

melalui tindakan pembebasan yang 

mengangkat martabat mereka yang lemah 

dan terlupakan. 

Dengan demikian, Gereja sebagai 

rumah bersama bukan hanya realitas 

spiritual, tetapi identitas eklesiologis dan 

misi pastoral yang wajib diwujudkan 

melalui kesaksian konkret. Sinodalitas 

berarti gaya hidup dan pola kerja Gereja 

 
53 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”, 

49. 
54 Martasudjita dkk., ed., Sinodalitas Gereja: 

Tinjauan dari Berbagai Aspek Filosofis dan Teologis, 
369. 

55 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 200-
201. 

56 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog 

sebagai satu persekutuan umat beriman.57 

Hal ini tampak ketika seluruh anggota 

Gereja berjalan bersama, saling 

mendengarkan, berkumpul untuk 

berdiskusi dan berdoa, serta terlibat secara 

aktif dalam tugas perutusan untuk 

mewartakan Injil. Dengan cara ini, Gereja 

menunjukkan bahwa dirinya adalah 

komunitas yang bersatu dalam misi ilahi.58 

Komunitas gerejawi dipanggil menjadi 

tempat di mana migran diterima sebagai 

saudara, dihargai martabatnya, dan diberi 

ruang untuk berkontribusi dalam kehidupan 

Gereja. 

Salah satu bentuk nyata perwujudan 

Gereja sebagai rumah bersama dapat 

terlihat dalam pelayanan Komisi 

Pengembangan Sosial Ekonomi (PSE) di 

berbagai keuskupan. Di Keuskupan 

Maumere, gagasan ecclesia hospitium 

tampak jelas melalui keterlibatan Gereja 

dalam mendampingi para migran dan 

pengungsi. PSE–Caritas menjalankan dua 

program utama di wilayah pengungsian. 

Pertama, mereka memastikan pemenuhan 

kebutuhan dasar, terutama pakaian, yang 

diperoleh melalui dukungan umat dan 

pengajuan bantuan kepada pemerintah 

pusat. Kedua, PSE–Caritas menyediakan 

Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di 
Keuskupan Maumere”, 56. 

57 Martasudjita dkk., ed., Sinodalitas Gereja: 
Tinjauan dari Berbagai Aspek Filosofis dan Teologis, 
462. 

58 Paus Fransiskus, For a Synodal Church: 
Communion, Participation, Mission, 13. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 181 

 

bahan makanan pokok bagi para pengungsi 

dari Palue. Keterlibatan ini juga didukung 

oleh solidaritas umat paroki, komunitas 

biara, dan lembaga-lembaga pendidikan 

yang secara sukarela memberikan bantuan 

dalam bentuk dana maupun barang.59 

 

Model Pastoral Gereja Sinodal untuk 

Migran dan Perantau 

 

Model pastoral Gereja Sinodal bagi 

migran dan perantau berakar pada prinsip 

accompaniment, yakni pendampingan yang 

menempatkan manusia sebagai pusat 

perutusan Gereja. Pendampingan tidak 

semata‐mata bentuk bantuan karitatif, tetapi 

proses berjalan bersama dalam iman, 

harapan, dan kasih, sambil mengikuti 

teladan Kristus sebagai Gembala yang 

mengenal dan mengasihi setiap pribadi.60 

Dalam kerangka sinodalitas, pendampingan 

mencakup sikap mendengarkan 

pengalaman migran, merasakan pergulatan 

mereka, serta menyertai proses pemulihan 

martabat dan integrasi mereka dalam 

komunitas gerejawi. Pendampingan juga 

bersifat transformatif, di mana Gereja tidak 

hanya hadir sebagai penolong sementara, 

tetapi sebagai komunitas yang 

membimbing migran untuk menemukan 

 
59 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog 

Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di 
Keuskupan Maumere” 61. 

60 Ibid., 9. 

potensi, harapan, dan misi hidupnya dalam 

terang iman. Dengan demikian, 

accompaniment menjadi inti spiritualitas 

dan metode pastoral Gereja di tengah 

realitas migrasi global. 

Selain pendampingan personal, 

pendekatan pastoral Gereja juga 

diungkapkan melalui dialog kehidupan, 

dialog kehadiran, dan dialog pembebasan 

sebagaimana ditekankan dalam konteks 

pastoral Asia. Dialog kehidupan berarti 

membangun relasi sehari-hari yang tulus 

antara komunitas gereja dan para migran 

melalui keterlibatan sosial dan kepedulian 

nyata. Dialog kehadiran menegaskan 

pentingnya kesaksian melalui hidup 

bersama, berbagi penderitaan dan sukacita, 

sehingga kehadiran Gereja menjadi tanda 

kehadiran Kristus di tengah pergulatan 

hidup migran. Sementara itu, dialog 

pembebasan mengedepankan upaya 

konkret membebaskan migran dari 

ketidakadilan struktural, termasuk 

eksploitasi kerja, kekerasan gender, dan 

diskriminasi sosial.61 Ketiga bentuk dialog 

ini memperlihatkan bahwa Gereja Sinodal 

bukan hanya hadir untuk migran, tetapi 

hadir bersama migran sebagai mitra 

perjuangan menuju hidup yang 

bermartabat. 

61 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog 

Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di 
Keuskupan Maumere” 60-61. 



182 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Model pastoral sinodal juga 

menekankan formasi dan pemberdayaan 

rohani dan sosial bagi migran dan perantau. 

Formasi rohani diperlukan agar migran 

tetap bertumbuh dalam iman, menemukan 

kekuatan spiritual di tengah tekanan hidup, 

dan membangun identitas iman yang kokoh 

di lingkungan baru.62 Formasi sosial 

mencakup pendidikan hak-hak pekerja, 

literasi keuangan, keterampilan hidup, dan 

pelatihan kepemimpinan komunitas. 

Dengan demikian, Gereja tidak hanya 

menolong secara spiritual, tetapi juga 

memperkuat kapasitas migran untuk 

menghadapi berbagai bentuk tantangan 

dalam bidang ekonomi dan sosial (SRC § 

29).63 Melalui pemberdayaan, migran 

diperlakukan bukan sebagai objek 

pelayanan, melainkan subjek yang berdaya 

dan mampu memberi kontribusi positif 

dalam komunitas gerejawi dan masyarakat 

luas. 

Lebih jauh, model pastoral ini 

membutuhkan sinergi antara Gereja, 

negara, lembaga swadaya masyarakat, dan 

komunitas migran sendiri. Kolaborasi lintas 

lembaga memungkinkan Gereja untuk 

memaksimalkan sumber daya, memperluas 

jangkauan pelayanan, dan menciptakan 

mekanisme perlindungan komprehensif 

 
62 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”, 

58. 
63 Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan 

Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”, 
41-42. 

64 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward? 

bagi migran.64 Kerja sama dengan 

pemerintah dapat mendukung advokasi 

kebijakan publik yang melindungi hak-hak 

pekerja migran. Kemitraan dengan 

organisasi masyarakat sipil memperkuat 

pendampingan hukum, psikososial, dan 

sosial budaya. Sementara itu, kolaborasi 

dengan komunitas migran memastikan 

bahwa pelayanan Gereja berpijak pada 

pengalaman riil dan kebutuhan aktual 

mereka.65 Dengan sinergi seperti ini, Gereja 

mewujudkan prinsip solidaritas secara 

struktural, bukan hanya dalam tingkat relasi 

personal. 

Secara keseluruhan, model pastoral 

Gereja Sinodal bagi migran adalah model 

yang bersifat relasional, dialogis, 

transformatif, dan kolaboratif. 

Pendampingan, dialog, formasi, dan sinergi 

bukan hanya strategi teknis, tetapi cara 

Gereja mewujudkan identitasnya sebagai 

Umat Allah yang berjalan bersama dalam 

semangat Kristus yang berbelaskasih. 

Pendekatan ini menegaskan bahwa dalam 

diri setiap migran hadir martabat ilahi, 

sehingga pelayanan Gereja kepada mereka 

menjadi ungkapan otentik kasih Allah yang 

menyelamatkan dan membebaskan. 

 

Partisipasi Umat dalam Misi Migran 

Church Relations among Migrants and Non-Migrants in 
the Church of Sweden”, 147-148. 

65 Pastwa, “Accompanying Migrants as a 

Touchstone of the Realisation of the Synodal Church Idea 
A Canonist’s Remarks”, 20. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 183 

 

 

Dalam Gereja Sinodal, umat beriman 

awam bukan hanya penerima pelayanan 

dan bimbingan rohani, tetapi juga subjek 

utama misi Gereja. Kesadaran ini berakar 

pada martabat baptisan yang menjadikan 

semua orang percaya sebagai bagian dari 

tubuh Kristus dan pewarta Injil di tengah 

dunia.66 Dalam konteks pastoral migran, 

peran awam menjadi semakin penting 

mengingat mereka berada pada ruang 

kehidupan sosial yang luas dan memiliki 

kedekatan langsung dengan realitas yang 

dialami para migran. Para awam dipanggil 

untuk membangun budaya penerimaan 

(culture of encounter), membela martabat 

manusia, serta menjadi saksi kasih Kristus 

di tengah realitas migrasi global yang 

kompleks.67 Pelibatan aktif umat awam 

dalam pelayanan bagi migran juga sejalan 

dengan visi sinodalitas yang menekankan 

dialog, musyawarah rohani, dan partisipasi 

seluruh umat Allah.68 Dengan demikian, 

partisipasi awam tidak hanya bersifat 

pendukung, tetapi konstitutif bagi misi 

Gereja. 

Komunitas Basis Gerejawi (KBG) 

memainkan peran fundamental dalam 

pendampingan migran karena kedekatannya 

dengan kehidupan riil umat. KBG yang 

 
66 Paus Fransiskus, For a Synodal Church: 

Communion, Participation, Mission, 11. 
67 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”, 

55. 
68 Paus Fransiskus, For a Synodal Church: 

hidup di tengah masyarakat membantu 

memastikan bahwa para migran tidak 

terisolasi, tetapi tetap berada dalam jaringan 

dukungan rohani dan sosial Gereja. KBG 

juga menjadi ruang di mana solidaritas 

dijalankan secara konkret melalui 

kunjungan, doa bersama, bantuan praktis, 

dan pendampingan emosional.69 Di banyak 

tempat, kelompok kategorial seperti Legio 

Maria, komunitas karismatik, dan kelompok 

devosi lainnya menjadi titik perjumpaan dan 

tempat mengobati kerinduan spiritual para 

migran yang jauh dari keluarga dan tanah 

kelahiran. Dengan demikian, komunitas-

komunitas gerejawi tersebut bukan sekadar 

struktur organisasi, tetapi habitat iman yang 

merawat identitas keagamaan dan 

memperkuat kehidupan rohani migran. 

Selain KBG dan kelompok kategorial, 

komunitas diaspora Katolik juga memegang 

peranan penting. Komunitas diaspora 

menyediakan ruang bagi migran untuk 

mempertahankan identitas budaya dan 

spiritual mereka, sambil membuka pintu 

untuk berinteraksi dengan budaya setempat. 

Komunitas semacam ini menjadi jembatan 

antara Gereja lokal dan komunitas migran, 

memfasilitasi dialog lintas budaya, dan 

menghindarkan migran dari keterasingan 

Communion, Participation, Mission, 28. 
69 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka 

Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh 
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”, 
107.    



184 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

sosial maupun spiritual.70 Dalam perspektif 

Gereja Sinodal, diaspora tidak dianggap 

sebagai kelompok pinggiran, melainkan 

sebagai kekayaan Gereja universal karena 

membawa dinamika iman baru, keragaman 

ekspresi liturgis, dan kesaksian hidup yang 

memperkaya persekutuan Gereja. Dengan 

demikian, komunitas diaspora bukan hanya 

penerima perhatian pastoral, tetapi agen 

evangelisasi yang menghadirkan dimensi 

Katolisitas (kesatuan dalam keberagaman) 

secara nyata. 

Partisipasi umat awam juga berarti 

keterlibatan dalam advokasi dan pelayanan 

sosial bagi migran. Banyak awam 

mengambil peran aktif sebagai relawan, 

pendamping hukum, penyedia layanan 

medis, konselor pastoral, atau fasilitator 

pelatihan kerja. Bentuk keterlibatan ini 

menegaskan kembali bahwa misi Gereja 

bersifat integral, mencakup pewartaan, 

pelayanan kasih, dan pembelaan keadilan 

sosial (SRC § 47).71 Dalam konteks ini, 

spiritualitas pelayanan menjadi kekuatan 

yang memampukan umat untuk melihat 

wajah Kristus dalam diri para migran dan 

menjadikan pelayanan sebagai bentuk 

nyata pertobatan pastoral.72 Dengan 

demikian, peran awam tidak hanya 

memperluas jangkauan pastoral Gereja, 

tetapi juga meneguhkan Gereja sebagai 

 
70 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward? 

Church Relations among Migrants and Non-Migrants in 
the Church of Sweden”, 140-144. 

71  Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan 

komunitas yang solider dan transformatif. 

Secara keseluruhan, partisipasi umat 

dalam misi pastoral bagi migran 

mengungkapkan jati diri Gereja sebagai 

Umat Allah yang berjalan bersama. Peran 

awam, KBG, kelompok kategorial, dan 

komunitas diaspora merupakan wujud 

nyata sinodalitas yang hidup dan dinamis. 

Melalui keterlibatan aktif umat, Gereja 

menjadi rumah yang menyambut, 

melindungi, dan memberdayakan para 

migran, sekaligus menghadirkan kesaksian 

Kristiani yang otentik di tengah dunia yang 

terus berubah. 

 

Tantangan dan Peluang 

 

Pelayanan pastoral bagi migran dalam 

kerangka Gereja Sinodal dihadapkan pada 

berbagai tantangan struktural, kultural, dan 

spiritual. Salah satu tantangan utama adalah 

xenofobia, yakni sikap curiga, takut, atau 

menolak kehadiran orang asing, yang masih 

muncul di berbagai konteks masyarakat dan 

terkadang juga dalam komunitas gerejawi. 

Xenofobia dapat merusak semangat 

persaudaraan universal dan menghambat 

misi Gereja sebagai rumah bagi semua 

bangsa. Migran sering kali mengalami 

prasangka, diskriminasi, dan stereotip yang 

mengarah pada marginalisasi sosial. 

Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”, 

72-75. 
72 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 200. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 185 

 

Fenomena ini mendesak Gereja untuk 

membuka ruang dialog dan memperkuat 

budaya keramahtamahan (hospitality) yang 

inklusif.73  

Selain xenofobia, terdapat sejumlah 

bentuk ketidakadilan lain yang sering 

menimpa migran: perdagangan manusia 

(human trafficking),74 eksploitasi tenaga 

kerja (upah tak layak, kondisi kerja 

berbahaya, pemotongan upah oleh 

atasan),75 kekerasan psikologis dan seksual, 

serta keterbatasan akses layanan kesehatan 

(termasuk diskriminasi dalam pelayanan 

medis). Selain itu, berbagai kerentanan 

khusus yang dialami perempuan migran—

mulai dari kekerasan berbasis gender, 

beban kerja ganda, hingga status hukum 

yang membuat mereka sulit mengakses 

perlindungan—juga sering terjadi.76 

Tantangan ini semakin kompleks ketika 

kebutuhan pastoral migran meningkat 

seiring dengan tingginya angka 

perpindahan penduduk dan dinamika 

globalisasi ekonomi. Maka Gereja perlu 

mengembangkan model pelayanan 

kolaboratif, pemberdayaan relawan, serta 

memanfaatkan teknologi digital untuk 

menjangkau dan melayani komunitas 

migran yang tersebar luas.77 Hal ini 

 
73 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward? 

Church Relations among Migrants and Non-Migrants in 
the Church of Sweden”, 137. 

74 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka 

Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh 
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”, 
99-100.    

menegaskan bahwa pastoral migran bukan 

hanya soal empati, tetapi juga kompetensi, 

struktur, dan strategi pastoral yang 

terencana. 

Di samping keterbatasan sumber daya, 

struktur pastoral tradisional juga sering kali 

tidak fleksibel dalam merespons kebutuhan 

mobilitas umat. Banyak sistem pastoral 

masih berorientasi pada model paroki 

teritorial yang menetap, sementara migran 

hidup dalam situasi mobilitas tinggi, 

berpindah tempat tinggal atau pekerjaan 

secara cepat, dan tidak selalu terikat pada 

struktur parokial tertentu. Hal ini menuntut 

Gereja untuk mengembangkan bentuk 

pelayanan yang mobile, fleksibel, dan 

bersifat jaringan, agar kehadiran pastoral 

tetap menjangkau umat dalam situasi 

ketidakpastian sosial dan geografis.78 

Gereja dituntut untuk berani berinovasi 

dalam pola penggembalaan, misalnya 

melaui upaya memperkuat pelayanan 

kategorial. 

Di balik berbagai tantangan tersebut, 

terdapat pula peluang besar bagi Gereja 

untuk memperbarui diri dan memperkaya 

misinya. Migrasi membuka peluang 

evangelisasi baru, karena para migran 

membawa serta iman dan penghayatan 

75 Ibid., 50-51. 
76 Ibid., 99. 
77 Pastwa, “Accompanying Migrants as a 

Touchstone of the Realisation of the Synodal Church Idea 

A Canonist’s Remarks”, 23. 
78 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”, 

53-54. 



186 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

rohani mereka ke lingkungan baru, menjadi 

saksi Kristus di tempat-tempat yang 

mungkin belum tersentuh karya misioner 

Gereja secara formal. Pertukaran budaya 

yang terjadi melalui migrasi juga 

memperkaya kehidupan liturgi, tradisi 

devosi, dan spiritualitas Gereja universal. 

Proses ini mencerminkan dimensi Katolik 

yang sejati: kesatuan dalam keberagaman 

(unitas in varietate).79 Dengan demikian, 

migrasi bukan hanya tantangan pastoral, 

tetapi kesempatan untuk membangun 

Gereja yang lebih inklusif, dinamis, dan 

dialogis. 

Migrasi juga melahirkan peluang 

pembaruan spiritual bagi Gereja. Dalam 

pengalaman penderitaan, kerinduan, dan 

perjuangan hidup migran, Gereja 

menemukan wajah Kristus yang menderita 

dan dipanggil untuk memperbarui 

komitmen pada Injil solidaritas dan 

belaskasihan.80 Selain itu, jaringan 

solidaritas global yang semakin 

berkembang memungkinkan Gereja 

menjalin kerja sama lintas-keuskupan, 

lintas-negara, dan lintas-lembaga untuk 

memperkuat pelayanan bagi migran, baik 

melalui jaringan karitatif, lembaga 

advokasi, maupun komunitas misi 

internasional.81 Sinodalitas memberi 

kerangka teologis dan pastoral untuk 

 
79 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 204-

205. 
80 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog 

Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di 

membangun jaringan global ini, 

menegaskan bahwa Gereja bukan hanya 

komunitas lokal, tetapi tubuh universal 

yang saling menopang. 

Dengan demikian, meskipun pastoral 

migran menghadapi tantangan besar, 

peluang yang hadir juga sangat luas. Gereja 

dipanggil untuk memaknai fenomena 

migrasi bukan sekadar sebagai beban 

pastoral, tetapi sebagai ruang pertumbuhan 

dan transformasi misioner. Melalui 

keberanian untuk berinovasi, memperkuat 

solidaritas, dan menegaskan martabat 

manusia, Gereja dapat menjadi rumah 

bersama yang sungguh memelihara, 

melindungi, dan memberdayakan para 

migran sebagai saudara seiman dan bagian 

integral Tubuh Kristus. 

 

Usulan Model Pastoral Integratif 

 

Pendampingan Gereja terhadap migran 

dalam kerangka sinodalitas membutuhkan 

sebuah model pastoral integratif yang 

dinamis, humanis, dan berpusat pada 

martabat manusia. Model ini harus mampu 

menjawab tantangan sosial dan spiritual 

migran, sekaligus memampukan Gereja 

untuk berjalan bersama dalam semangat 

partisipasi, dialog, dan perutusan. Kerangka 

pastoral sinodal untuk migran dapat 

Keuskupan Maumere” 56-57. 
81 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward? 

Church Relations among Migrants and Non-Migrants in 
the Church of Sweden”, 143. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 187 

 

dirumuskan melalui lima langkah yang 

saling terkait: mendengar, membedakan, 

bertindak, memberdayakan, dan 

membangun jejaring. Setiap langkah saling 

menopang dan mencerminkan dinamika 

hidup sebagai Gereja yang berakar pada 

misi Kristus sendiri yang senantiasa hadir 

menyapa, menyembuhkan, dan 

membebaskan umat manusia.82 

Tahap pertama adalah mendengar. 

Gereja dipanggil menghidupi spiritualitas 

mendengar, bukan hanya mendengar suara 

formal, tetapi juga pengalaman nyata, 

tangisan, harapan, dan pergumulan para 

migran. Pendengaran yang sejati 

merupakan bentuk pengakuan atas martabat 

manusia dan cara Gereja memasuki 

kehidupan mereka tanpa asumsi atau 

penilaian. Mendengar berarti membuka 

ruang bagi narasi personal migran, 

memahami trauma mereka, sekaligus 

mengenali kekuatan iman yang tetap 

terpelihara dalam situasi sulit. Dengan 

mendengar, Gereja memberikan tempat 

pada suara-suara yang sering terlupakan 

dan memastikan bahwa pastoral bersumber 

dari pengalaman riil umat.83  

Tahap kedua adalah membedakan. 

Setelah mendengar, Gereja harus 

 
82 Paus Fransiskus, For a Synodal Church: 

Communion, Participation, Mission, 30. 
83 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal: 

Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan 
Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 180-181. 

84 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”, 

melakukan proses discernment rohani 

untuk memahami kehendak Allah dalam 

situasi migrasi. Discernment menuntut 

refleksi teologis, sensitivitas sosial, dan 

keterbukaan terhadap gerakan Roh Kudus 

yang hadir dalam sejarah manusia.84 Dalam 

konteks migrasi, membedakan berarti 

membaca secara kritis struktur sosial yang 

menghasilkan ketidakadilan, serta menilai 

apa yang harus diubah demi martabat 

migran.85 Proses ini tidak dilakukan secara 

tertutup oleh hierarki saja, tetapi 

berlangsung melalui dialog komunitas, 

keterlibatan awam, dan perjumpaan 

antarbudaya. Discernment pastoral 

memungkinkan Gereja merumuskan 

strategi pelayanan yang relevan dan berakar 

pada realitas konkret umat. 

Tahap ketiga adalah bertindak. Setelah 

mendengar dan membedakan, tindakan 

pastoral Gereja harus diarahkan pada 

perlindungan, pelayanan, dan advokasi. 

Bertindak mencakup pelayanan spiritual 

melalui sakramen dan pendampingan 

rohani, sekaligus tindakan sosial melalui 

bantuan hukum, pendidikan, kesehatan, dan 

dukungan psikologis (SRC § 41).86 Gereja 

tidak hanya memberi jawaban karitatif 

sesaat, tetapi membangun struktur 

51. 
85 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 204-

205. 
86 Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan 

Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”, 
62-64. 



188 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

solidaritas yang memungkinkan perubahan 

sosial yang lebih besar.87 Dalam 

sinodalitas, tindakan pastoral bukan hanya 

instruksi dari atas ke bawah, tetapi 

kolaborasi seluruh umat untuk menjawab 

kebutuhan konkret. 

Tahap keempat adalah 

memberdayakan. Pemberdayaan 

merupakan inti teologi sinodal yang 

memandang migran bukan sebagai objek 

belas kasih, melainkan subjek misi Gereja. 

Memberdayakan berarti membuka ruang 

bagi migran untuk menjadi pemimpin, 

pewarta, dan pelayan dalam Gereja, 

memberi mereka akses terhadap pendidikan 

iman, pelatihan keterampilan, dan 

penguatan kapasitas sosial.88 Dengan 

pemberdayaan, migran mampu 

berpartisipasi penuh dalam kehidupan 

Gereja, membangun kepercayaan diri, dan 

menghadirkan kesaksian iman yang 

memperkaya komunitas.89 Pemberdayaan 

juga memastikan keberlanjutan pastoral, di 

mana migran menjadi mitra aktif dalam 

pelayanan. 

Tahap terakhir adalah membangun 

jejaring. Pelayanan terhadap migran tidak 

bisa dilakukan secara individual atau 

terisolasi. Gereja harus membangun 

kolaborasi dengan pemerintah, organisasi 

 
87 Pastwa, “Accompanying Migrants as a 

Touchstone of the Realisation of the Synodal Church Idea 
A Canonist’s Remarks”, 20. 

88 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog 
Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di 
Keuskupan Maumere”, 63-65. 

kemanusiaan, komunitas lokal, dan 

lembaga internasional untuk menciptakan 

ekosistem perlindungan yang menyeluruh. 

Jaringan solidaritas global memperluas 

daya jangkau pastoral Gereja dan 

memfasilitasi advokasi kebijakan publik 

yang melindungi hak migran.90 Sinodalitas 

mendorong Gereja untuk menjadi jembatan 

antara berbagai pemangku kepentingan, 

menegaskan perannya sebagai mediator 

kemanusiaan dan sakramen kesatuan umat 

manusia. 

Meskipun demikian, Gereja dengan 

rendah hati mengakui bahwa ia tidak 

memiliki solusi sempurna bagi setiap krisis 

yang terjadi saat ini. Persoalan baru pasti 

akan tetap bermunculan karena realitas 

persoalan yang dihadapi dunia saat ini 

memang sangat kompleks. Namun pada 

saat yang sama, Gereja tetap terbuka untuk 

bekerja sama dengan berbagai institusi 

manusia lainnya dalam mencari dan 

mempertimbangkan jalan keluarnya.91 Paus 

Fransiskus menegaskan hal ini dalam 

Seruan Apostolik Evangelii Gaudium, 

bahwa “bersama dengan berbagai sektor 

masyarakat, Gereja mendukung program-

program yang paling baik menanggapi 

martabat setiap orang dan kesejahteraan 

89 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward? 
Church Relations among Migrants and Non-Migrants in 
the Church of Sweden”, 145-147. 

90 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 204-
205. 

91 Ibid., 204. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 189 

 

umum” (§ 241).92 

Dengan demikian, model pastoral 

integratif yang meliputi mendengar, 

membedakan, bertindak, memberdayakan, 

dan membangun jejaring tetap merupakan 

perwujudan konkret sinodalitas dalam 

pelayanan migran.  Mendengarkan menjadi 

metode dari proses sinodal, tujuannya adalah 

discernment, dan partisipasi merupakan 

jalannya.93 Kerangka ini tidak hanya 

menjawab kebutuhan pastoral, tetapi juga 

mempertegas komitmen Gereja untuk 

menjadi rumah bersama yang merawat, 

melindungi, dan mengangkat martabat 

semua orang, terutama mereka yang berada 

dalam perjalanan menuju tanah harapan. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

Artikel ini menyimpulkan bahwa 

Gereja Sinodal dapat menjadi rumah 

bersama bagi para migran dan perantau 

sejauh ia menghidupi identitasnya sebagai 

komunitas yang mendengarkan, berjalan 

bersama, dan memberdayakan umat Allah. 

Secara teologis, migrasi merupakan kairós 

yang menantang Gereja untuk meneguhkan 

martabat manusia, keadilan, dan solidaritas 

sebagai bagian integral dari perutusannya. 

Secara pastoral, pelayanan terhadap migran 

dan perantau menuntut paradigma sinodal 

 
92 Paus Fransiskus, Evangelii Gaudium: 

Sukacita Injil - Seruan Apostolik Paus Fransiskus 24 
November 2013, 144. 

yang mencakup proses mendengar, 

membedakan, bertindak, memberdayakan, 

serta membangun jejaring kolaboratif demi 

pemulihan martabat dan integrasi mereka 

sebagai subjek misi. Kontribusi artikel ini 

terletak pada perumusan model pastoral 

integratif berbasis eklesiologi sinodal yang 

menggabungkan spiritualitas communio 

dengan dinamika pastoral migran di 

Indonesia. Bagi Gereja Indonesia, hasil 

kajian ini menegaskan urgensi memperkuat 

pelayanan lintas budaya, meningkatkan 

formasi pastoral bagi pelayan dan 

komunitas kategorial, serta 

mengembangkan jaringan kolaboratif 

dengan lembaga sosial dan negara agar 

Gereja semakin mampu menghadirkan 

kasih, perlindungan, dan pemberdayaan 

bagi para migran dan perantau sebagai 

saudara seiman dan bagian integral dari 

Umat Allah. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Badan Pusat Statistik. Statistik Mobilitas 

Penduduk dan Tenaga Kerja Vol. 7. 

Jakarta: Badan Pusat Statistik, 

2023. 

Batubara, Bosman, dkk. “Urbanization in 

(Post-) New Order Indonesia: 

Connecting Unevenness in the City 

with That in the Countryside.” The 

Journal of Peasant Studies 50, no. 3 

93 Martasudjita dkk., ed., Sinodalitas Gereja: 
Tinjauan dari Berbagai Aspek Filosofis dan Teologis, 
464. 



190 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

(2023): 1207-1226. 

Beding, Marcel, ed. Sinode Luar Biasa 

Para Uskup Tahun 1985. Jakarta: 

Penerbit Obor, 1986. 

Cekiera, Rafał, dan Mateusz Włosek. “The 

Catholic Church and Its Approach 

towards Refugees and Migrants: An 

Analysis of the Presence of Migration 

Issues in the Synod’s Syntheses on 

Synodality.” Religions 15, no. 1237 

(2024): 1-14.  

CELAM (Latin American and Caribbean 

Episcopal Council). Toward a 

Synodal Church Going Forth into 

the Periphery: Reflections and 

Pastoral Proposals Drawn from the 

First Ecclesial Assembly for Latin 

America and the Caribbean. 

Bogotá: CELAM, 2022. 

Congar, Yves. Lay People in the Church. 

Westminster, MD: Newman, 1967. 

Crush, Jonathan, dan Godfrey Tawodzera. 

“Medical Xenophobia and 

Zimbabwean Migrant Access to 

Public Health Services in South 

Africa.” Journal of Ethnic and 

Migration Studies 40, no. 4 (2013): 

655-670. 

Dewan Kepausan untuk Pastoral Migran 

dan Perantau; Dewan Kepausan Cor 

Unum. Menyambut Kristus dalam 

Diri Pengungsi dan Orang yang 

Terpaksa Mengungsi: Pedoman 

Pastoral. Diterjemahkan oleh Leo 

Samosir, OSC. Jakarta: Departemen 

Dokumentasi dan Penerangan KWI, 

2016. 

Erap, Arnoldus Sofiano Boli. “Gereja Lokal 

Keuskupan Larantuka Membangun 

Solidaritas dengan dan antar Kaum 

Buruh Migran dan Perantau dalam 

Terang Laborem Exercens.” 

Skripsi, Sekolah Tinggi Filsafat 

Katolik Ledalero, 2020. 

International Organization for Migration. 

World Migration Report 2024. 

Geneva: IOM, 2024. 

Kjellin, Kristina Helgesson. “Can We Find 

Other Ways Forward? Church 

Relations among Migrants and 

Non-Migrants in the Church of 

Sweden.” Nordic Journal of 

Migration Research 9, no. 1 (2019): 

135-150. 

Konsili Vatikan II. Dokumen Konsili 

Vatikan II. Diterjemahkan oleh R. 

Hardawiryana, SJ. Cetakan XIII. 

Jakarta: Obor, 2017. 

Kumar, James. “Migrants in a Synodal 

Church.” Asian Horizons 2023, no. 

3 (2023): 191–205. 

Martasudjita, Emanuel P. D., dkk., ed. 

Sinodalitas Gereja: Tinjauan dari 

Berbagai Aspek Filosofis dan 

Teologis. Yogyakarta: Penerbit PT 

Kanisius, 2023. 

Mathew, Nelson. “Lay Faithful in a 

Synodal Church.” Asian Horizons 

2023, no. 3 (2023): 46–58. 

Nampar, Hilario Didakus Nenga. “Menuju 

Gereja yang Sinodal: Memahami 

Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara 

Hidup dan Cara Bergerak Gereja di 

Millenium Ketiga.” Jurnal 

Ledalero 21, no. 2 (2022): 176-190. 

Pakpahan, Gernaida K. R., Frans Pantan, 

dan Epafras Djohan Handojo. 

“Menuju Gereja Apostolik 

Transformatif.” EPIGRAPHE: 

Jurnal Teologi dan Pelayanan 

Kristiani 5, no. 1 (2021): 136-146. 

Pastwa, Andrzej. “Accompanying Migrants 

as a Touchstone of the Realisation 

of the Synodal Church Idea: A 

Canonist’s Remarks.” Ecumeny and 

Law 9, no. 2 (2021): 7-40. 



G e r e j a  S i n o d a l  s e b a g a i  R u m a h  B e r s a m a  b a g i  M i g r a n  d a n  

P e r a n t a u : S u a t u  P e n d e k a t a n  P a s t o r a l - E k l e s i o l o g i s | 191 

 

Paus Fransiskus. Evangelii Gaudium: 

Sukacita Injil – Seruan Apostolik 

Paus Fransiskus 24 November 

2013. Jakarta: Departemen 

Dokumentasi dan Penerangan KWI, 

2014. 

———. For a Synodal Church: 

Communion, Participation, 

Mission. Final Document (XVI 

Ordinary General Assembly of the 

Synod of Bishops). Vatican City: 

Secretary General of the Synod of 

Bishops, 2024. 

———. Fratelli Tutti: Saudara Sekalian – 

Ensiklik Paus Fransiskus tentang 

Persaudaraan dan Persahabatan 

Sosial 3 Oktober 2020. Jakarta: 

Departemen Dokumentasi dan 

Penerangan KWI, 2021. 

———. The Church of Mercy: A Vision for 

the Church. Chicago: Loyola Press, 

2014. 

Paus Yohanes Paulus II. Keprihatinan Akan 

Masalah Sosial: Surat Ensiklik 

“Sollicitudo Rei Socialis”. 

Diterjemahkan oleh P. Turang, Pr. 

Jakarta: Departemen Dokumentasi 

dan Penerangan KWI, 1997. 

Tiba, Marianus Ronaldo, dkk. “Jejak 

Kemanusiaan dalam Dialog Gereja 

dengan Kaum Migran dan 

Pengungsi di Keuskupan 

Maumere.” Jurnal Teologi Injili 

dan Pendidikan Agama 3, no. 2 

(2025): 55-69. 

UNHCR (United Nations High 

Commissioner for Refugees). 

Global Report 2024. Geneva: 

UNHCR, 2024. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


