SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025): 167-192
Copyright @ SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi

pISSN: 20888236; eISSN: 27220079

DOLI: 10.46495/sdjt.v15i1.390

Submitted: 30 November 2025 / Accepted: 9 December 2025

Gereja Sinodal sebagai Rumah Bersama bagi Migran dan Perantau:
Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis

Oktavianus Gili Leo
Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia
oktavianusgili8 1 @gmail.com
Alexandro Rikardinho Bhoke
Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia
bhokeandre(@gmail.com
Octavianus Dea
Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia
octavianusdea?77@gmail.com
Galganius Andriano Ngala
Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia
gandringala@gmail.com

Abstract

The phenomenon of global migration presents social, cultural, and pastoral challenges that
call the Church to live out synodality as communio, participation, and mission. This article
aims to analyze how a synodal Church can become a common home for migrants and
sojourners through an exploration of theological foundations, an ecclesiological
understanding, and the formulation of an integrative pastoral model. This study employs a
qualitative theological approach through an analysis of Church documents, particularly the
encyclical Sollicitudo Rei Socialis (1997), the document For a Synodal Church: Communion,
Participation, Mission (2024), as well as a range of contemporary pastoral literature on
migration. The findings reveal three main points: first, synodality requires the Church to
cultivate a spirituality of listening and journeying together rooted in human dignity; second,
the Church is called to strengthen dialogical pastoral forms that correspond with the
magisterium’s teaching on solidarity and universal fraternity, third, a transformative pastoral
approach is needed to empower migrants as subjects of mission, without neglecting
ecclesiological principles. The discussion highlights the need for an integrative pastoral model
encompassing processes of listening, discerning, acting, empowering, and building networks
as an expression of the Church’s synodal identity. This article concludes that a synodal
ecclesiology enriches the Church’s ministry to migrants while renewing its missionary
character through hospitality, solidarity, and the participation of the entire People of God.

Keywords: Accompaniment; Ecclesial Communion, Migrants, Synodality; People of God.

167



168 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Abstrak

Fenomena migrasi global menghadirkan tantangan sosial, kultural, dan pastoral yang menuntut
Gereja menghidupi sinodalitas sebagai communio, partisipasi, dan misi. Artikel ini bertujuan
menganalisis bagaimana Gereja Sinodal dapat menjadi rumah bersama bagi migran dan
perantau melalui penggalian dasar teologis, pemahaman eklesiologis, dan perumusan model
pastoral integratif. Penelitian ini menggunakan pendekatan teologis kualitatif melalui analisis
dokumen Gereja, khususnya ensiklik Sollicitudo Rei Socialis (1997), dokumen For a Synodal
Church: Communion, Participation, Mission (2024), serta berbagai literatur pastoral migran
kontemporer. Hasil kajian menunjukkan tiga temuan utama: pertama, sinodalitas menuntut
Gereja mengembangkan spiritualitas mendengarkan dan perjalanan bersama yang berakar pada
martabat manusia; kedua, Gereja dipanggil memperkuat bentuk-bentuk pastoral dialogis yang
sejalan dengan ajaran magisterium mengenai solidaritas dan persaudaraan universal; ketiga,
pendekatan pastoral transformatif diperlukan untuk memberdayakan migran sebagai subjek
misi, tanpa mengabaikan prinsip eklesiologis. Pembahasan menegaskan perlunya model
pastoral integratif yang mencakup proses mendengar, membedakan, bertindak,
memberdayakan, dan membangun jejaring sebagai pengejawantahan identitas sinodal Gereja.
Artikel ini menyimpulkan bahwa eklesiologi sinodal memperkaya pelayanan migran dan
sekaligus memperbarui wajah misioner Gereja melalui keramahtamahan, solidaritas, dan
partisipasi seluruh umat Allah.

Kata Kunci: Pendampingan; Communio; Migran; Sinodalitas; Umat Allah.

PENDAHULUAN Di Indonesia sendiri, data Badan Pusat

Statistik (BPS)® mencatat jutaan pekerja

Fenomena migrasi dan mobilitas . . .
migran yang tersebar di kawasan Asia

manusia merupakan salah satu realitas .
P Tenggara dan Timur Tengah, sementara

paling  aktual ~ dan  menjadi  bahan urbanisasi yang cepat melahirkan dinamika

perbincangan pada abad ke-21 ini. Berbagai perantauan domestik yang memengaruhi

laporan  internasional, terutama  dari struktur sosial, budaya, dan kehidupan
International Organization for Migration
(IOM)!  dan  United Nations High

Commissioner for Refugees (UNHCR)?

spiritual umat.* Dalam perspektif iman,
Gereja Katolik dipanggil untuk membaca

fenomena ini bukan semata sebagai proses

menunjukkan  peningkatan  signifikan

sosial, tetapi juga sebagai “tanda-tanda

mobilitas  manusia  akibat  disparitas zaman” (sign of the times, GS § 4) yang

ekonomi, perubahan iklim, konflik politik,

dan pencarian kehidupan yang lebih layak.

! International Organization for Migration,
World Migration Report 2024 (Geneva: IOM, 2024), 3.

2 United Nations High Commissioner for
Refugees, Global Report 2024 (Geneva: UNHCR, 2024),
12.

3 Badan Pusat Statistik, Statistik Mobilitas

Penduduk dan Tenaga Kerja Vol. 7 (Jakarta: BPS, 2023),
IX-Xi.

4 Bosman Batubara dkk., “Urbanization in
(Post-) New Order Indonesia: Connecting Unevenness in
the City with That in the Countryside”, The Journal of
Peasant Studies 50, no. 3 (2023), 1207-1226.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 169

menuntut respons pastoral yang relevan.’
Karena itu, migrasi bukan hanya proses
mobilitas geografis, tetapi pengalaman
eksistensial tentang kehilangan, pencarian
makna, dan harapan akan penerimaan baru.

Fenomena tersebut menghadirkan

peluang sekaligus kerentanan. Mobilitas

memang membuka akses terhadap
peningkatan  ekonomi, tetapi  juga
menyisakan risiko eksploitasi,

diskriminasi, serta keterasingan sosial dan
religius.” Berbagai  kajian  pastoral,
misalnya yang dilakukan oleh Erap® dan
Tiba dkk.® menunjukkan bahwa migran
sering mengalami tekanan psikologis,
dislokasi identitas, dan kerentanan iman
ketika berada jauh dari komunitas asal.
Karena itu, Gereja dipanggil menjadi
rumah yang aman, tempat pemulihan
martabat dan pendampingan rohani, sesuai
dengan visi Evangelii Gaudium mengenai
Gereja yang “bergerak keluar” sebagai
“rumah Bapa dengan pintu-pintu yang
selalu terbuka lebar” (EG § 46-47).10

> Latin American and Caribbean Episcopal
Council (CELAM), Toward a Synodal Church Going
Forth into the Periphery: Reflections and Pastoral
Proposals Drawn from the First Ecclesial Assembly for
Latin America and the Caribbean (Bogota: CELAM,
2022), 27.

¢ Armoldus Sofiano Boli Erap, “Gereja Lokal
Keuskupan Larantuka Membangun Solidaritas dengan
dan antar Kaum Buruh Migran dan Perantau dalam Terang
Laborem Exercens” (Skripsi, Sekolah Tinggi Filsafat
Katolik Ledalero, 2020), v.

7 Ibid.

8 Ibid. 1-127.

® Marianus Ronaldo Tiba dkk.,, “Jejak
Kemanusiaan dalam Dialog Gereja dengan Kaum Migran
dan Pengungsi di Keuskupan Maumere®, Jurnal Teologi
Injili dan Pendidikan Agama 3, no. 2 (2025), 55-69.

Dalam konteks Indonesia, Gereja
telah terlibat dalam pelayanan sosial-
karitatif dan advokasi migran melalui
berbagai lembaga kategorial dan jaringan
pastoral. Namun aspek sinodalitas—
budaya mendengarkan, berjalan bersama,
dan partisipasi seluruh umat—belum
sepenuhnya menjadi paradigma dalam
pelayanan migran. Sinodalitas,
sebagaimana ditegaskan dalam dokumen
For a Synodal Church, bukan sekadar
metode, tetapi cara Gereja menghidupi
misteri Tritunggal yang memancarkan
relasi, dialog, dan persekutuan. Karena itu,
migrasi dapat menjadi kairos bagi Gereja:
sebuah kesempatan pembaruan eklesiologis
dan pastoral.'! Gereja dipanggil untuk hadir
bukan hanya sebagai penolong karitatif,
melainkan sebagai rumah bersama yang
menjembatani, merangkul, dan membina
persaudaraan  sejati  serta  solidaritas
universal.!? Sinodalitas dipandang sebagai
“cara baru menjadi sebuah Gereja” (a new
way of being Church)."?

10 Paus Fransiskus, Evangelii Gaudium:

Sukacita Injil - Seruan Apostolik Paus Fransiskus 24
November 2013 (Jakarta: Departemen Dokumentasi dan
Penerangan Konferensi Waligereja Indonesia, 2014), 34-
35.

" Latin American and Caribbean Episcopal
Council (CELAM), Toward a Synodal Church Going
Forth into the Periphery: Reflections and Pastoral
Proposals Drawn from the First Ecclesial Assembly for
Latin America and the Caribbean, 27-30.

12 Dewan Kepausan untuk Pastoral Migran dan
Perantau Dewan Kepausan Cor Unum, Menyambut
Kristus dalam Diri Pengungsi dan Orang yang Terpaksa
Mengungsi: Pedoman Pastoral, penerj. Leo Samosir,
OSC (Jakarta: Departemen Dokumentasi dan Penerangan
KWI, 2016), 29-30.

13 Emanuel P. D. Martasudjita dkk., ed.,



170 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Sejumlah studi telah menyoroti
keterkaitan antara sinodalitas dan migrasi.
Cekiera dan Wlosek!*  menekankan
meningkatnya perhatian Gereja terhadap
migran dalam proses Sinode tentang
Sinodalitas, terutama melalui ajakan untuk
kepekaan pastoral, solidaritas, dan integrasi
sosial. Namun, analisis mereka terbatas
pada sintesis sinode di Eropa sehingga
perspektifnya kurang mewakili tantangan
dan respons pastoral di kawasan lain.
Pastwal'’

menegaskan  pendampingan

terhadap migran  sebagai  indikator
kesetiaan Gereja pada misi penyelamatan,
tetapi  penelitiannya  lebih  bersifat
deskriptif-legalistik dan belum
menawarkan kerangka pastoral. Beberapa
studi lain (Tiba dkk.,'® Nampar,!” Kumar'$,
dan Mathew!?) berfokus pada implementasi
praktik sinodalitas sebagai acara hidup
Gereja di milenium ketiga. Namun, tulisan-
tulisan tersebut belum mampu
menjembatani jurang pemisah antara
idealisme teologis sinodalitas dengan
realitas implementasi  praktisnya di

lapangan. Kajian ekumenis seperti yang

Sinodalitas  Gereja: Tinjauan dari Berbagai Aspek
Filosofis dan Teologis (Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius,
2023), 401.

14 Rafat Cekiera & Mateusz Wiosek, “The
Catholic Church and Its Approach towards Refugees and
Migrants: An Analysis of the Presence of Migration Issues
in the Synod’s Syntheses on Synodality”, Religions 15, no.
1237 (2024), 1-14.

15 Andrzej Pastwa, “Accompanying Migrants as
a Touchstone of the Realisation of the Synodal Church
Idea A Canonist’s Remarks”, Ecumeny and Law 9, no. 2
(2021), 7-40.

16 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog
Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di

dilakukan Kjellin?* memperlihatkan bahwa
keberagaman budaya dan pengalaman
diaspora dapat menantang sekaligus
memperkaya  Gereja, tetapi  tidak
menawarkan sintesis eklesiologis bagi
Gereja Katolik. Dengan demikian, berbagai
kajian di atas menunjukkan adanya
kekurangan berupa absennya model
pastoral integratif yang secara eksplisit
menggabungkan  eklesiologi  sinodal
dengan realitas migran di konteks
Indonesia.

Artikel ini berupaya menjembatani
celah tersebut. Kebaruan tulisan ini terletak
pada (1) pendekatan simultan terhadap
migran internasional dan perantau domestik
sebagai subjek pastoral; (2) penekanan pada
konteks Indonesia sebagai lokus pastoral
dan teologis; dan (3) sintesis refleksi
teologis sinodalitas dengan praktik pastoral
migran di Asia. Dengan merumuskan
paradigma pastoral yang mengintegrasikan
spiritualitas mendengarkan, partisipasi,
perjalanan bersama, dan pemberdayaan,
tulisan ini menawarkan kontribusi baru bagi

pengembangan pastoral migran di Gereja

Keuskupan Maumere®, 55-69.

17 Hilario Didakus Nenga Nampar, “Menuju
Gereja yang Sinodal: Memahami Gagasan Sinodalitas
Sebagai Cara Hidup dan Cara Bergerak Gereja di
Millenium Ketiga”, Jurnal Ledalero 21, no. 2 (2022),
176-190.

18 James Kumar, “Migrants in a Synodal
Church”, Asian Horizons 2023, no. 3, (2023), 191-205.

19 Nelson Mathew, “Lay Faithful in a Synodal
Church”, Asian Horizons 2023, no. 3, (2023), 46-58.

20 Kristina Helgesson Kjellin, “Can We Find
Other Ways Forward? Church Relations among Migrants
and Non-Migrants in the Church of Sweden”, Nordic
Journal of Migration Research 9, no. 1 (2019), 135-150.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 171

lokal.

Berdasarkan pemaparan tersebut,
penelitian ini menjawab dua pertanyaan: (1)
bagaimana  Gereja  Sinodal  dapat
menghadirkan diri sebagai rumah bersama
bagi migran dan perantau secara teologis
dan pastoral; dan (2) prinsip-prinsip
pastoral apa yang perlu dikembangkan
untuk memperkuat pendampingan dan
pemberdayaan mereka. Tujuan utama
artikel ini adalah merumuskan kerangka
teologis dan pastoral sinodal yang mampu
meneguhkan identitas Gereja yang bekerja
untuk “kemajuan umat manusia dan
persaudaraan universal” (FT § 276)?' serta
sebagai komunitas yang mencerminkan
dinamika relasional Tritunggal dalam
praksis pastoral di tingkat paroki,
komunitas basis, dan jaringan kategorial.
Gereja dapat semakin menjadi tanda dan
sarana persaudaraan universal, tempat di
mana setiap pribadi, terutama mereka yang
terpinggirkan oleh arus dunia, mendapat
ruang untuk pulih, ditemukan, dan diutus
kembali. Dengan demikian, Gereja
migran®? menjadi Gereja yang melampaui
batas-batas, yang bersifat inklusif dan

mampu merangkul para migran dengan

2l Paus Fransiskus, Fratelli Tutti: Saudara
Sekalian -  Ensiklik  Paus  Fransiskus  tentang
Persaudaraan dan Persahabatan Sosial 3 Oktober 2020
(Jakarta: Departemen Dokumentasi dan Penerangan
Konferensi Waligereja Indonesia, 2021), 169.

22 Gereja migran merupakan Gereja yang
memberi ruang dan dorongan bagi para migran untuk
menjalankan peran mereka sebagai nabi, imam, dan raja.

segala keunikan mereka, dalam semangat

persaudaraan dan solidaritas umat Allah.?3

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode
literature review dengan pendekatan
teologi pastoral dan eklesiologi. Metode ini
dipilih untuk menelaah secara mendalam
dokumen Gereja dan literatur akademik
yang relevan dengan tema sinodalitas dan
pastoral migran. Prosedur penelitian
dilakukan melalui tiga tahap: pengumpulan
data, analisis dokumen, dan sintesis
teologis.

Tahap pertama adalah pengumpulan
data. Sumber utama mencakup dokumen
magisterium Gereja, terutama ensiklik
Sollicitudo Rei Socialis (1997), dokumen
For a Synodal Church: Communion,
Participation, Mission (2024), serta
dokumen-dokumen pastoral terkait migrasi.
Selain itu digunakan artikel ilmiah, studi
pastoral, dan hasil penelitian kontemporer
mengenai migrasi global dan sinodalitas.
Kriteria pemilihan sumber mencakup: (1)
relevansi langsung dengan sinodalitas,
pastoral migran, atau eklesiologi; (2)

kredibilitas  akademik  yang  dapat

Secara hakikat, Gereja ini memiliki sifat yang misioner.
Marcel Beding (ed.), Sinode Luar Biasa Para Uskup
Tahun 1985 (Jakarta: Penerbit Obor, 1986), 18.

23 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka
Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”,
93.



172 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

dipertanggungjawabkan; dan (3) kontribusi
teoritis terhadap pembentukan kerangka
pastoral Gereja.

Tahap kedua adalah analisis dokumen.
Analisis dilakukan melalui pendekatan
hermeneutis teologis yang menggabungkan
tiga langkah: (1) pembacaan historis-
kontekstual terhadap dokumen Gereja; (2)
interpretasi teologis berdasarkan prinsip
communio, martabat manusia, dan misi
Gereja; serta (3) korelasi praksis (praxis-
correlation), yakni menautkan isi dokumen
dengan pengalaman pastoral migran di
konteks Indonesia. Proses ni
memungkinkan peneliti melihat dinamika
sinodalitas tidak hanya pada tingkat
normatif, tetapi juga pada praktik gerejawi.

Tahap ketiga adalah sintesis dan
perumusan model pastoral. Pada tahap ini,
berbagai temuan dikategorikan secara
tematik ke dalam aspek mendengar,
membedakan, bertindak, memberdayakan,
Sintesis

dan  membangun jejaring.

dilakukan  dengan = mengintegrasikan
wawasan teologis dari magisterium dengan
data empiris dan literatur pastoral migran.
Validitas  teologis  dijaga  melalui
konsistensi dengan ajaran resmi Gereja,
keterpaduan argumen eklesiologis, dan
penggunaan sumber primer magisterial
Melalui

sebagai  rujukan  normatif.

24 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal:
Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan
Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 177.

25 Paus Fransiskus, For a Synodal Church:

metodologi  ini, penelitian bertujuan
menghasilkan kerangka konseptual dan
arah pastoral yang dapat memperkuat peran
Gereja Sinodal sebagai rumah bersama bagi

migran dan perantau.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sinodalitas dan Migrasi: Fondasi

Teologis dan tanda Zaman bagi Gereja

Konsep Dasar Sinodalitas

Istilah sinodal berasal dari kata Yunani
obV-000¢ (syn-odos), yang berarti “berjalan
bersama” (journeying together).”* Secara
historis, istilah ini menunjuk pada praktik
pertemuan para uskup atau konsili dalam
mengambil keputusan gerejawi.’> Namun
perkembangan teologis modern, terutama
sejak Konsili Vatikan II, memperluas
maknanya sehingga sinodalitas tidak lagi
dipahami semata-mata sebagai mekanisme
tata kelola atau struktur administratif
Gereja, tetapi sebagai cara Gereja
menghidupi identitasnya sebagai Umat
Allah yang berjalan bersama dalam terang
Roh Kudus. Dokumen For a Synodal
Church  (2024) menegaskan bahwa
sinodalitas adalah modus hidup dan cara

bertindak khas Gereja, Umat Allah, yang

Communion, Participation, Mission, Final Document
(XVI Ordinary General Assembly of the Synod of
Bishops), 13.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis]| 173

mengungkapkan serta mewujudkan jati
dirinya sebagai persekutuan ketika semua
anggotanya berjalan bersama, berkumpul
dalam persekutuan, dan mengambil bagian
secara aktif dalam perutusan
evangelisasinya.?® Sinodalitas berakar pada
misteri Tritunggal: relasi, dialog, dan
persekutuan.?’

Dengan demikian, sinodalitas tidak
identik dengan sistem pemerintahan Gereja
atau model pengambilan keputusan
kolegial  semata, tetapi  mencakup
spiritualitas mendengarkan, partisipasi
seluruh umat (baik tertahbis maupun
awam), serta dinamika discernment
komunal dalam misi Gereja.?® Dalam
konteks pastoral migran, sinodalitas berarti
keberanian Gereja untuk membuka ruang
perjumpaan, menyambut pengalaman
mereka, dan menghayati perutusan melalui
keramahtamahan, solidaritas, dan
pemberdayaan.?’ Pemahaman ini
menegaskan bahwa sinodalitas adalah
dimensi teologis dan pastoral sekaligus,

bukan sekadar kategori organisatoris.

Landasan Teologis Gereja Sinodal

Sinodalitas berakar pada misteri

26 Ibid., 14.

27 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal:
Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan
Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 177-178.

28 Ibid., 181-182.

29 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 204.

Tritunggal Mahakudus, yang menjadi
paradigma relasi, komunikasi, dan
persekutuan dalam Gereja. Dalam Gereja
sinodal, relasi kasih antara Bapa, Putra, dan
Roh Kudus menjadi dasar dan teladan bagi
hidup persekutuan serta pelaksanaan misi.
Kesatuan dalam keberagaman yang hidup
dalam diri Tritunggal menjadi inspirasi bagi
Gereja untuk berjalan bersama, saling
mendengarkan, dan mengambil bagian
secara aktif dalam kehidupan iman. Roh
Kudus hadir sebagai prinsip kesatuan dan
pembimbing Gereja, menolong umat
beriman memahami kehendak Allah
melalui pembacaan tanda-tanda zaman.
Beragam karunia seperti iman,
kesembuhan, nubuat, dan hikmat rohani
dianugerahkan oleh Roh Kudus kepada
seluruh umat, bukan hanya kepada
kelompok tertentu, untuk membangun
Gereja dan mendukung perutusan.’’
Dengan demikian, sinodalitas merupakan
modus vivendi (cara hidup) dan modus
operandi (cara bergerak) Gereja sebagai
komunitas yang saling berbagi tanggung
jawab dalam pewartaan keselamatan.>!
Paus Fransiskus menegaskan bahwa
persekutuan dan misi adalah ungkapan

teologis yang menyingkapkan misteri

30 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”,
51-52.

31 Martasudjita dkk., ed., Sinodalitas Gereja:
Tinjauan dari Berbagai Aspek Filosofis dan Teologis,
471.



174 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Gereja sebagai sakramen keselamatan.
Misteri ini bukan sesuatu yang tertutup atau
tidak dapat dipahami, melainkan rencana
kasith Allah yang sejak kekal menghendaki
manusia ikut serta dalam hidup ilahi,
sebagaimana ditegaskan Konsili Vatikan II
dalam Konstitusi Dogmatis tentang Gereja
(Lumen Gentium § 2).’? Bapa mewartakan
keselamatan melalui Putra, Sabda yang
menjadi manusia, yang menyatakan misteri
keilahian dan memulihkan persekutuan
manusia dengan Allah. Kristus kemudian
menganugerahkan Roh Kudus yang
membentuk Gereja sebagai Tubuh dan
Mempelai-Nya, menjadikannya tanda dan
sarana keselamatan bagi dunia. Karena
berasal dari perutusan Putra dan Roh
Kudus, Gereja secara hakiki bersifat
misioner: dipanggil untuk mewartakan Injil
melalui sabda, sakramen, dan kesaksian
hidup, hingga pada kepenuhannya ketika
Allah menjadi semua di dalam semua.
Namun, pemahaman tentang misi perlu
dilihat kembali ketika diterapkan pada
situasi migran. Selama ini, misi biasanya
dimengerti sebagai kegiatan mewartakan
Injil melalui sabda, sakramen, dan
kesaksian hidup. Namun dalam konteks

migrasi, makna ini perlu diperluas. Misi

32 Konsili Vatikan 11, Dokumen Konsili Vatikan
II, penerj. R. Hardawiryana, SJ, cetakan XIII (Jakarta:
Obor, 2017), 70.

3 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal:
Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan
Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 177-178.

3% Paus Fransiskus, For a Synodal Church:
Communion, Participation, Mission, Final Document

tidak lagi hanya dipahami sebagai tindakan
Gereja yang “diutus kepada” orang lain,
tetapi sebagai perjalanan bersama di mana
para migran juga diakui sebagai pelaku
misi.>* Mereka bukan hanya penerima
pelayanan, tetapi membawa pengalaman
iman, keteguhan, dan solidaritas yang dapat
memperkaya Gereja.’> Karena itu, misi
harus menyadari adanya ketidakadilan yang
sering dialami migran—baik ekonomi,
hukum, maupun sosial—serta menghargai
cara mereka menghayati iman dalam
budaya dan situasi baru. Dengan cara ini,
misi menjadi lebih dialogis, partisipatif, dan
sesuai dengan dinamika hidup migran.
Selain Tritunggal Mahakudus, Ekaristi,
sebagai pusat kehidupan Gereja, menjadi
dasar penting bagi sinodalitas sekaligus
menunjukkan tantangan nyata dalam
pastoral migran. Ekaristi menyatukan umat
sebagai satu tubuh dalam Kristus, tetapi
dalam praktiknya banyak migran justru
mengalami keterputusan dalam kehidupan
liturgis. Mereka sering kesulitan mengikuti
Misa karena perbedaan bahasa, jadwal
kerja yang panjang, perpindahan tempat
tinggal, status hukum yang tidak stabil, atau
kurangnya informasi mengenai komunitas

Gereja setempat. Sebagian juga merasa

(XVI Ordinary General Assembly of the Synod of
Bishops), (Vatican City: Secretary General of the Synod
of Bishops, 2024), 13.

35 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka
Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”,
90-91.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 175

asing dengan ritus, budaya, atau bentuk
devosi yang berbeda dari asal mereka,
sehingga terputus dari komunitas yang
biasa menopang kehidupan iman mereka.
Situasi ini menunjukkan bahwa pastoral
Ekaristi bagi migran membutuhkan
perhatian khusus agar persekutuan Gereja
sungguh menjadi ruang yang ramah,
inklusif, dan mampu merangkul
keberagaman pengalaman umat.

Dalam suatu perayaan Ekaristi, umat
tidak hanya dipersatukan dengan Kristus,
tetapi juga satu sama lain sebagai anggota
Tubuh-Nya. Sebagaimana  ditegaskan
Paulus (Zih. 1 Kor. 10:16-17), penerimaan
Tubuh Kristus membangun Gereja sebagai
Tubuh Kristus. Maka benar jika dikatakan
bahwa Ekaristi membentuk Gereja dan
Gereja berawal dari Ekaristi. Sejak
Pentakosta, Gereja telah hidup dalam ritme
ekaristi: bertekun dalam ajaran para rasul,
persekutuan, pemecahan roti, dan doa (/ih.
Kis. 2:41-47). Karena itu, Gereja yang lahir
dari Ekaristi bersifat satu, kudus, dan
Katolik. Ekaristi menyatukan semua umat
tanpa memandang latar belakang budaya,
suku, atau identitas lainnya, sekaligus

menolak sikap 1iman yang bersifat

individualistis dan eksklusif. Dalam

36 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka
Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”,
105-106.

37 Ibid., 178-179

3 Gernaida K. R. Pakpahan, Frans Pantan, &

Ekaristi, setiap orang dipanggil masuk
dalam persekutuan iman yang bersifat
publik, universal, dan terbuka bagi semua.’’

Selain bersifat Katolik, Gereja yang
dibentuk oleh Ekaristi juga bersifat
apostolik. Perayaan Ekaristi dilaksanakan
berdasarkan tradisi yang diwariskan Kristus
kepada para rasul dan diteruskan melalui
para uskup sebagai penerus mereka dalam
pelayanan imamat. Dengan demikian,
persekutuan dalam Ekaristi selalu berkaitan
dengan persekutuan dalam ajaran para rasul
dan kesetiaan pada struktur hierarkis

3% Dimensi apostolik inilah yang

Gereja.
menjadi dasar proses sinodal: setelah
mendengarkan  seluruh umat, Gereja
mendengarkan para uskup yang adalah
penjaga dan penafsir 1iman. Pada
puncaknya, Gereja mendengarkan Paus
sebagai penerus Petrus dan penjamin
kesatuan iman. Dalam proses sinodal, Paus
memiliki peran fundamental sebagai
prinsip kesatuan Gereja serta penjamin
kesetiaan seluruh Gereja kepada kehendak
Allah dan Tradisi suci.*

Dalam terang misteri Tritunggal dan
Ekaristi, Gereja  dipahami  sebagai
communio dan Umat Allah, sebagaimana

ditegaskan Konsili Vatikan II. Lumen

Epafras Djohan Handojo, “Menuju Gereja Apostolik
Transformatif”’, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi Dan
Pelayanan Kristiani 5, no. 1 (2021), 136-146.

3 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal:
Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan
Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 179.



176 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Gentium artikel 4 menegaskan bahwa
Gereja adalah komunitas yang dipersatukan
oleh Roh dalam persekutuan iman,
sakramen, dan pelayanan, bukan semata
sebuah institusi hierarkis.** Pemahaman
Gereja sebagai Umat Allah menegaskan
bahwa setiap anggota memiliki martabat
dan partisipasi dalam kehidupan Gereja,
sesuai dengan karisma dan misinya.
Dengan demikian, sinodalitas
mengandaikan keterlibatan seluruh umat
beriman, bukan hanya kaum tertahbis,
dalam proses mendengarkan, membedakan
kehendak Allah, dan mewujudkan misi

evangelisasi.*!

Gereja dipanggil untuk
menegaskan kesetaraan martabat sebagai
tubuh Kristus, sehingga ruang partisipasi
umat semakin diperluas.
Konsep  sensus  fidei  fidelium
memperkuat gagasan ini. Sensus fidelium
mengacu pada anugerah iman yang dimiliki
oleh setiap orang yang telah dibaptis,
sehingga ia secara rohani terdorong untuk
mengenal dan mengarahkan diri kepada
objek iman itu, yaitu Allah.*? Partisipasi
umat menjadi bukan sekadar kontribusi
teknis, tetapi merupakan dimensi spiritual
yang lahir dari anugerah baptisan. Oleh
karena itu, mendengarkan suara umat,

terutama mereka yang hidup dalam situasi

rentan seperti migran, merupakan unsur

40 Konsili Vatikan 11, Dokumen Konsili Vatikan
1, 71-72.

4 Yves Congar, Lay People in the Church
(Westminster MD: Newman, 1967), 22.

penting dalam dinamika sinodalitas.
Pengalaman iman mereka menjadi /ocus
theologicus untuk memahami karya Allah
dalam dunia yang terus berubah.

Bertolak dari ajaran Lumen Gentium,
Paus Fransiskus kemudian menegaskan
sinodalitas sebagai unsur esensial untuk
memahami pelayanan hierarkis serta
mengakui seluruh umat beriman sebagai
agen evangelisasi melalui sensus fidei
fidelium. Sinodalitas dipandang sebagai
pendorong pembaruan semangat misioner
yang melibatkan seluruh Gereja. Selain itu,
sinodalitas memuat dimensi ekumenis yang
mendalam, karena membuka jalan menuju
persatuan Kristiani yang lebih utuh serta
memberikan kerangka untuk merangkul
perbedaan yang sah melalui pertukaran
anugerah rohani secara timbal balik dalam

terang kebenaran.*

Dengan demikian,
sinodalitas tidak hanya memperkaya
kehidupan internal Gereja, tetapi juga
memperkuat  wajah  Gereja  sebagai
komunitas  dialog, solidaritas, dan
kesaksian iman di tengah perubahan global.

Landasan teologis Gereja Sinodal ini
menegaskan bahwa sinodalitas tidak hanya
sebuah metode pastoral, tetapi identitas
teologis yang lahir dari Tritunggal,
diungkapkan dalam Ekaristi, dimaknai

sebagai communio dan Umat Allah, serta

42 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”,
47-48.

43 Paus Fransiskus, The Church of Mercy: A
Vision for the Church (Chicago: Loyola Press, 2014).



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 177

dihidupi melalui karunia sensus fidei.
Dengan fondasi tersebut, Gereja dipanggil
membuka ruang partisipasi dan kesaksian
iman bagi semua, terutama kelompok yang
kerap berada di pinggiran, termasuk migran
dan perantau. Dalam perspektif ini,
pendampingan terhadap mereka bukan
semata tugas sosial, melainkan ekspresi
hakiki Gereja sebagai persekutuan yang

berjalan bersama dalam kasih dan misi.

Migrasi sebagai “Kairos” Gereja

Migrasi pada zaman ini dapat dipahami
sebagai suatu kairos bagi Gereja, yaitu
momen rahmat di mana Gereja dipanggil
untuk membaca tanda-tanda zaman dan
menanggapi tantangan kemanusiaan secara
profetis.  Konsili  Vatikan I  telah
menegaskan perlunya pembaruan
berkelanjutan dalam tubuh Gereja melalui
discernment komunal, dan Paus Fransiskus
menempatkan sinodalitas sebagai jalan
utama bagi Gereja abad ke-21. Dalam
konteks migrasi global yang menjadi salah
satu gerakan manusia terbesar dalam
sejarah, Gereja melihat kesempatan untuk
memperdalam  spiritualitas  communio,
memperbarui  struktur  sinodal,  dan
memperkuat misi pewartaannya. Migrasi

menyingkap realitas sosial baru yang

4 Pastwa, “Accompanying Migrants as a
Touchstone of the Realisation of the Synodal Church Idea

menuntut Gereja membuka diri,
mendengarkan, berdialog, dan menegaskan
martabat setiap pribadi, tanpa terkecuali. Di
sini, sinodalitas menjadi kerangka teologis
dan pastoral untuk menghidupi misi Injili di
tengah perubahan sosial besar yang terjadi
saat ini.**

Paus Fransiskus menegaskan bahwa
sikap terhadap para migran harus berubah
pada setiap tingkat kehidupan Gereja,
karena martabat ilahi dan panggilan menuju
keselamatan yang mempersatukan umat
manusia jauh lebih besar daripada segala
perbedaan  budaya, etnis, maupun
kebangsaan. Dalam semangat itu, proses
sinodal tidak hanya berorientasi ke dalam
(ad intra) , tetapi juga ke luar (ad extra),
sehingga Gereja mampu menghadirkan
kesaksian yang kredibel melalui solidaritas
nyata, advokasi keadilan, dan pembelaan
martabat manusia. Dengan demikian,
migrasi menjadi ruang bagi Gereja untuk
memperbarui hidup imannya,
memperdalam komitmen pastoralnya, dan
menghidupi misi kasih Kristus yang
menyatukan seluruh umat manusia sebagai
satu keluarga Allah.*

Secara spiritual, migrasi merupakan
perjalanan eksistensial yang membawa

luka, kerinduan, dan pencarian makna.

Migran sering menghadapi pergumulan

A Canonist’s Remarks”, 8-12.
4 Ibid., 8-10.



178 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

identitas dan rasa kehilangan, sekaligus
mengalami kedekatan baru dengan Allah
melalui perjuangan hidup dan solidaritas
sesama. Pengalaman tercerabut dari akar,
migrasi, dan pengungsian merupakan
kondisi  spiritual dan menghadirkan
kebutuhan-kebutuhan spiritual .6
Sementara itu, secara sosial, migrasi
menyingkap ketidakadilan global,
eksploitasi, diskriminasi, dan pelanggaran
hak asasi manusia yang menuntut kehadiran
profetis Gereja. Pelayanan Gereja harus
melampaui  bantuan  karitatif menuju
advokasi struktural, pemberdayaan, dan
perlindungan martabat manusia, sejalan
dengan ajaran sosial Gereja tentang
keadilan dan solidaritas (SRC § 38).%
Dalam praktik, pendampingan mesti
memastikan ruang aman dan dukungan bagi
kelompok rentan seperti perempuan dan
pekerja informal.*®

Pada akhirnya, migrasi menunjukkan
kerinduan manusia untuk diterima dalam
komunitas yang menghargai identitasnya.
Pengalaman perantauan menjadi proses
membangun relasi sosial, budaya, dan
spiritual baru, menjadikan migran sebagai
locus theologicus yang memperkaya Gereja
dalam semangat keramahtamahan dan

interkulturalitas.* Dengan memahami

46 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka
Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”,
88.

47 Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan

Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”,

migrasi sebagai kairds, Gereja dipanggil
menerjemahkan kasih  Allah  melalui
penyambutan, pendampingan,
perlindungan, dan pemberdayaan, serta
menjalankan sinodalitas sebagai paradigma

mendengarkan dan berjalan bersama

seluruh umat manusia.

Gereja sebagai Rumah Bersama: Model
Pastoral, Partisispasi Umat, serta

Tantangan dan Peluang

Gagasan Gereja sebagai ecclesia
hospitium menegaskan identitas Gereja
sebagai rumah bersama yang menghadirkan
keamanan, penerimaan, dan kepenuhan
martabat manusia. Pemahaman ini lahir
dari misi Kristus untuk mengumpulkan
semua orang dalam satu keluarga Allah
(bdk. Ef. 2:19), terutama mereka yang
termarginalkan dalam struktur sosial dan
ekonomi. Gereja menghormati martabat
pribadi setiap manusia yang tidak dapat
diganggu gugat, karena mereka diciptakan
menurut citra Allah. Gereja dipanggil
menjadi ruang aman (safe place) bagi para
migran dan perantau, tempat mereka
menemukan

dukungan spiritual,

perlindungan sosial, dan keberlanjutan

penerj. P. Turang, Pr (Jakarta: Departemen Dokumentasi
dan Penerangan KWI, 1997), 56-58.

48 Kristina Helgesson Kjellin, “Can We Find
Other Ways Forward? Church Relations among Migrants
and Non-Migrants in the Church of Sweden”, 144-148.

4 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 205.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 179

relasi  komunitas.® Gambaran Gereja
sebagai keluarga Allah mengandung unsur
kehangatan, kepedulian, dan komitmen
untuk saling membangun, sehingga
komunitas beriman menjadi tanda nyata
kehadiran Kerajaan Allah di dunia.

Konsep ecclesia hospitium berakar
pada tradisi kuno kehidupan Kristiani yang
mengutamakan keramahtamahan
(hospitality)  kepada  orang  asing,
sebagaimana diwariskan oleh kesaksian
Kitab Suci dan praktik Gereja perdana.
Keramahtamahan bukan sekadar sikap
sosial, tetapi tindakan iman yang mengakui
wajah Kristus dalam diri1 setiap orang,
terutama mereka yang membutuhkan
perhatian dan penerimaan. Berpijak pada
kasih Kristus dan ajaran-Nya: “Sebab
ketika Aku lapar, kamu memberi Aku
makan; ketika Aku haus, kamu memberi
Aku minum,; ketika Aku menjadi orang
asing, kamu menerima Aku, ketika Aku
telanjang, kamu memberi Aku pakaian;
ketika Aku sakit, kamu merawat Aku; dan
ketika Aku dipenjara, kamu mengunjungi
Aku” (Mat 25:35-36), Gereja hadir untuk
memberikan cinta dan pertolongan kepada
semua orang yang terdorong untuk

mengungsi, tanpa memandang perbedaan

30 Paus Fransiskus, For a Synodal Church:
Communion, Participation, Mission, Final Document
(XVI Ordinary General Assembly of the Synod of
Bishops), (Vatican City: Secretary General of the Synod
of Bishops, 2024), 52.

! Dewan Kepausan untuk Pastoral Migran dan

51 Dalam

agama maupun latar belakang.
konteks modern, hal ini menuntut Gereja
untuk merumuskan strategi pastoral yang
menyambut, melibatkan, dan
memperdayakan migran, bukan hanya
menempatkan mereka sebagai penerima
bantuan pasif. Peran paroki, komunitas
basis, dan kelompok kategorial menjadi
sangat penting sebagai tempat kehadiran
Gereja yang hidup dan memungkinkan
migran untuk mengikat relasi, memelihara
iman, dan membangun kembali harapan.
Dimensi keadilan dan martabat manusia
merupakan fondasi moral Gereja sebagai
rumah bersama. Gereja menegaskan
martabat setiap pribadi manusia sebagai
citra Allah, suatu martabat yang tidak dapat
ditawar oleh kondisi sosial, status ekonomi,
atau status legal seseorang (SRC § 47).2
Karena itu, pelayanan pastoral terhadap
migran tidak dapat berhenti pada tingkat
spiritual, tetapi harus mencakup advokasi
untuk melindungi hak-hak dasar, melawan
diskriminasi, serta menciptakan struktur
sosial yang adil. Di sini, prinsip solidaritas
mendorong Gereja untuk tidak hanya
bersimpati, tetapi bersedia  berjalan
bersama,

berbagi beban, dan

memperjuangkan kesejahteraan migran

Perantau Dewan Kepausan Cor Unum, Menyambut
Kristus dalam Diri Pengungsi dan Orang yang Terpaksa
Mengungsi: Pedoman Pastoral, 11.

2 Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan
Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”,
72-75.



180 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

sebagai bagian dari Tubuh Kristus.>}
Dengan demikian, solidaritas bukan hanya
wacana belaka, melainkan terwujud dalam
tindakan nyata yang mengubah struktur
ketidakadilan.

Sejalan dengan itu, Gereja menegaskan
preferential option for the poor sebagai
dimensi integral dari misinya.>* Prinsip ini
menekankan

keberpihakan teologis

terhadap mereka yang miskin,
terpinggirkan, dan rentan, termasuk para
migran yang seringkali mengalami eksklusi
sosial dan ekonomi.>® Dalam praktiknya,
keberpihakan ini melibatkan
pendampingan pastoral yang menyeluruh:
memberikan akses sakramental,
pendampingan psikososial, pendidikan
iman, serta dukungan advokasi untuk
melawan eksploitasi dan ketidakadilan
struktural.’® Gereja menjadi tanda harapan
melalui  tindakan  pembebasan  yang
mengangkat martabat mereka yang lemah
dan terlupakan.

Dengan demikian, Gereja sebagai
rumah bersama bukan hanya realitas
spiritual, tetapi identitas eklesiologis dan
misi pastoral yang wajib diwujudkan
melalui kesaksian konkret. Sinodalitas

berarti gaya hidup dan pola kerja Gereja

33 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”,
49.

3 Martasudjita dkk., ed., Sinodalitas Gereja:
Tinjauan dari Berbagai Aspek Filosofis dan Teologis,
369.

35 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 200-
201.

%6 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog

sebagai satu persekutuan umat beriman.’’
Hal ini tampak ketika seluruh anggota
Gereja berjalan bersama, saling
mendengarkan, berkumpul untuk
berdiskusi dan berdoa, serta terlibat secara
aktif dalam tugas perutusan untuk
mewartakan Injil. Dengan cara ini, Gereja
menunjukkan bahwa dirinya adalah
komunitas yang bersatu dalam misi ilahi.®
Komunitas gerejawi dipanggil menjadi
tempat di mana migran diterima sebagai
saudara, dihargai martabatnya, dan diberi
ruang untuk berkontribusi dalam kehidupan
Gereja.

Salah satu bentuk nyata perwujudan
Gereja sebagai rumah bersama dapat
terlthat  dalam  pelayanan =~ Komisi
Pengembangan Sosial Ekonomi (PSE) di
berbagai  keuskupan. Di Keuskupan
Maumere, gagasan ecclesia hospitium
tampak jelas melalui keterlibatan Gereja
dalam mendampingi para migran dan
pengungsi. PSE—Caritas menjalankan dua
program utama di wilayah pengungsian.
Pertama, mereka memastikan pemenuhan
kebutuhan dasar, terutama pakaian, yang
diperoleh melalui dukungan umat dan

pengajuan bantuan kepada pemerintah

pusat. Kedua, PSE—Caritas menyediakan

Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di
Keuskupan Maumere”, 56.

57 Martasudjita dkk., ed., Sinodalitas Gereja:
Tinjauan dari Berbagai Aspek Filosofis dan Teologis,
462.

38 Paus Fransiskus, For a Synodal Church:
Communion, Participation, Mission, 13.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 181

bahan makanan pokok bagi para pengungsi
dari Palue. Keterlibatan ini juga didukung
oleh solidaritas umat paroki, komunitas
biara, dan lembaga-lembaga pendidikan
yang secara sukarela memberikan bantuan

dalam bentuk dana maupun barang.>

Model Pastoral Gereja Sinodal untuk

Migran dan Perantau

Model pastoral Gereja Sinodal bagi
migran dan perantau berakar pada prinsip
accompaniment, yakni pendampingan yang
menempatkan manusia sebagai pusat
perutusan Gereja. Pendampingan tidak
semata-mata bentuk bantuan karitatif, tetapi
proses berjalan bersama dalam iman,
harapan, dan kasih, sambil mengikuti
teladan Kristus sebagai Gembala yang
mengenal dan mengasihi setiap pribadi.®
Dalam kerangka sinodalitas, pendampingan
mencakup sikap mendengarkan
pengalaman migran, merasakan pergulatan
mereka, serta menyertai proses pemulihan
martabat dan integrasi mereka dalam
komunitas gerejawi. Pendampingan juga
bersifat transformatif, di mana Gereja tidak
hanya hadir sebagai penolong sementara,
tetapi sebagai komunitas yang

membimbing migran untuk menemukan

%9 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog
Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di
Keuskupan Maumere” 61.

60 1bid., 9.

potensi, harapan, dan misi hidupnya dalam

terang iman. Dengan demikian,
accompaniment menjadi inti spiritualitas
dan metode pastoral Gereja di tengah
realitas migrasi global.
Selain pendampingan personal,
pendekatan  pastoral ~ Gereja  juga
diungkapkan melalui dialog kehidupan,
dialog kehadiran, dan dialog pembebasan
sebagaimana ditekankan dalam konteks
pastoral Asia. Dialog kehidupan berarti
membangun relasi sehari-hari yang tulus
antara komunitas gereja dan para migran
melalui keterlibatan sosial dan kepedulian
nyata. Dialog kehadiran menegaskan
pentingnya kesaksian melalui  hidup
bersama, berbagi penderitaan dan sukacita,
sehingga kehadiran Gereja menjadi tanda
kehadiran Kristus di tengah pergulatan
hidup migran. Sementara itu, dialog
pembebasan  mengedepankan  upaya
konkret ~membebaskan migran  dari
ketidakadilan struktural, termasuk
eksploitasi kerja, kekerasan gender, dan
diskriminasi sosial.%! Ketiga bentuk dialog
ini memperlihatkan bahwa Gereja Sinodal
bukan hanya hadir untuk migran, tetapi
hadir bersama migran sebagai mitra
perjuangan menuju hidup yang

bermartabat.

1 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog
Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di
Keuskupan Maumere” 60-61.



182 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Model pastoral sinodal  juga
menekankan formasi dan pemberdayaan
rohani dan sosial bagi migran dan perantau.
Formasi rohani diperlukan agar migran
tetap bertumbuh dalam iman, menemukan
kekuatan spiritual di tengah tekanan hidup,
dan membangun identitas iman yang kokoh

%2 Formasi sosial

di lingkungan baru.
mencakup pendidikan hak-hak pekerja,
literasi keuangan, keterampilan hidup, dan
pelatthan ~ kepemimpinan  komunitas.
Dengan demikian, Gereja tidak hanya
menolong secara spiritual, tetapi juga
memperkuat kapasitas migran untuk
menghadapi berbagai bentuk tantangan
dalam bidang ekonomi dan sosial (SRC §
29).% Melalui pemberdayaan, migran
diperlakukan ~ bukan  sebagai  objek
pelayanan, melainkan subjek yang berdaya
dan mampu memberi kontribusi positif
dalam komunitas gerejawi dan masyarakat
luas.

Lebih jauh, model pastoral ini
membutuhkan sinergi antara Gereja,
negara, lembaga swadaya masyarakat, dan
komunitas migran sendiri. Kolaborasi lintas
lembaga memungkinkan Gereja untuk
memaksimalkan sumber daya, memperluas

jangkauan pelayanan, dan menciptakan

mekanisme perlindungan komprehensif

2 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”,
58.

% Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan
Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”,
41-42.

% Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward?

bagi migran.®® Kerja sama dengan
pemerintah dapat mendukung advokasi
kebijakan publik yang melindungi hak-hak
pekerja  migran. Kemitraan  dengan
organisasi masyarakat sipil memperkuat
pendampingan hukum, psikososial, dan
sosial budaya. Sementara itu, kolaborasi
dengan komunitas migran memastikan
bahwa pelayanan Gereja berpijak pada
pengalaman riill dan kebutuhan aktual
mereka.%® Dengan sinergi seperti ini, Gereja
mewujudkan prinsip solidaritas secara
struktural, bukan hanya dalam tingkat relasi
personal.

Secara keseluruhan, model pastoral
Gereja Sinodal bagi migran adalah model
relasional,

yang  bersifat dialogis,

transformatif, dan kolaboratif.
Pendampingan, dialog, formasi, dan sinergi
bukan hanya strategi teknis, tetapi cara
Gereja mewujudkan identitasnya sebagai
Umat Allah yang berjalan bersama dalam
semangat Kristus yang berbelaskasih.
Pendekatan ini menegaskan bahwa dalam
diri setiap migran hadir martabat ilahi,
sehingga pelayanan Gereja kepada mereka

menjadi ungkapan otentik kasih Allah yang

menyelamatkan dan membebaskan.

Partisipasi Umat dalam Misi Migran

Church Relations among Migrants and Non-Migrants in
the Church of Sweden”, 147-148.

% Pastwa, “Accompanying Migrants as a
Touchstone of the Realisation of the Synodal Church Idea
A Canonist’s Remarks”, 20.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis]| 183

Dalam Gereja Sinodal, umat beriman
awam bukan hanya penerima pelayanan
dan bimbingan rohani, tetapi juga subjek
utama misi Gereja. Kesadaran ini berakar
pada martabat baptisan yang menjadikan
semua orang percaya sebagai bagian dari
tubuh Kristus dan pewarta Injil di tengah
dunia.®® Dalam konteks pastoral migran,
peran awam menjadi semakin penting
mengingat mereka berada pada ruang
kehidupan sosial yang luas dan memiliki
kedekatan langsung dengan realitas yang
dialami para migran. Para awam dipanggil
untuk membangun budaya penerimaan
(culture of encounter), membela martabat
manusia, serta menjadi saksi kasih Kristus
di tengah realitas migrasi global yang

67 Pelibatan aktif umat awam

kompleks.
dalam pelayanan bagi migran juga sejalan
dengan visi sinodalitas yang menekankan
dialog, musyawarah rohani, dan partisipasi
seluruh umat Allah.®® Dengan demikian,
partisipasi awam tidak hanya bersifat
pendukung, tetapi konstitutif bagi misi
Gereja.

Komunitas Basis Gerejawi (KBG)
memainkan peran fundamental dalam

pendampingan migran karena kedekatannya

dengan kehidupan riil umat. KBG yang

% Paus Fransiskus, For a Synodal Church:
Communion, Participation, Mission, 11.

7 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”,
55.

% Paus Fransiskus, For a Synodal Church:

hidup di tengah masyarakat membantu
memastikan bahwa para migran tidak
terisolasi, tetapi tetap berada dalam jaringan
dukungan rohani dan sosial Gereja. KBG
juga menjadi ruang di mana solidaritas
dijalankan = secara  konkret = melalui
kunjungan, doa bersama, bantuan praktis,
dan pendampingan emosional.®® Di banyak
tempat, kelompok kategorial seperti Legio
Maria, komunitas karismatik, dan kelompok
devosi lainnya menjadi titik perjumpaan dan
tempat mengobati kerinduan spiritual para
migran yang jauh dari keluarga dan tanah
kelahiran. Dengan demikian, komunitas-
komunitas gerejawi tersebut bukan sekadar
struktur organisasi, tetapi habitat iman yang
merawat  identitas  keagamaan  dan
memperkuat kehidupan rohani migran.
Selain KBG dan kelompok kategorial,
komunitas diaspora Katolik juga memegang
peranan penting. Komunitas diaspora
menyediakan ruang bagi migran untuk
mempertahankan identitas budaya dan
spiritual mereka, sambil membuka pintu
untuk berinteraksi dengan budaya setempat.
Komunitas semacam ini menjadi jembatan
antara Gereja lokal dan komunitas migran,

memfasilitasi dialog lintas budaya, dan

menghindarkan migran dari keterasingan

Communion, Participation, Mission, 28.

% Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka
Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”,
107.



184 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

sosial maupun spiritual.”® Dalam perspektif
Gereja Sinodal, diaspora tidak dianggap
sebagai kelompok pinggiran, melainkan
sebagai kekayaan Gereja universal karena
membawa dinamika iman baru, keragaman
ekspresi liturgis, dan kesaksian hidup yang
memperkaya persekutuan Gereja. Dengan
demikian, komunitas diaspora bukan hanya
penerima perhatian pastoral, tetapi agen
evangelisasi yang menghadirkan dimensi
Katolisitas (kesatuan dalam keberagaman)
secara nyata.

Partisipasi umat awam juga berarti
keterlibatan dalam advokasi dan pelayanan
sosial bagi migran. Banyak awam
mengambil peran aktif sebagai relawan,
pendamping hukum, penyedia layanan
medis, konselor pastoral, atau fasilitator
pelatihan kerja. Bentuk keterlibatan ini
menegaskan kembali bahwa misi Gereja
bersifat integral, mencakup pewartaan,
pelayanan kasih, dan pembelaan keadilan
sosial (SRC § 47).”! Dalam konteks ini,
spiritualitas pelayanan menjadi kekuatan
yang memampukan umat untuk melihat
wajah Kristus dalam diri para migran dan
menjadikan pelayanan sebagai bentuk
nyata pertobatan pastoral.”> Dengan
demikian, peran awam tidak hanya
memperluas jangkauan pastoral Gereja,

tetapi juga meneguhkan Gereja sebagai

70 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward?
Church Relations among Migrants and Non-Migrants in
the Church of Sweden”, 140-144.

' Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan

komunitas yang solider dan transformatif.

Secara keseluruhan, partisipasi umat
dalam misi  pastoral bagi migran
mengungkapkan jati diri Gereja sebagai
Umat Allah yang berjalan bersama. Peran
awam, KBG, kelompok kategorial, dan
komunitas diaspora merupakan wujud
nyata sinodalitas yang hidup dan dinamis.
Melalui keterlibatan aktif umat, Gereja
menjadi  rumah yang  menyambut,
melindungi, dan memberdayakan para
migran, sekaligus menghadirkan kesaksian
Kristiani yang otentik di tengah dunia yang

terus berubah.

Tantangan dan Peluang

Pelayanan pastoral bagi migran dalam
kerangka Gereja Sinodal dihadapkan pada
berbagai tantangan struktural, kultural, dan
spiritual. Salah satu tantangan utama adalah
xenofobia, yakni sikap curiga, takut, atau
menolak kehadiran orang asing, yang masih
muncul di berbagai konteks masyarakat dan
terkadang juga dalam komunitas gerejawi.
Xenofobia dapat merusak semangat
persaudaraan universal dan menghambat
misi Gereja sebagai rumah bagi semua
bangsa. Migran sering kali mengalami
prasangka, diskriminasi, dan stereotip yang

mengarah pada marginalisasi sosial.

Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”,
72-75.
72 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 200.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 185

Fenomena ini mendesak Gereja untuk
membuka ruang dialog dan memperkuat
budaya keramahtamahan (hospitality) yang
inklusif.”3

Selain xenofobia, terdapat sejumlah
bentuk ketidakadilan lain yang sering
menimpa migran: perdagangan manusia
(human trafficking),”* eksploitasi tenaga
kerja (upah tak layak, kondisi kerja
berbahaya, pemotongan upah oleh
atasan),’”” kekerasan psikologis dan seksual,
serta keterbatasan akses layanan kesehatan
(termasuk diskriminasi dalam pelayanan
medis). Selain itu, berbagai kerentanan
khusus yang dialami perempuan migran—
mulai dari kekerasan berbasis gender,
beban kerja ganda, hingga status hukum
yang membuat mereka sulit mengakses
perlindungan—juga  sering  terjadi.’®
Tantangan ini semakin kompleks ketika
kebutuhan pastoral migran meningkat
seiring dengan tingginya angka
perpindahan penduduk dan dinamika
globalisasi ekonomi. Maka Gereja perlu
mengembangkan model pelayanan
kolaboratif, pemberdayaan relawan, serta
memanfaatkan teknologi digital untuk

menjangkau dan melayani komunitas

migran yang tersebar luas.”” Hal ini

73 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward?
Church Relations among Migrants and Non-Migrants in
the Church of Sweden”, 137.

74 Erap, “Gereja Lokal Keuskupan Larantuka
Membangun Solidaritas dengan dan antar Kaum Buruh
Migran dan Perantau dalam Terang Laborem Exercens”,
99-100.

menegaskan bahwa pastoral migran bukan
hanya soal empati, tetapi juga kompetensi,
struktur, dan strategi pastoral yang
terencana.

Di samping keterbatasan sumber daya,
struktur pastoral tradisional juga sering kali
tidak fleksibel dalam merespons kebutuhan
mobilitas umat. Banyak sistem pastoral
masith berorientasi pada model paroki
teritorial yang menetap, sementara migran
hidup dalam situasi mobilitas tinggi,
berpindah tempat tinggal atau pekerjaan
secara cepat, dan tidak selalu terikat pada
struktur parokial tertentu. Hal ini menuntut
Gereja untuk mengembangkan bentuk
pelayanan yang mobile, fleksibel, dan
bersifat jaringan, agar kehadiran pastoral
tetap menjangkau umat dalam situasi
ketidakpastian sosial dan geografis.”®
Gereja dituntut untuk berani berinovasi
dalam pola penggembalaan, misalnya
melaui upaya memperkuat pelayanan
kategorial.

Di balik berbagai tantangan tersebut,
terdapat pula peluang besar bagi Gereja
untuk memperbarui diri dan memperkaya
misinya. Migrasi membuka peluang
evangelisasi baru, karena para migran

membawa serta iman dan penghayatan

75 Ibid., 50-51.

76 Ibid., 99.

77 Pastwa, “Accompanying Migrants as a
Touchstone of the Realisation of the Synodal Church Idea
A Canonist’s Remarks”, 23.

8 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”,
53-54.



186 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

rohani mereka ke lingkungan baru, menjadi
saksi Kristus di tempat-tempat yang
mungkin belum tersentuh karya misioner
Gereja secara formal. Pertukaran budaya
yang terjadi melalui migrasi juga
memperkaya kehidupan liturgi, tradisi
devosi, dan spiritualitas Gereja universal.
Proses ini mencerminkan dimensi Katolik
yang sejati: kesatuan dalam keberagaman
(unitas in varietate).”” Dengan demikian,
migrasi bukan hanya tantangan pastoral,
tetapi kesempatan untuk membangun
Gereja yang lebih inklusif, dinamis, dan
dialogis.

Migrasi juga melahirkan peluang
pembaruan spiritual bagi Gereja. Dalam
pengalaman penderitaan, kerinduan, dan
perjuangan  hidup  migran,  Gereja
menemukan wajah Kristus yang menderita
dan  dipanggil untuk  memperbarui
komitmen pada Injil solidaritas dan
belaskasihan.®®  Selain  itu, jaringan
solidaritas global  yang semakin
berkembang memungkinkan Gereja
menjalin kerja sama lintas-keuskupan,
lintas-negara, dan lintas-lembaga untuk
memperkuat pelayanan bagi migran, baik
melalui  jaringan  Kkaritatif,

lembaga

advokasi, maupun komunitas  misi

internasional.!  Sinodalitas = memberi

kerangka teologis dan pastoral untuk

79 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 204-
20s.

80 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog
Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di

membangun  jaringan  global ini,
menegaskan bahwa Gereja bukan hanya
komunitas lokal, tetapi tubuh universal
yang saling menopang.

Dengan demikian, meskipun pastoral
migran menghadapi tantangan besar,
peluang yang hadir juga sangat luas. Gereja
dipanggil untuk memaknai fenomena
migrasi bukan sekadar sebagai beban
pastoral, tetapi sebagai ruang pertumbuhan
dan transformasi misioner. Melalui
keberanian untuk berinovasi, memperkuat
solidaritas, dan menegaskan martabat
manusia, Gereja dapat menjadi rumah
bersama yang sungguh memelihara,
melindungi, dan memberdayakan para
migran sebagai saudara seiman dan bagian

integral Tubuh Kristus.

Usulan Model Pastoral Integratif

Pendampingan Gereja terhadap migran
dalam kerangka sinodalitas membutuhkan
sebuah model pastoral integratif yang
dinamis, humanis, dan berpusat pada
martabat manusia. Model ini harus mampu
menjawab tantangan sosial dan spiritual
migran, sekaligus memampukan Gereja
untuk berjalan bersama dalam semangat
partisipasi, dialog, dan perutusan. Kerangka

pastoral sinodal untuk migran dapat

Keuskupan Maumere” 56-57.

81 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward?
Church Relations among Migrants and Non-Migrants in
the Church of Sweden”, 143.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 187

dirumuskan melalui lima langkah yang
saling terkait: mendengar, membedakan,
bertindak, memberdayakan, dan
membangun jejaring. Setiap langkah saling
menopang dan mencerminkan dinamika
hidup sebagai Gereja yang berakar pada
misi Kristus sendiri yang senantiasa hadir
menyapa, menyembuhkan, dan
membebaskan umat manusia.®?

Tahap pertama adalah mendengar.
Gereja dipanggil menghidupi spiritualitas
mendengar, bukan hanya mendengar suara
formal, tetapi juga pengalaman nyata,
tangisan, harapan, dan pergumulan para
migran.  Pendengaran  yang  sejati
merupakan bentuk pengakuan atas martabat
manusia dan cara Gereja memasuki
kehidupan mereka tanpa asumsi atau
penilaian. Mendengar berarti membuka
ruang bagi narasi personal migran,
memahami trauma mereka, sekaligus
mengenali kekuatan iman yang tetap
terpelihara dalam situasi sulit. Dengan
mendengar, Gereja memberikan tempat
pada suara-suara yang sering terlupakan
dan memastikan bahwa pastoral bersumber
dari pengalaman riil umat.%?

Tahap kedua adalah membedakan.

Setelah  mendengar, Gereja  harus

82 Paus Fransiskus, For a Synodal Church:
Communion, Participation, Mission, 30.

8 Nampar, “Menuju Gereja yang Sinodal:
Memahami Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara Hidup dan
Cara Bergerak Gereja di Millenium Ketiga”, 180-181.

84 Mathew, “Lay Faithful in a Synodal Church”,

melakukan proses discernment rohani
untuk memahami kehendak Allah dalam
situasi migrasi. Discernment menuntut
refleksi teologis, sensitivitas sosial, dan
keterbukaan terhadap gerakan Roh Kudus
yang hadir dalam sejarah manusia.?* Dalam
konteks migrasi, membedakan berarti
membaca secara kritis struktur sosial yang
menghasilkan ketidakadilan, serta menilai
apa yang harus diubah demi martabat
migran.®> Proses ini tidak dilakukan secara
tertutup oleh hierarki saja, tetapi
berlangsung melalui dialog komunitas,
keterlibatan awam, dan perjumpaan
Discernment

antarbudaya. pastoral

memungkinkan  Gereja  merumuskan
strategi pelayanan yang relevan dan berakar
pada realitas konkret umat.

Tahap ketiga adalah bertindak. Setelah
mendengar dan membedakan, tindakan
pastoral Gereja harus diarahkan pada
perlindungan, pelayanan, dan advokasi.
Bertindak mencakup pelayanan spiritual
melalui  sakramen dan pendampingan
rohani, sekaligus tindakan sosial melalui
bantuan hukum, pendidikan, kesehatan, dan
dukungan psikologis (SRC § 41).8¢ Gereja
tidak hanya memberi jawaban Kkaritatif
struktur

sesaat, tetapi membangun

51.

85 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 204-
205.

8 Yohanes Paulus II, Keprihatinan Akan
Masalah Sosial: Surat Ensiklik “Sollicitudo Rei Socialis”,
62-64.



188 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

solidaritas yang memungkinkan perubahan
sosial yang lebih besar.}” Dalam
sinodalitas, tindakan pastoral bukan hanya
instruksi dari atas ke bawah, tetapi

kolaborasi seluruh umat untuk menjawab

kebutuhan konkret.
Tahap keempat adalah
memberdayakan. Pemberdayaan

merupakan inti teologi sinodal yang
memandang migran bukan sebagai objek
belas kasih, melainkan subjek misi Gereja.
Memberdayakan berarti membuka ruang
bagi migran untuk menjadi pemimpin,
pewarta, dan pelayan dalam Gereja,
memberi mereka akses terhadap pendidikan
iman, pelatthan  keterampilan, dan
penguatan kapasitas sosial.®® Dengan
pemberdayaan, migran mampu
berpartisipasi penuh dalam kehidupan
Gereja, membangun kepercayaan diri, dan
menghadirkan  kesaksian 1iman yang
memperkaya komunitas.?® Pemberdayaan
juga memastikan keberlanjutan pastoral, di
mana migran menjadi mitra aktif dalam
pelayanan.

Tahap terakhir adalah membangun
jejaring. Pelayanan terhadap migran tidak
bisa dilakukan secara individual atau

terisolasi. Gereja harus membangun

kolaborasi dengan pemerintah, organisasi

87 Pastwa, “Accompanying Migrants as a
Touchstone of the Realisation of the Synodal Church Idea
A Canonist’s Remarks”, 20.

8 Tiba dkk., “Jejak Kemanusiaan dalam Dialog
Gereja dengan Kaum Migran dan Pengungsi di
Keuskupan Maumere”, 63-65.

kemanusiaan, komunitas lokal, dan
lembaga internasional untuk menciptakan
ekosistem perlindungan yang menyeluruh.
Jaringan solidaritas global memperluas
daya jangkau pastoral Gereja dan
memfasilitasi advokasi kebijakan publik
yang melindungi hak migran.”® Sinodalitas
mendorong Gereja untuk menjadi jembatan
antara berbagai pemangku kepentingan,
menegaskan perannya sebagai mediator
kemanusiaan dan sakramen kesatuan umat
manusia.

Meskipun demikian, Gereja dengan
rendah hati mengakui bahwa ia tidak
memiliki solusi sempurna bagi setiap krisis
yang terjadi saat ini. Persoalan baru pasti
akan tetap bermunculan karena realitas
persoalan yang dihadapi dunia saat ini
memang sangat kompleks. Namun pada
saat yang sama, Gereja tetap terbuka untuk
bekerja sama dengan berbagai institusi
manusia lainnya dalam mencari dan
mempertimbangkan jalan keluarnya.®' Paus
Fransiskus menegaskan hal ini dalam
Seruan Apostolik Evangelii  Gaudium,
bahwa “bersama dengan berbagai sektor
masyarakat, Gereja mendukung program-
program yang paling baik menanggapi

martabat setiap orang dan kesejahteraan

89 Kjellin, “Can We Find Other Ways Forward?
Church Relations among Migrants and Non-Migrants in
the Church of Sweden”, 145-147.

90 Kumar, “Migrants in a Synodal Church”, 204-
205.

o1 Ibid., 204.



Gereja Sinodal sebagai

Rumah Bersama bagi Migran dan

Perantau:Suatu Pendekatan Pastoral-Eklesiologis| 189

umum” (§ 241).%?

Dengan demikian, model pastoral
integratif yang meliputi mendengar,
membedakan, bertindak, memberdayakan,
dan membangun jejaring tetap merupakan
perwujudan konkret sinodalitas dalam
pelayanan migran. Mendengarkan menjadi
metode dari proses sinodal, tujuannya adalah
discernment, dan partisipasi merupakan
jalannya.”> Kerangka ini tidak hanya
menjawab kebutuhan pastoral, tetapi juga
mempertegas komitmen Gereja untuk
menjadi rumah bersama yang merawat,
melindungi, dan mengangkat martabat
semua orang, terutama mereka yang berada

dalam perjalanan menuju tanah harapan.

KESIMPULAN DAN SARAN

Artikel ini menyimpulkan bahwa
Gereja Sinodal dapat menjadi rumah
bersama bagi para migran dan perantau
sejauh ia menghidupi identitasnya sebagai
komunitas yang mendengarkan, berjalan
bersama, dan memberdayakan umat Allah.
Secara teologis, migrasi merupakan kairos
yang menantang Gereja untuk meneguhkan
martabat manusia, keadilan, dan solidaritas
sebagai bagian integral dari perutusannya.
Secara pastoral, pelayanan terhadap migran

dan perantau menuntut paradigma sinodal

92 Paus Fransiskus, Evangelii Gaudium:

Sukacita Injil - Seruan Apostolik Paus Fransiskus 24
November 2013, 144.

yang mencakup proses mendengar,
membedakan, bertindak, memberdayakan,
serta membangun jejaring kolaboratif demi
pemulihan martabat dan integrasi mereka
sebagai subjek misi. Kontribusi artikel ini
terletak pada perumusan model pastoral
integratif berbasis eklesiologi sinodal yang
menggabungkan spiritualitas communio
dengan dinamika pastoral migran di
Indonesia. Bagi Gereja Indonesia, hasil
kajian ini menegaskan urgensi memperkuat
pelayanan lintas budaya, meningkatkan
formasi pastoral bagi pelayan dan
komunitas kategorial, serta
mengembangkan  jaringan  kolaboratif
dengan lembaga sosial dan negara agar
Gereja semakin mampu menghadirkan
kasih, perlindungan, dan pemberdayaan
bagi para migran dan perantau sebagai
saudara seiman dan bagian integral dari

Umat Allah.

DAFTAR PUSTAKA

Badan Pusat Statistik. Statistik Mobilitas
Penduduk dan Tenaga Kerja Vol. 7.
Jakarta: Badan Pusat Statistik,
2023.

Batubara, Bosman, dkk. “Urbanization in
(Post-) New Order Indonesia:
Connecting Unevenness in the City
with That in the Countryside.” The
Journal of Peasant Studies 50, no. 3

93 Martasudjita dkk., ed., Sinodalitas Gereja:
Tinjauan dari Berbagai Aspek Filosofis dan Teologis,
464.



190 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

(2023): 1207-1226.

Beding, Marcel, ed. Sinode Luar Biasa
Para Uskup Tahun 1985. Jakarta:
Penerbit Obor, 1986.

Cekiera, Rafal, dan Mateusz Wtosek. “The
Catholic Church and Its Approach
towards Refugees and Migrants: An
Analysis of the Presence of Migration
Issues in the Synod’s Syntheses on
Synodality.” Religions 15, no. 1237
(2024): 1-14.

CELAM (Latin American and Caribbean
Episcopal Council). Toward a
Synodal Church Going Forth into
the Periphery: Reflections and
Pastoral Proposals Drawn from the
First Ecclesial Assembly for Latin
America and the Caribbean.
Bogota: CELAM, 2022.

Congar, Yves. Lay People in the Church.
Westminster, MD: Newman, 1967.

Crush, Jonathan, dan Godfrey Tawodzera.
“Medical Xenophobia and
Zimbabwean Migrant Access to
Public Health Services in South
Africa.” Journal of FEthnic and
Migration Studies 40, no. 4 (2013):
655-670.

Dewan Kepausan untuk Pastoral Migran
dan Perantau; Dewan Kepausan Cor
Unum. Menyambut Kristus dalam
Diri Pengungsi dan Orang yang
Terpaksa Mengungsi: Pedoman
Pastoral. Diterjemahkan oleh Leo
Samosir, OSC. Jakarta: Departemen
Dokumentasi dan Penerangan KWI,
2016.

Erap, Arnoldus Sofiano Boli. “Gereja Lokal
Keuskupan Larantuka Membangun
Solidaritas dengan dan antar Kaum
Buruh Migran dan Perantau dalam
Terang  Laborem  Exercens.”
Skripsi, Sekolah Tinggi Filsafat
Katolik Ledalero, 2020.

International Organization for Migration.
World Migration Report 2024.
Geneva: IOM, 2024.

Kjellin, Kristina Helgesson. “Can We Find
Other Ways Forward? Church
Relations among Migrants and
Non-Migrants in the Church of
Sweden.” Nordic Journal of
Migration Research 9,no. 1 (2019):
135-150.

Konsili Vatikan II. Dokumen Konsili
Vatikan II. Diterjemahkan oleh R.
Hardawiryana, SJ. Cetakan XIII.
Jakarta: Obor, 2017.

Kumar, James. “Migrants in a Synodal
Church.” Asian Horizons 2023, no.
3 (2023): 191-205.

Martasudjita, Emanuel P. D., dkk., ed.
Sinodalitas Gereja: Tinjauan dari
Berbagai Aspek Filosofis dan
Teologis. Yogyakarta: Penerbit PT
Kanisius, 2023.

Mathew, Nelson. “Lay Faithful in a
Synodal Church.” Asian Horizons
2023, no. 3 (2023): 46-58.

Nampar, Hilario Didakus Nenga. “Menuju
Gereja yang Sinodal: Memahami
Gagasan Sinodalitas Sebagai Cara
Hidup dan Cara Bergerak Gereja di
Millenium Ketiga.” Jurnal
Ledalero 21, no. 2 (2022): 176-190.

Pakpahan, Gernaida K. R., Frans Pantan,
dan Epafras Djohan Handojo.
“Menuju Gereja Apostolik
Transformatif.” EPIGRAPHE:
Jurnal Teologi dan Pelayanan
Kristiani 5, no. 1 (2021): 136-146.

Pastwa, Andrzej. “Accompanying Migrants
as a Touchstone of the Realisation
of the Synodal Church Idea: A
Canonist’s Remarks.” Ecumeny and
Law 9, no. 2 (2021): 7-40.



Gereja Sinodal sebagai
Perantau:Suatu Pendekatan

Paus Fransiskus. Evangelii Gaudium:
Sukacita Injil — Seruan Apostolik
Paus Fransiskus 24 November
2013. Jakarta: Departemen
Dokumentasi dan Penerangan KWI,
2014.

——  For a Synodal Church:
Communion, Participation,
Mission. Final Document (XVI
Ordinary General Assembly of the
Synod of Bishops). Vatican City:
Secretary General of the Synod of
Bishops, 2024.

. Fratelli Tutti: Saudara Sekalian —
Ensiklik Paus Fransiskus tentang
Persaudaraan dan Persahabatan
Sosial 3 Oktober 2020. Jakarta:
Departemen  Dokumentasi  dan
Penerangan KWI, 2021.

. The Church of Mercy: A Vision for
the Church. Chicago: Loyola Press,
2014.

Paus Yohanes Paulus II. Keprihatinan Akan
Masalah Sosial: Surat Ensiklik
“Sollicitudo Rei Socialis”.
Diterjemahkan oleh P. Turang, Pr.
Jakarta: Departemen Dokumentasi
dan Penerangan KWI, 1997.

Tiba, Marianus Ronaldo, dkk. “Jejak
Kemanusiaan dalam Dialog Gereja
dengan Kaum  Migran dan
Pengungsi di Keuskupan
Maumere.” Jurnal Teologi Injili
dan Pendidikan Agama 3, no. 2
(2025): 55-69.

UNHCR (United Nations High
Commissioner  for  Refugees).
Global Report 2024. Geneva:
UNHCR, 2024.

Rumah Bersama bagi Migran dan

Pastoral-Eklesiologis| 191



192 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)



