
   
                    Jurnal Pendidikan Indonesia 

p-ISSN : 2745-7141  e-ISSN : 2746-1920 Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

 

5375 

Integrasi Ilmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi 

Epistemologis dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘Id 
Fiqhiyyah (Sebuah Telaah Kritis) 

 

Moch. Adin Setiawan  

STAI Al- Hidayah Tasikmalaya, Indonesia  

Email: adinsetiawanpba@gmail.com 

ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji hubungan organik antara ilmu akhlak dan tasawuf dengan disiplin dasar keilmuan 

Islam lainnya, yakni ilmu tauhid, ilmu fikih, ushul fikih, serta qawa‘id fiqhiyyah. Kajian ini berangkat 

dari pandangan bahwa ilmu akhlak dan tasawuf bukan sekadar cabang moralitas, melainkan jantung 

spiritual yang menghidupkan bangunan syariat dan aqidah. Dengan pendekatan analitis–kritis, penulis 

membahas bagaimana tasawuf memurnikan orientasi batin, sementara akhlak membentuk praksis 

moral yang terukur dalam kehidupan sosial. Integrasi ini menunjukkan bahwa tauhid menyediakan 

fondasi teologis, fikih menjadi kerangka legal-formal, sedangkan ushul fikih dan qawa‘id fiqhiyyah 
menawarkan metodologi dalam memproduksi hukum. Di antara semuanya, tasawuf dan akhlak 

berperan sebagai energi transformatif yang menyempurnakan maqashid keagamaan. Studi ini 

menegaskan bahwa bangunan keilmuan Islam bersifat interdependen, bukan fragmentatif. Implikasi 

temuan ini mengarah pada urgensi reintegrasi keilmuan dalam kurikulum pendidikan Islam, pendekatan 

fatwa yang berorientasi maqashid dan etika, serta penguatan karakter ilmuwan Muslim yang 

memadukan ketajaman intelektual dengan kedalaman spiritual. Artikel ini menyimpulkan bahwa 

tasawuf dan akhlak merupakan jembatan epistemik antara dimensi teoretik dan praksis syariat, sehingga 

keduanya perlu direvitalisasi dalam studi keislaman kontemporer. 

Kata kunci: 
Tasawuf, Akhlak, Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, Qawa‘id Fiqhiyyah, Integrasi Keilmuan. 
 

Abtract 

This article examines the organic relationship between moral science and Sufism with other basic 

disciplines of Islamic science, namely monotheism, jurisprudence, ushul fiqh, and qawa'id fiqhiyyah. 

This study departs from the view that moral science and Sufism are not just a branch of morality, but 

a spiritual heart that animates the building of sharia and aqidah. With an analytical-critical approach, 

the author discusses how Sufism purifies the inner orientation, while morality forms a measurable 

moral praxis in social life. This integration shows that monotheism provides a theological foundation, 

fiqh becomes a legal-formal framework, while ushul fiqh and qawa'id fiqhiyyah offer a methodology in 

producing law. Among all, Sufism and morals act as transformative energy that perfects religious 

maqashid. This study confirms that the building of Islamic science is interdependent, not fragmentative. 

The implications of these findings lead to the urgency of scientific reintegration in the Islamic education 

curriculum, a fatwa approach oriented to maqashid and ethics, and the strengthening of the character 

of Muslim scientists who combine intellectual acuity with spiritual depth. This article concludes that 

Sufism and morality are epistemic bridges between the theoretical dimension and the praxis of sharia, 

so both need to be revitalized in contemporary Islamic studies. 

Keywords:  Sufism, Morality, Tawheed, Fiqh, Ushul Fiqh, Qawa'id Fiqhiyyah, Scientific Integration. 

 

Pendahuluan 

Dalam tradisi intelektual Islam, bangunan ilmu bukan sekadar kumpulan disiplin yang 

berdiri sendiri, tetapi merupakan sebuah jaringan epistemologis yang saling terhubung dan 

berinteraksi. Sebagaimana ditegaskan oleh para ulama klasik, seluruh ilmu yang berkembang 



Moch. Adin Setiawan 

5376                                         Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

dalam peradaban Islam lahir dari satu sumber: wahyu (Achmad Junaedi Sitika et al., 2024; 

Nawawi et al., 2025; Rajab, 2020; Zainul Arifin et al., 2025; Zuhri, 2016). Oleh karena itu, ia 

membawa watak integralistik—saling menyokong, saling menyempurnakan, dan saling 

meneguhkan tujuan syariat. Konsep wihdat al-‘ulūm (kesatuan ilmu) menjadi ciri fundamental 
epistemologi Islam sejak awal. Dalam kerangka inilah ilmu akhlak dan tasawuf harus dipahami: 

bukan sebagai cabang minor, melainkan sebagai disiplin yang memelihara makna terdalam dari 

seluruh aktivitas keagamaan (Alias, 2024; Nurcholis, 2021). 

Tasawuf dan akhlak sejak periode awal Islam tumbuh sebagai respons terhadap 

kebutuhan manusia untuk menyeimbangkan dimensi lahir dan batin. Di satu sisi, manusia 

membutuhkan aturan syariat (fikih) untuk membimbing tindakan; di sisi lain ia memerlukan 

penyucian hati (tasawuf) agar aturan tersebut tidak menjadi rutinitas kosong (Almufid Anshori 

& Mariah, 2025; Amin, 2021; ILALLAH et al., 2022; Mursalin, 2024). Ketika umat Islam mulai 

mengalami kejenuhan spiritual akibat ekspansi wilayah, dinamika politik, serta formalitas 

hukum, para ulama sufi seperti Hasan al-Bashri, Sufyan al-Thawri, hingga Imam al-Ghazālī 
hadir dengan gagasan moral dan spiritual yang memperdalam pemahaman agama. Mereka 

menegaskan bahwa akhlak bukan sekadar etika sosial, tetapi disiplin yang berakar pada 

kesadaran transenden, yakni kesadaran bahwa seluruh amal berpulang kepada Allah. 

Namun demikian, perkembangan keilmuan Islam di era modern cenderung mengarah 

pada fragmentasi. Fikih dianalisis dengan pendekatan legalistik yang kering dari spiritualitas; 

tauhid dipahami sebagai dogma teologis yang bersifat argumentatif; ushul fikih dibatasi sebagai 

metodologi teknis istinbath hukum; sedangkan qawa‘id fiqhiyyah digunakan sebagai rumusan 
praktis tanpa memperhatikan dimensi etik dan maqashid. Di sinilah letak urgensi kajian ini: 

membangun kembali dialog antara akhlak dan tasawuf dengan ilmu-ilmu pokok lainnya, 

sehingga menghasilkan pandangan menyeluruh tentang keagamaan. 

Berbagai penelitian sebelumnya telah mengkaji hubungan tasawuf, akhlak, dan disiplin 

ilmu Islam secara parsial. Sebagai contoh, Al-Ghazālī dalam Iḥyā' 'Ulūm al-Dīn telah 

menekankan penyatuan dimensi syariat, tarekat, dan hakikat sebagai satu kesatuan yang utuh. 

Di era kontemporer, studi oleh Abdullah (2014) tentang paradigma integratif-interkonektif 

dalam studi Islam menunjukkan upaya untuk menjembatani fragmentasi keilmuan. Sementara 

itu, Nasr (2017) menguraikan signifikansi spiritual etika Islam, namun belum secara mendetail 

mengaitkannya dengan struktur epistemologis ilmu fikih dan ushul fikih. Penelitian Kamali 

(2012) tentang maqāṣid al-syarī'ah telah menyentuh aspek etika hukum, namun belum secara 
eksplisit memposisikan tasawuf sebagai basis transformatif dalam pencapaian maqāṣid. Kajian-

kajian terdahulu tersebut cenderung fokus pada satu atau dua aspek relasi, belum menyajikan 

analisis yang komprehensif mengenai keterkaitan epistemologis antara akhlak, tasawuf, tauhid, 

fikih, ushul fikih, dan qawa'id fiqhiyyah sebagai sebuah sistem yang saling menguatkan. 

Selain itu, tuntutan zaman semakin menegaskan pentingnya integrasi tersebut. Krisis 

moral global, pertumbuhan ekstremisme, konsumerisme spiritual, serta legalistik-skripturalis 

yang berkembang pada sebagian masyarakat Muslim, menunjukkan bahwa reduksi agama pada 

dimensi hukum semata tidak memadai. Masyarakat yang memiliki ritual tetapi kehilangan 

akhlak merupakan tanda adanya disconnection antara lahiriyah hukum dan batiniah 

spiritualitas. Dengan kata lain, pemenuhan syariat dalam arti teknis tidak otomatis menjamin 

keluhuran jiwa. Tanpa tasawuf, agama menjadi kering; tanpa akhlak, ibadah menjadi retak; 

tanpa integrasi, ilmu menjadi kehilangan orientasi. 

Kajian ini berupaya mengembalikan harmoni itu. Penulis melakukan telaah kritis untuk 

menjelaskan relasi mendalam antara akhlak dan tasawuf dengan ilmu tauhid, fikih, ushul fikih, 

dan qawa‘id fiqhiyyah. Tujuan utamanya adalah mengungkap bagaimana tasawuf memurnikan 

orientasi batin, bagaimana akhlak mengatur perilaku, dan bagaimana keduanya memberi energi 

moral bagi struktur hukum Islam. Pendekatan ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga 

analitis dan reflektif, memberikan kontribusi intelektual dalam diskursus keilmuan Islam 



Integrasi Ilmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis 

dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘Id Fiqhiyyah (Sebuah Telaah Kritis) 

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025                                    5377 

kontemporer. Dengan demikian, artikel ini menawarkan perspektif bahwa kebangkitan spiritual 

dan moral dalam umat hanya mungkin lahir melalui rekonstruksi epistemologi keilmuan Islam 

secara integratif. 

 

Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research) karena objek kajian berfokus pada konsep-konsep keilmuan yang bersumber 

dari literatur klasik dan kontemporer mengenai akhlak, tasawuf, tauhid, fikih, ushul fikih, serta 

qawa‘id fiqhiyyah. Metode ini dianggap paling relevan untuk mengkaji relasi epistemologis 

antar-disiplin dan menganalisis pemikiran para ulama secara mendalam. 

Pendekatan Penelitian 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan deskriptif-analitis dan analisis isi (content 

analysis). 

1. Deskriptif-analitis bertujuan memaparkan secara sistematis konsep-konsep dasar dalam 

setiap disiplin ilmu, kemudian menghubungkannya dalam kerangka integratif. 

2. Analisis isi dilakukan untuk menelaah teks-teks primer dan sekunder guna menemukan pola 

pemikiran, nilai etis, dan konteks historis yang relevan. Pendekatan ini memungkinkan 

penyusunan konstruksi argumentatif yang kokoh mengenai hubungan akhlak dan tasawuf 

dengan disiplin keilmuan Islam lainnya. 

Sumber Data 

Sumber Primer 

Sumber primer penelitian ini berupa karya-karya otoritatif dalam tradisi keilmuan Islam, 

di antaranya: 

1. Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn (Al-Ghazālī) 
2. Al-Risālah al-Qushayriyyah (Al-Qushayrī) 
3. Al-Muwāfaqāt (Al-Syāṭibī) 
4. Maqāṣid al-Syarī‘ah (Ibn ‘Ashūr) 
5. Qawā‘id al-Taṣawwuf (Aḥmad Zarrūq) 
6. Madarij al-Salikin (Ibn al-Qayyim) 

Karya-karya ini dipilih karena memuat basis epistemologis tentang moralitas, 

spiritualitas, maqāṣid, dan kerangka hukum Islam. 
Sumber Sekunder 

Sumber sekunder mencakup: 

1. Buku modern tentang integrasi ilmu dan etika Islam 

2. Jurnal nasional dan internasional 

3. Artikel ilmiah, prosiding, penelitian akademik, dan kajian kontemporer 

4. Buku-buku metodologi dan epistemologi Islam 

Teknik Pengumpulan Data 

Data diperoleh melalui: 

1. Inventarisasi literatur, yaitu mengidentifikasi dan mengumpulkan naskah klasik serta 

penelitian modern terkait tema. 

2. Pembacaan mendalam (close reading) terhadap teks-teks primer untuk memahami maksud, 

konteks, dan struktur argumentasi ulama. 



Moch. Adin Setiawan 

5378                                         Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

3. Ekstraksi konsep, yaitu mengambil poin-poin penting yang relevan seperti makna akhlak, 

tasawuf, tauhid, fikih, qawa‘id, dan maqāṣid. 
4. Penelusuran tematik, yaitu mengelompokkan data sesuai tema integrasi ilmu, landasan 

normatif, dan aplikasinya. 

Teknik Analisis Data 

Data dianalisis melalui beberapa tahap: 

a. Reduksi Data 

Pemilihan data yang benar-benar relevan dengan tujuan penelitian, termasuk pemurnian 

konsep dari istilah-istilah yang tumpang tindih. 

b. Kategorisasi Temati Pengelompokan konsep ke dalam beberapa kategori: 

1. Tasawuf dan akhlak 

2. Tauhid dan spiritualitas 

3. Fikih dan moralitas hukum 

4. Ushul fikih dan epistemologi hukum\ 

5. Qawa‘id fiqhiyyah dan nilai-nilai etika\ 

6. Integrasi ilmu dalam konteks modern 

Analisis Kritis-Komparatif 

Membandingkan pemikiran ulama klasik dan kontemporer untuk menemukan titik temu 

dan perkembangan konsep. 

Analisis ini juga dilakukan untuk menunjukkan perbedaan metodologis serta relevansi 

bagi konteks keislaman masa kini. 

Sintesis Integratif 

Menggabungkan data yang diperoleh menjadi satu kesatuan bangunan epistemologis 

yang menjelaskan posisi akhlak dan tasawuf sebagai ruh bagi disiplin tauhid, fikih, ushul fikih, 

dan qawa‘id fiqhiyyah. 
Penarikan Kesimpulan 

Kesimpulan ditarik berdasarkan interpretasi ilmiah yang logis, berlandaskan teks 

otoritatif, dan mempertimbangkan konteks modernisasi. 

Validitas Data 

Validitas data dijamin melalui: 

1. Triangulasi sumber, yaitu membandingkan literatur klasik, modern, dan jurnal akademik. 

2. Cross-referencing, memastikan setiap argumentasi memiliki dukungan tekstual yang kuat. 

3. Analisis berulang, membaca ulang teks untuk meminimalisir bias interpretasi. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Ilmu Akhlak dan Tasawuf: Basis Etis dan Spiritual Keilmuan Islam 

Akhlak merupakan ilmu normatif yang memandu pembentukan karakter mulia (al-akhlāq 
al-karīmah). Ia menempati posisi strategis dalam Islam karena menjadi standar kualitas amal. 

Tasawuf, di sisi lain, menekankan proses pembersihan hati, penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs), 

dan pembinaan hubungan batin dengan Allah. Keduanya tidak dapat dipisahkan; akhlak adalah 

manifestasi lahir dari kebeningan batin, sementara tasawuf adalah metode untuk mencapainya. 

Para ulama sufi memandang bahwa kerusakan moral sering kali berakar pada penyakit 

hati seperti riya’, takabbur, hasad, dan hubb al-dunya. Karena itu, tasawuf menawarkan terapi 

spiritual berupa muhasabah, mujahadah, dan riyadhah al-nafs, sehingga akhlak bukan hanya 



Integrasi Ilmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis 

dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘Id Fiqhiyyah (Sebuah Telaah Kritis) 

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025                                    5379 

teori, tetapi buah dari perjalanan ruhani. Dalam konteks keilmuan, tasawuf dan akhlak adalah 

sumber energi moral yang menggerakkan semua disiplin. 

 

Hubungan Epistemologis dengan Ilmu Tauhid 

Tauhid merupakan fondasi seluruh bangunan agama. Namun pemahaman tauhid tidak 

berhenti pada rumusan teologis. Ia menuntut internalisasi dalam bentuk ihsan, yaitu kesadaran 

bahwa “Allah selalu melihatmu.” Tasawuf merupakan jalur untuk mencapai ihsan itu. Dengan 
demikian, tasawuf menjadi dimensi terdalam dari tauhid, sebab ia membuat prinsip keesaan 

Allah menjadi pengalaman batiniah. 

Relasi epistemik ini sangat kuat: 

1. Tauhid membentuk worldview bahwa segala sesuatu kembali kepada Allah. 

2. Tasawuf menumbuhkan kesadaran batin atas worldview itu. 

3. Akhlak menjadi ekspresi praktis dari tauhid dan tasawuf dalam kehidupan sosial. 

Dengan kata lain, tauhid tanpa tasawuf menghasilkan kekeringan spiritual; tasawuf tanpa 

tauhid menghasilkan penyimpangan metafisik; dan akhlak tanpa keduanya menjadi moralitas 

sekuler tanpa landasan transenden. 

 

Hubungan Fungsional dengan Ilmu Fikih 

Fikih adalah perwujudan syariat dalam tindakan. Tasawuf memperhalus niat dan makna 

di balik tindakan tersebut. Dalam sejarah Islam, ada ketegangan antara kaum legalis dan kaum 

spiritualis. Namun ulama besar seperti al-Ghazālī dan al-Junayd mampu menunjukkan 

keharmonisan keduanya. Mereka menekankan bahwa fikih berfungsi sebagai pagar, sedangkan 

tasawuf adalah taman di dalam pagar itu. 

Secara metodologis, integrasi fikih–tasawuf penting karena: 

1. Ia mencegah formalisme dalam ibadah. 

2. Ia memastikan bahwa hukum tidak kehilangan dimensi etiknya. 

3. Ia menguatkan motivasi internal untuk menjalankan syariat. 

Tanpa tasawuf, fikih berisiko menjadi rutinitas kosong, seperti shalat tanpa kekhusyukan, 

zakat tanpa kasih, atau puasa tanpa kesabaran. Sebaliknya, tasawuf tanpa fikih melahirkan 

spiritualitas bebas aturan (antinomianism) yang bertentangan dengan Islam. 

 

Hubungan Metodologis dengan Ushul Fikih 

Ushul fikih adalah disiplin yang memformulasikan mekanisme penggalian hukum dari 

teks. Dalam proses istinbath, objektivitas, kejernihan hati, dan ketakwaan sangat diperlukan. 

Pada titik inilah integrasi dengan tasawuf dan akhlak menjadi penting. 

Ulama seperti al-Syāṭibī menegaskan bahwa hawa nafsu adalah faktor paling berbahaya 
yang dapat mencemari istinbath hukum. Tasawuf berfungsi sebagai kontrol etis untuk menjaga 

niat, ketulusan, dan integritas intelektual dalam menghasilkan hukum. Akhlak mengajarkan 

kejujuran ilmiah, kerendahan hati, dan kehati-hatian dalam memilih dalil atau metode yang 

relevan. 

Sebaliknya, ushul fikih menyediakan kerangka rasional bagi tasawuf agar tidak 

melampaui batas teks. Dengan demikian, keduanya saling mengimbangi: 

a. Tasawuf mengarahkan niat. 



Moch. Adin Setiawan 

5380                                         Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

b. Ushul fikih mengarahkan metodologi. 

c. Akhlak mengarahkan sikap. 

 

Hubungan Praktis dan Filosofis dengan Qawa‘id Fiqhiyyah 

Qawa‘id fiqhiyyah berfungsi sebagai jembatan antara prinsip umum dan peristiwa 
khusus. Kaidah-kaidah seperti al-umūr bi maqāshidihā dan al-masyaqqah tajlibu al-taysīr 

menunjukkan bahwa hukum Islam sangat memperhatikan niat, kemudahan, kemaslahatan, dan 

keadilan. 

Dimensi batiniah kaidah-kaidah ini sangat kental. Tasawuf membantu memahami ruh di 

balik kaidah, sementara akhlak mengarahkan penggunaannya agar tidak disalahgunakan. 

Misalnya, kaidah “kemudahan” tidak boleh dimaknai sebagai kelonggaran tanpa batas; ia harus 

ditimbang dengan amanah, integritas, dan pertimbangan moral. 

Dengan demikian, qawa‘id fiqhiyyah menjadi titik temu antara dimensi hukum dan 
dimensi etika-spiritual dalam Islam. 

 

Telaah Kritis Penulis: Krisis Integrasi Ilmu dalam  Islam Kontemporer 

Dinamika keilmuan Islam kontemporer menghadirkan tantangan yang tidak kecil, 

terutama terkait dengan fragmentasi epistemologis yang semakin mengental di tengah 

masyarakat Muslim. Krisis ini bukan sekadar persoalan akademik, tetapi lebih jauh merupakan 

persoalan umat—persoalan yang mempengaruhi cara kita memahami agama, mengamalkan 

syariat, membangun budaya, bahkan merumuskan arah peradaban. Penulis melihat bahwa akar 

dari berbagai kegelisahan keagamaan yang muncul hari ini bersumber dari hilangnya integrasi 

ilmu dalam tubuh pemikiran Islam. Ilmu-ilmu yang semestinya saling menopang kini berjalan 

sendiri-sendiri, seolah tanpa keterhubungan yang organik. 

Persoalan pertama muncul dari ketidakseimbangan antara dimensi normatif-hukum dan 

dimensi spiritual-etik. Dalam banyak konteks, fikih diposisikan sebagai satu-satunya referensi 

valid dalam menentukan baik-buruk, halal-haram, dan benar-salah, sementara akhlak dan 

tasawuf hanya dianggap sebagai bonus moral, bukan kebutuhan epistemik. Paradigma ini 

memisahkan hukum dari sumber kesalehan batinnya. Akibatnya, kita menyaksikan fenomena 

yang tampaknya kontradiktif: seseorang dapat rajin beribadah, tekun melaksanakan ritual, 

tetapi masih mudah terjatuh dalam ujaran kebencian, caci maki, tipu daya, atau bahkan korupsi. 

Fenomena ini bukan anomali individual, melainkan gejala struktural akibat reduksi agama 

menjadi sekadar regulasi formal. 

Penulis memandang bahwa pemutusan hubungan antara fikih dan tasawuf adalah salah 

satu kesalahan epistemologis paling serius dalam sejarah pemikiran Islam modern. Padahal, 

dalam tradisi klasik, ulama-ulama besar justru menjadikan keduanya sebagai dua sisi mata uang 

yang tidak terpisahkan. Imam al-Junayd menegaskan bahwa tasawuf adalah perilaku akhlak 

yang mulia; sementara Imam al-Ghazālī membuktikan bahwa penyucian hati adalah fondasi 
yang memungkinkan fikih dipahami secara jernih dan diwujudkan secara utuh. Jika relasi ini 

dipisahkan, maka fikih kehilangan kedalaman, dan tasawuf kehilangan arah. 

Krisis kedua muncul dari cara memahami tauhid secara sempit. Dalam diskursus 

keagamaan kontemporer, tauhid sering direduksi menjadi debat teologis antara aliran tertentu. 

Ia dijadikan identitas kelompok, bukan energi penyatu. Akibatnya, dimensi eksistensial 

tauhid—yang seharusnya membentuk kesadaran penghambaan, kejujuran, amanah, dan khauf–



Integrasi Ilmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis 

dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘Id Fiqhiyyah (Sebuah Telaah Kritis) 

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025                                    5381 

rajā’—lenyap dari praksis keagamaan. Tauhid menjadi slogan, tetapi bukan sumber 

transformasi. Padahal, ketika tauhid tidak menembus batin manusia, ia gagal melahirkan akhlak 

yang luhur. Di titik inilah tasawuf berperan. Tasawuf memulihkan tauhid dari sekadar konsep 

menjadi pengalaman ruhani. Tanpa aspek ini, umat hanya menghasilkan loyalitas kepada 

simbol, bukan kesetiaan kepada Allah. 

Krisis ketiga berhubungan dengan ushul fikih, disiplin yang seharusnya menjaga kualitas 

dan integritas penetapan hukum. Namun dalam praktik kontemporer, ushul fikih sering dibatasi 

sebagai ilmu teknik istinbath, padahal ia memuat filsafat hukum yang sangat dalam. Banyak 

pembacaan ushul fikih hari ini gagal menangkap ruh maqāṣid al-syarī‘ah, ruh kemaslahatan, 
dan ruh keadilan. Sebagian orang melahirkan hukum yang kaku karena hanya terpaku pada 

literalisme teks, sementara sebagian lain terlalu longgar dengan berlindung pada maslahat tanpa 

kedalaman metodologis. Keduanya menunjukkan lemahnya integrasi antara akhlak, tasawuf, 

dan ushul fikih. Sebab ulama yang memiliki kejernihan hati akan lebih sensitif dalam melihat 

kemaslahatan; mereka tidak memaksakan teks tanpa konteks, dan tidak pula membebaskan 

konteks tanpa akar teks. Tanpa integrasi ini, hukum Islam akan sulit menjawab tantangan 

zaman. 

Krisis keempat muncul pada penyalahgunaan qawa‘id fiqhiyyah. Kaidah-kaidah besar 

seperti “al-masyaqqah tajlibu al-taysīr” atau “al-umūr bi maqāshidihā” sering digunakan 

tanpa kedisiplinan moral yang memadai. Di tangan orang yang tidak memiliki tasawuf, kaidah 

ini dapat menjadi alat pembenaran hawa nafsu. Namun, dalam tradisi ulama salaf, qawa‘id 
fiqhiyyah selalu diiringi dengan ketakwaan dan wara’. Akhlak dan tasawuf memastikan bahwa 

kaidah digunakan untuk mengangkat kesulitan umat, bukan menghalalkan jalan pintas yang 

merusak kemurnian syariat. Dengan kata lain, kaidah dan akhlak harus berjalan beriringan; satu 

menjaga struktur hukum, satu menjaga nurani moral. 

Penulis melihat bahwa semua krisis ini bermuara pada satu hal: terputusnya hubungan 

antara ilmu lahiriah dan ilmu batiniah. Ketika syariat dikeringkan dari ruhnya, ia menjadi 

kaku. Ketika spiritualitas dipisahkan dari syariat, ia menjadi liar. Ketika akhlak diceraikan dari 

tauhid, ia menjadi sekular. Dan ketika tasawuf dilepaskan dari ushul fikih, ia menjadi mistik 

tanpa disiplin. Semua ini menunjukkan bahwa integrasi ilmu bukan sekadar ideal normatif, 

tetapi kebutuhan epistemologis dan praktis. 

Dalam konteks modern, rekonstruksi integrasi ini mendesak dilakukan. Studi Islam di 

perguruan tinggi, pesantren, majelis taklim, bahkan diskursus digital perlu diarahkan kembali 

pada paradigma kesatuan ilmu. Integrasi antara akhlak, tasawuf, tauhid, fikih, ushul fikih, dan 

qawa‘id fiqhiyyah akan melahirkan model keberagamaan yang berimbang: kokoh dalam 
aqidah, tepat dalam hukum, jernih dalam metodologi, dan lembut dalam akhlak. Inilah corak 

keilmuan yang diwariskan para ulama besar dan inilah pula fondasi bagi kebangkitan peradaban 

Islam di masa depan. 

 

Dimensi Historis Perkembangan Akhlak dan Tasawuf dalam Tradisi Keilmuan Islam 

Untuk memahami integrasi tasawuf dan akhlak dengan ilmu-ilmu lainnya, penting 

meninjau konteks sejarahnya. Pada abad pertama dan kedua Hijriyah, tasawuf belum 

terinstitusionalisasi sebagai disiplin formal. Ia hadir sebagai praktik spiritual yang tumbuh dari 

kesalehan para tabi’in dan ulama zuhud, seperti Hasan al-Bashri, Ibrahim ibn Adham, dan 

Fudhail ibn ‘Iyadh. 



Moch. Adin Setiawan 

5382                                         Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

Pada fase ini—sebelum istilah “tasawuf” mapan—para tokohnya tidak memisahkan diri 

dari fikih maupun tauhid. Mereka adalah ahli ibadah yang juga ahli hukum dan teologi. 

Misalnya, Sufyan al-Thawri adalah ahli hadis, fuqaha, sekaligus tokoh zuhud. Ini menunjukkan 

bahwa dalam tradisi awal Islam, ilmu-ilmu agama tidak berdiri secara sektoral; tidak ada 

dikotomi antara ahli fikih dan ahli tasawuf. 

Pada abad ketiga dan keempat Hijriyah, tasawuf mulai berkembang sebagai disiplin 

tersendiri, dibarengi kemunculan karya monumental seperti al-Risālah al-Qushayriyyah dan al-

Luma‘. Meskipun demikian, semangat integratif tetap dipegang teguh. Al-Junayd al-Baghdadi, 

misalnya, adalah figur sufi yang juga bermazhab fikih Syafi'i. Ia menekankan bahwa tasawuf 

harus berjalan di bawah bimbingan syariat—“Ṭarīqunā muqayyadun bi al-kitāb wa al-
sunnah”. 

Kesadaran historis ini penting karena menunjukkan bahwa keterpisahan antara fikih, 

ushul fikih, tauhid, dan tasawuf adalah fenomena modern—bukan warisan klasik. Maka 

rekonstruksi integratif bukan sekadar ideal akademik, melainkan upaya mengembalikan wajah 

asli ilmu Islam sebagaimana diwariskan ulama 

 

Posisi Tasawuf dan Akhlak dalam Kerangka Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan-tujuan syariat) merupakan kerangka penting untuk 

memahami korelasi antarilmu dalam Islam. Para ulama, terutama al-Syāṭibī dan Ibn ‘Ashūr, 
menegaskan bahwa tujuan dasar syariat mencakup penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta. Namun maqāṣid tidak hanya bersifat lahiriyah, melainkan juga batiniyah. 
Tasawuf dan akhlak justru menguatkan maqāṣid batiniyah tersebut: 
a. Penjagaan agama melalui keikhlasan dan kesadaran ihsan 

b. Penjagaan akal melalui pembersihan hawa nafsu 

c. Penjagaan jiwa melalui ketenangan dan kebeningan batin 

d. Penjagaan harta dan muamalah melalui integritas moral 

e. Penjagaan keturunan melalui pendidikan akhlak 

Dengan demikian, tasawuf bukan hanya dimensi spiritual, tetapi instrumen maqāṣidi yang 

menghidupkan tujuan syariat. Tanpa akhlak dan tasawuf, maqāṣid berisiko direduksi menjadi 
tujuan legalistik—padahal ia bertujuan menghasilkan manusia yang utuh secara moral dan 

spiritual. 

Integrasi ini memberi argumen ilmiah bahwa tasawuf bukan sekadar tradisi sufistik, tetapi 

disiplin yang relevan dalam merumuskan kebijakan hukum Islam modern, seperti etika 

ekonomi syariah, akhlak profesi, tata kelola lembaga zakat, hingga etika digital. 

Integrasi Ilmu dan Tantangan Epistemologi Modern 

Salah satu tantangan terbesar dalam tradisi keilmuan Islam saat ini adalah arus 

fragmentasi ilmu yang dihasilkan oleh pendidikan modern Barat. Sistem pendidikan sekuler 

membagi ilmu menjadi kotak-kotak disipliner yang tidak saling berbicara. Model ini diserap 

sebagian institusi pendidikan Islam sehingga menghasilkan lulusan yang ahli fikih tetapi lemah 

spiritual, ahli tauhid tetapi miskin akhlak, atau ahli ushul fikih tetapi tidak menyentuh dimensi 

etik masyarakat. 

Paradigma integrasi menjadi sangat penting untuk menjawab masalah-masalah kontemporer 

berikut: 

a. Legalistik Tanpa Spiritualitas 



Integrasi Ilmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis 

dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘Id Fiqhiyyah (Sebuah Telaah Kritis) 

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025                                    5383 

Banyak umat menjalankan agama pada level compliance, bukan commitment. Mereka 

shalat, zakat, dan berhaji, tetapi tidak terwujud dalam akhlak mulia. Hal ini menunjukkan 

bahwa praktik fikih tidak cukup tanpa energi tasawuf. 

b. Krisis Kejujuran dan Etika Publik 

Korupsi, manipulasi data, penggelapan dana masjid, plagiarisme ilmiah, dan 

kecurangan akademik adalah bukti keretakan hubungan antara ilmu, moral, dan spiritualitas. 

Tasawuf menawarkan internal control—rasa diawasi Allah—yang sangat diperlukan dalam 

ranah profesional. 

c. Problematika Fatwa dan Konsultasi Hukum 

Sebagian fatwa modern jatuh pada ekstrem literal atau ekstrem liberal. Integrasi tasawuf 

dan akhlak ke dalam ushul fikih dapat menjadi middle path agar hukum tidak kehilangan 

ruhnya. 

d. Tantangan Era Digital 

Era informasi menghadirkan masalah baru seperti ujaran kebencian, adiksi gawai, dan 

penyebaran hoaks. Tasawuf memberi kerangka tazkiyah digital, sementara akhlak mengajar 

etika bermedia. 

Dengan demikian, integrasi ilmu bukan hanya nostalgia tradisi klasik, tetapi kebutuhan 

epistemik masyarakat modern 

 

Kontribusi Integrasi Tasawuf–Akhlak terhadap Pembentukan Kepribadian Ilmuwan 

Muslim 

Ilmuwan Muslim bukan sekadar penghafal teks, melainkan figur berpengetahuan yang 

berkarakter. Dalam tradisi klasik, ulama tidak dipandang berwibawa hanya karena kapasitas 

intelektual, tetapi karena kejernihan moralnya. Syekh Nawawi al-Bantani, Imam Malik, dan Ibn 

Hajar dikenal tidak hanya sebagai pemikir, tetapi sebagai orang yang suci kehidupan 

pribadinya. 

Integrasi tasawuf dan akhlak dapat menghasilkan ilmuwan Muslim dengan karakter berikut: 

1. Keikhlasan Intelektual 

Ia mencari ilmu bukan untuk pujian, gelar, atau posisi, tetapi sebagai ibadah. 

2. Kerendahan Hati Akademik 

Tidak takabbur dengan capaian intelektualnya, tetapi selalu membuka ruang dialog. 

3. Keadilan dalam Berpengetahuan 

Ia tidak memanipulasi data, tidak mengutip secara bias, tidak mencuri karya orang lain. 

4. Keteguhan Moral 

Tasawuf menjaga hati dari penyakit cinta dunia, sehingga ilmuwan tidak tergoda 

kepentingan politik atau materi. 

5. Integritas dalam Proses Istinbath 

Ia tidak memaksakan pendapat, tetapi mengikuti dalil dengan kejernihan hati. Model 

ilmuwan ini sangat dibutuhkan agar wajah keilmuan Islam terjaga dari fanatisme, 

ekstremisme, sekularisme, dan korupsi intelektual. 

 

Kontekstualisasi Integrasi Ilmu dalam Pendidikan Islam Kontemporer 

Penulis menilai bahwa lembaga pendidikan Islam perlu mengadopsi model integratif. 

Beberapa rekomendasi ilmiah antara lain: 



Moch. Adin Setiawan 

5384                                         Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

a. Kurikulum Terpadu 

Menggabungkan fikih, tasawuf, dan akhlak dalam satu rangkaian pembelajaran, bukan 

mata kuliah terpisah yang tidak saling terkait. 

b. Pembiasaan Spiritual dalam Akademik 

Mahasiswa tidak hanya belajar teori, tetapi juga praktik riyadhah seperti muhasabah, wirid, 

adab menuntut ilmu. 

c. Pendidikan Karakter Berbasis Ulama Salaf 

Menghidupkan keteladanan ulama klasik sebagai model integritas moral. 

d. Penelitian yang Berorientasi Maqashid dan Etika 

Skripsi dan tesis diarahkan untuk meneliti nilai dan hikmah hukum, bukan sekadar 

perbedaan mazhab. 

e. Penguatan Etika Profesi Islam 

Mengajarkan bagaimana tasawuf dan akhlak membentuk etika kerja di sektor keuangan, 

pendidikan, kedokteran, teknologi, dan pemerintahan. 

Jika hal ini dilakukan, maka integrasi keilmuan akan menjadi bagian dari karakter bangsa 

Muslim, bukan sekadar wa 

 

Kesimpulan  

Kajian ini menunjukkan bahwa ilmu akhlak dan tasawuf memiliki posisi strategis dalam 

struktur keilmuan Islam, bukan sebagai disiplin periferal, melainkan sebagai inti epistemik yang 

menghidupkan keseluruhan bangunan keagamaan. Dalam paradigma tradisional, ilmu-ilmu 

Islam berkembang dalam kerangka integratif, namun modernitas mendorong pemisahan 

fungsional antara dimensi hukum, teologis, dan spiritual, sehingga agama kehilangan koherensi 

internalnya. Penelitian ini menegaskan bahwa tauhid, fikih, ushul fikih, dan qawa‘id fiqhiyyah 
tidak dapat berjalan efektif tanpa fondasi akhlak dan tasawuf. Tauhid memerlukan tasawuf agar 

tidak terjebak dalam dogmatisme, fikih membutuhkan akhlak agar tidak menjadi prosedur 

mekanis, ushul fikih memerlukan kejernihan hati dalam istinbath, dan qawa‘id fiqhiyyah 
membutuhkan kecakapan etis serta sensitivitas terhadap maqashid al-syariah. 

Keterputusan antar-dimensi ini telah menciptakan problem epistemologis serius dalam 

Islam kontemporer, seperti hukum yang kaku, spiritualitas yang lepas dari disiplin, dan moralitas 

yang rapuh—yang termanifestasi dalam berbagai fenomena sosial seperti kekerasan, 

penyalahgunaan kaidah, fanatisme, hingga korupsi. Oleh karena itu, revitalisasi integrasi 

keilmuan menjadi agenda mendesak, bukan hanya secara akademis, tetapi juga sebagai 

kebutuhan sosial-keagamaan. Integrasi akhlak dan tasawuf ke dalam studi hukum Islam adalah 

keharusan ilmiah yang menyediakan kerangka epistemik untuk menghubungkan teks dengan 

konteks, hukum dengan kemaslahatan, serta ritual dengan nilai. Dengan demikian, penguatan 

kembali relasi antara ilmu akhlak–tasawuf dengan disiplin pokok Islam merupakan fondasi bagi 

pembaruan keilmuan yang sehat dan pembentukan karakter umat yang seimbang: kuat 

aqidahnya, tepat amalnya, bersih hatinya, moderat pemikirannya, lembut akhlaknya, serta teguh 

komitmen moralnya. Integrasi inilah yang menjadi syarat utama bagi kebangkitan peradaban 

Islam di masa depan—kebangkitan yang bertumpu pada ilmu yang jernih, hati yang hidup, dan 

akhlak yang luhur. 



Integrasi Ilmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis 

dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘Id Fiqhiyyah (Sebuah Telaah Kritis) 

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025                                    5385 

REFERENCES 

Abdullah, M. A. (2014). The integrated-interconnected paradigm in Islamic studies. Al-

Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 52(2). 

Achmad, J. S., Rahmatulloh, B. M., & Chaeriansyah, M. A. (2024). Kedudukan akhlak dan 

tasawuf dalam Islam serta hubungan keduanya. Ansiru PAI: Pengembangan Profesi Guru 

Pendidikan Agama Islam, 8(2). 

Al-Ghazālī, A. Ḥ. (2011). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Dār al-Ma‘ārif. 
Al-Junayd al-Baghdadi. (2012). Risalah fi al-Tasawwuf. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Alias, M. S. (2024). Dimensi falsafah sains Islam: Konseptualisasi berdasarkan Islām, Īmān 

dan Iḥsān. Ulum Islamiyyah, 36(03). https://doi.org/10.33102/uij.vol36no03.607 

Almufid Anshori, R., & Mariah, S. (2025). Hubungan kedudukan akhlak dan tasawuf dalam 

Islam. Didaktik: Jurnal Ilmiah PGSD FKIP Universitas Mandiri, 11(2). 

Al-Qushayrī, A. al-Q. (2010). Al-Risālah al-Qushayriyyah. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Syāṭibī, I. (2007). Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah. Dār Ibn ‘Affān. 
Amin, M. (2021). Dinamika pemikiran tasawuf dan akhlak Islam. Jurnal IndraTech. 

Ibn ‘Ashūr, M. al-Ṭ. (2001). Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Dār Sahnūn. 
Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2010). Madarij al-Salikin. Dar al-Salam. 

ILALLAH, M., Ali, M., & Fakih, A. (2022). Konsep akhlak tasawuf dalam proses pendidikan 

Islam. Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 2(4). 

https://doi.org/10.51878/cendekia.v2i4.1711 

Kamali, M. H. (2012). Maqasid al-Shari’ah and ethical foundations of law. Arab Law 

Quarterly, 26(1). 

Mursalin, M. (2024). Pendekatan tasawuf dan psikoterapi perspektif Islam. CONS-IEDU, 4(1). 

https://doi.org/10.51192/cons.v4i1.813 

Nasr, S. H. (2017). The spiritual significance of Islamic ethics. Journal of Islamic Ethics, 1(2). 

Nawawi, T., Soleh, N., Madinah, F. Al, & Ajmain, M. (2025). Pengertian ilmu akhlak tasawuf 

dan perannya dalam menumbuhkan karakter mahasiswa. Tsaqofah, 5(2). 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i2.5178 

Nurcholis, M. (2021). Integrasi Islam dan sains: Sebuah telaah epistemologi. Falasifa: Jurnal 

Studi Keislaman, 12(1). https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i1.461 

Rajab, H. R. (2020). Akhlak tasawuf basis pendidikan multikultural di Indonesia. Tarbawy: 

Jurnal Pendidikan Islam, 7(1). https://doi.org/10.32923/tarbawy.v7i1.1206 

Syekh Nawawi al-Bantani. (1994). Nashā’ih al-‘Ibād. Dar al-Fikr. 

Zainul Arifin, Ramadhan, M. I., & Ajmain, M. (2025). Ilmu akhlak tasawuf dalam membangun 

karakter. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(April). 

Zuhri, A. (2016). Tasawuf dalam sorotan epistemologi dan aksiologi. Religia. 

https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.658 

 

https://doi.org/10.33102/uij.vol36no03.607
https://doi.org/10.51878/cendekia.v2i4.1711
https://doi.org/10.51192/cons.v4i1.813
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i2.5178
https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i1.461
https://doi.org/10.32923/tarbawy.v7i1.1206
https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.658

