JURNAL PENDIDIKAN
(

I N D O NE S I A )

Jurnal Pendidikan Indonesia
p-ISSN : 2745-7141 e-ISSN : 2746-1920 Vol. 6 No. 12 Desember 2025

Integrasi Ilmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi
Epistemologis dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘ld
Fighiyyah (Sebuah Telaah Kritis)

Moch. Adin Setiawan
STAI Al- Hidayah Tasikmalaya, Indonesia
Email: adinsetiawanpba@gmail.com

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji hubungan organik antara ilmu akhlak dan tasawuf dengan disiplin dasar keilmuan
Islam lainnya, yakni ilmu tauhid, ilmu fikih, ushul fikih, serta qawa‘id fighiyyah. Kajian ini berangkat
dari pandangan bahwa ilmu akhlak dan tasawuf bukan sekadar cabang moralitas, melainkan jantung
spiritual yang menghidupkan bangunan syariat dan aqidah. Dengan pendekatan analitis—kritis, penulis
membahas bagaimana tasawuf memurnikan orientasi batin, sementara akhlak membentuk praksis
moral yang terukur dalam kehidupan sosial. Integrasi ini menunjukkan bahwa tauhid menyediakan
fondasi teologis, fikih menjadi kerangka legal-formal, sedangkan ushul fikih dan qawa‘id fighiyyah
menawarkan metodologi dalam memproduksi hukum. Di antara semuanya, tasawuf dan akhlak
berperan sebagai energi transformatif yang menyempurnakan maqashid keagamaan. Studi ini
menegaskan bahwa bangunan keilmuan Islam bersifat interdependen, bukan fragmentatif. Implikasi
temuan ini mengarah pada urgensi reintegrasi keilmuan dalam kurikulum pendidikan Islam, pendekatan
fatwa yang berorientasi maqashid dan etika, serta penguatan karakter ilmuwan Muslim yang
memadukan ketajaman intelektual dengan kedalaman spiritual. Artikel ini menyimpulkan bahwa
tasawuf dan akhlak merupakan jembatan epistemik antara dimensi teoretik dan praksis syariat, sehingga
keduanya perlu direvitalisasi dalam studi keislaman kontemporer.

Kata kunci:
Tasawuf, Akhlak, Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, Qawa‘id Fighiyyah, Integrasi Keilmuan.

Abtract

This article examines the organic relationship between moral science and Sufism with other basic
disciplines of Islamic science, namely monotheism, jurisprudence, ushul figh, and qawa'id fighiyyah.
This study departs from the view that moral science and Sufism are not just a branch of morality, but
a spiritual heart that animates the building of sharia and aqidah. With an analytical-critical approach,
the author discusses how Sufism purifies the inner orientation, while morality forms a measurable
moral praxis in social life. This integration shows that monotheism provides a theological foundation,
figh becomes a legal-formal framework, while ushul figh and qawa'id fighiyyah offer a methodology in
producing law. Among all, Sufism and morals act as transformative energy that perfects religious
maqashid. This study confirms that the building of Islamic science is interdependent, not fragmentative.
The implications of these findings lead to the urgency of scientific reintegration in the Islamic education
curriculum, a fatwa approach oriented to maqashid and ethics, and the strengthening of the character
of Muslim scientists who combine intellectual acuity with spiritual depth. This article concludes that
Sufism and morality are epistemic bridges between the theoretical dimension and the praxis of sharia,
so both need to be revitalized in contemporary Islamic studies.

Keywords: Sufism, Morality, Tawheed, Figh, Ushul Figh, Qawa'id Fighiyyah, Scientific Integration.

Pendahuluan

Dalam tradisi intelektual Islam, bangunan ilmu bukan sekadar kumpulan disiplin yang
berdiri sendiri, tetapi merupakan sebuah jaringan epistemologis yang saling terhubung dan
berinteraksi. Sebagaimana ditegaskan oleh para ulama klasik, seluruh ilmu yang berkembang

5375



Moch. Adin Setiawan

dalam peradaban Islam lahir dari satu sumber: wahyu (Achmad Junaedi Sitika et al., 2024;
Nawawi et al., 2025; Rajab, 2020; Zainul Arifin et al., 2025; Zuhri, 2016). Oleh karena itu, ia
membawa watak integralistik—saling menyokong, saling menyempurnakan, dan saling
meneguhkan tujuan syariat. Konsep wihdat al-‘uliim (kesatuan ilmu) menjadi ciri fundamental
epistemologi Islam sejak awal. Dalam kerangka inilah ilmu akhlak dan tasawuf harus dipahami:
bukan sebagai cabang minor, melainkan sebagai disiplin yang memelihara makna terdalam dari
seluruh aktivitas keagamaan (Alias, 2024; Nurcholis, 2021).

Tasawuf dan akhlak sejak periode awal Islam tumbuh sebagai respons terhadap
kebutuhan manusia untuk menyeimbangkan dimensi lahir dan batin. Di satu sisi, manusia
membutuhkan aturan syariat (fikih) untuk membimbing tindakan; di sisi lain ia memerlukan
penyucian hati (tasawuf) agar aturan tersebut tidak menjadi rutinitas kosong (Almufid Anshori
& Mariah, 2025; Amin, 2021; ILALLAH et al., 2022; Mursalin, 2024). Ketika umat Islam mulai
mengalami kejenuhan spiritual akibat ekspansi wilayah, dinamika politik, serta formalitas
hukum, para ulama sufi seperti Hasan al-Bashri, Sufyan al-Thawri, hingga Imam al-Ghazali
hadir dengan gagasan moral dan spiritual yang memperdalam pemahaman agama. Mereka
menegaskan bahwa akhlak bukan sekadar etika sosial, tetapi disiplin yang berakar pada
kesadaran transenden, yakni kesadaran bahwa seluruh amal berpulang kepada Allah.

Namun demikian, perkembangan keilmuan Islam di era modern cenderung mengarah
pada fragmentasi. Fikih dianalisis dengan pendekatan legalistik yang kering dari spiritualitas;
tauhid dipahami sebagai dogma teologis yang bersifat argumentatif; ushul fikih dibatasi sebagai
metodologi teknis istinbath hukum; sedangkan qawa‘id fighiyyah digunakan sebagai rumusan
praktis tanpa memperhatikan dimensi etik dan maqashid. Di sinilah letak urgensi kajian ini:
membangun kembali dialog antara akhlak dan tasawuf dengan ilmu-ilmu pokok lainnya,
sehingga menghasilkan pandangan menyeluruh tentang keagamaan.

Berbagai penelitian sebelumnya telah mengkaji hubungan tasawuf, akhlak, dan disiplin
ilmu Islam secara parsial. Sebagai contoh, Al-Ghazali dalam lhya' 'Ulim al-Din telah
menekankan penyatuan dimensi syariat, tarekat, dan hakikat sebagai satu kesatuan yang utuh.
Di era kontemporer, studi oleh Abdullah (2014) tentang paradigma integratif-interkonektif
dalam studi Islam menunjukkan upaya untuk menjembatani fragmentasi keilmuan. Sementara
itu, Nasr (2017) menguraikan signifikansi spiritual etika Islam, namun belum secara mendetail
mengaitkannya dengan struktur epistemologis ilmu fikih dan ushul fikih. Penelitian Kamali
(2012) tentang maqasid al-syart'ah telah menyentuh aspek etika hukum, namun belum secara
eksplisit memposisikan tasawuf sebagai basis transformatif dalam pencapaian maqasid. Kajian-
kajian terdahulu tersebut cenderung fokus pada satu atau dua aspek relasi, belum menyajikan
analisis yang komprehensif mengenai keterkaitan epistemologis antara akhlak, tasawuf, tauhid,
fikih, ushul fikih, dan qawa'id fighiyyah sebagai sebuah sistem yang saling menguatkan.

Selain itu, tuntutan zaman semakin menegaskan pentingnya integrasi tersebut. Krisis
moral global, pertumbuhan ekstremisme, konsumerisme spiritual, serta legalistik-skripturalis
yang berkembang pada sebagian masyarakat Muslim, menunjukkan bahwa reduksi agama pada
dimensi hukum semata tidak memadai. Masyarakat yang memiliki ritual tetapi kehilangan
akhlak merupakan tanda adanya disconnection antara lahiriyah hukum dan batiniah
spiritualitas. Dengan kata lain, pemenuhan syariat dalam arti teknis tidak otomatis menjamin
keluhuran jiwa. Tanpa tasawuf, agama menjadi kering; tanpa akhlak, ibadah menjadi retak;
tanpa integrasi, ilmu menjadi kehilangan orientasi.

Kajian ini berupaya mengembalikan harmoni itu. Penulis melakukan telaah kritis untuk
menjelaskan relasi mendalam antara akhlak dan tasawuf dengan ilmu tauhid, fikih, ushul fikih,
dan qawa‘id fighiyyah. Tujuan utamanya adalah mengungkap bagaimana tasawuf memurnikan
orientasi batin, bagaimana akhlak mengatur perilaku, dan bagaimana keduanya memberi energi
moral bagi struktur hukum Islam. Pendekatan ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga
analitis dan reflektif, memberikan kontribusi intelektual dalam diskursus keilmuan Islam

5376 Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025



Integrasi [lmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis
dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘ld Fighiyyah (Sebuah Telaah Kritis)

kontemporer. Dengan demikian, artikel ini menawarkan perspektif bahwa kebangkitan spiritual
dan moral dalam umat hanya mungkin lahir melalui rekonstruksi epistemologi keilmuan Islam
secara integratif.

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan

(library research) karena objek kajian berfokus pada konsep-konsep keilmuan yang bersumber
dari literatur klasik dan kontemporer mengenai akhlak, tasawuf, tauhid, fikih, ushul fikih, serta
gawa‘id fighiyyah. Metode ini dianggap paling relevan untuk mengkaji relasi epistemologis
antar-disiplin dan menganalisis pemikiran para ulama secara mendalam.

Pendekatan Penelitian

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan deskriptif-analitis dan analisis isi (content
analysis).

1. Deskriptif-analitis bertujuan memaparkan secara sistematis konsep-konsep dasar dalam
setiap disiplin ilmu, kemudian menghubungkannya dalam kerangka integratif.

2. Analisis isi dilakukan untuk menelaah teks-teks primer dan sekunder guna menemukan pola
pemikiran, nilai etis, dan konteks historis yang relevan. Pendekatan ini memungkinkan
penyusunan konstruksi argumentatif yang kokoh mengenai hubungan akhlak dan tasawuf
dengan disiplin keilmuan Islam lainnya.

Sumber Data

Sumber Primer

Sumber primer penelitian ini berupa karya-karya otoritatif dalam tradisi keilmuan Islam,

di antaranya:

1. Thya’ ‘Uliam al-Din (Al-Ghazalt)

2. Al-Risalah al-Qushayriyyah (Al-QushayrT)

3. Al-Muwafagat (Al-Syatibi)

4. Magqasid al-Syart ‘ah (Ibn ‘ Ashiir)

5. Qawa ‘id al-Tasawwuf (Ahmad Zarruq)

6. Madarij al-Salikin (Ibn al-Qayyim)

Karya-karya ini dipilih karena memuat basis epistemologis tentang moralitas,
spiritualitas, maqasid, dan kerangka hukum Islam.

Sumber Sekunder

Sumber sekunder mencakup:

1. Buku modern tentang integrasi ilmu dan etika Islam

2. Jurnal nasional dan internasional

3. Artikel ilmiah, prosiding, penelitian akademik, dan kajian kontemporer

4. Buku-buku metodologi dan epistemologi Islam

Teknik Pengumpulan Data

Data diperoleh melalui:

1. Inventarisasi literatur, yaitu mengidentifikasi dan mengumpulkan naskah klasik serta
penelitian modern terkait tema.

2. Pembacaan mendalam (close reading) terhadap teks-teks primer untuk memahami maksud,
konteks, dan struktur argumentasi ulama.

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 5377



Moch. Adin Setiawan

3. Ekstraksi konsep, yaitu mengambil poin-poin penting yang relevan seperti makna akhlak,
tasawuf, tauhid, fikih, gawa‘id, dan maqasid.

4. Penelusuran tematik, yaitu mengelompokkan data sesuai tema integrasi ilmu, landasan
normatif, dan aplikasinya.

Teknik Analisis Data

Data dianalisis melalui beberapa tahap:

a. Reduksi Data

Pemilihan data yang benar-benar relevan dengan tujuan penelitian, termasuk pemurnian

konsep dari istilah-istilah yang tumpang tindih.

b. Kategorisasi Temati Pengelompokan konsep ke dalam beberapa kategori:

Tasawuf dan akhlak

Tauhid dan spiritualitas

Fikih dan moralitas hukum

Ushul fikih dan epistemologi hukum\

Nk wbd =

Qawa‘id fighiyyah dan nilai-nilai etika\
6. Integrasi ilmu dalam konteks modern

Analisis Kritis-Komparatif

Membandingkan pemikiran ulama klasik dan kontemporer untuk menemukan titik temu
dan perkembangan konsep.

Analisis ini juga dilakukan untuk menunjukkan perbedaan metodologis serta relevansi
bagi konteks keislaman masa kini.
Sintesis Integratif

Menggabungkan data yang diperoleh menjadi satu kesatuan bangunan epistemologis
yang menjelaskan posisi akhlak dan tasawuf sebagai ruh bagi disiplin tauhid, fikih, ushul fikih,
dan gawa‘id fighiyyah.
Penarikan Kesimpulan

Kesimpulan ditarik berdasarkan interpretasi ilmiah yang logis, berlandaskan teks
otoritatif, dan mempertimbangkan konteks modernisasi.
Validitas Data
Validitas data dijamin melalui:
1. Triangulasi sumber, yaitu membandingkan literatur klasik, modern, dan jurnal akademik.
2. Cross-referencing, memastikan setiap argumentasi memiliki dukungan tekstual yang kuat.
3. Analisis berulang, membaca ulang teks untuk meminimalisir bias interpretasi.

Hasil dan Pembahasan
Ilmu Akhlak dan Tasawuf: Basis Etis dan Spiritual Keilmuan Islam
Akhlak merupakan ilmu normatif yang memandu pembentukan karakter mulia (al-akhlaq
al-karimah). Ia menempati posisi strategis dalam Islam karena menjadi standar kualitas amal.
Tasawuf, di sisi lain, menekankan proses pembersihan hati, penyucian jiwa (fazkiyat al-nafs),
dan pembinaan hubungan batin dengan Allah. Keduanya tidak dapat dipisahkan; akhlak adalah
manifestasi lahir dari kebeningan batin, sementara tasawuf adalah metode untuk mencapainya.
Para ulama sufi memandang bahwa kerusakan moral sering kali berakar pada penyakit
hati seperti riya’, takabbur, hasad, dan hubb al-dunya. Karena itu, tasawuf menawarkan terapi
spiritual berupa muhasabah, mujahadah, dan riyadhah al-nafs, sehingga akhlak bukan hanya

5378 Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025



Integrasi [lmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis
dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘ld Fighiyyah (Sebuah Telaah Kritis)

teori, tetapi buah dari perjalanan ruhani. Dalam konteks keilmuan, tasawuf dan akhlak adalah
sumber energi moral yang menggerakkan semua disiplin.

Hubungan Epistemologis dengan Ilmu Tauhid

Tauhid merupakan fondasi seluruh bangunan agama. Namun pemahaman tauhid tidak
berhenti pada rumusan teologis. Ia menuntut internalisasi dalam bentuk isan, yaitu kesadaran
bahwa “Allah selalu melihatmu.” Tasawuf merupakan jalur untuk mencapai ihsan itu. Dengan
demikian, tasawuf menjadi dimensi terdalam dari tauhid, sebab ia membuat prinsip keesaan
Allah menjadi pengalaman batiniah.
Relasi epistemik ini sangat kuat:
1. Tauhid membentuk worldview bahwa segala sesuatu kembali kepada Allah.
2. Tasawuf menumbuhkan kesadaran batin atas worldview itu.
3. Akhlak menjadi ekspresi praktis dari tauhid dan tasawuf dalam kehidupan sosial.

Dengan kata lain, tauhid tanpa tasawuf menghasilkan kekeringan spiritual; tasawuf tanpa
tauhid menghasilkan penyimpangan metafisik; dan akhlak tanpa keduanya menjadi moralitas
sekuler tanpa landasan transenden.

Hubungan Fungsional dengan Ilmu Fikih

Fikih adalah perwujudan syariat dalam tindakan. Tasawuf memperhalus niat dan makna
di balik tindakan tersebut. Dalam sejarah Islam, ada ketegangan antara kaum legalis dan kaum
spiritualis. Namun ulama besar seperti al-Ghazali dan al-Junayd mampu menunjukkan
keharmonisan keduanya. Mereka menekankan bahwa fikih berfungsi sebagai pagar, sedangkan
tasawuf adalah taman di dalam pagar itu.
Secara metodologis, integrasi fikih—tasawuf penting karena:
1. Ia mencegah formalisme dalam ibadah.
2. la memastikan bahwa hukum tidak kehilangan dimensi etiknya.
3. Ia menguatkan motivasi internal untuk menjalankan syariat.

Tanpa tasawuf, fikih berisiko menjadi rutinitas kosong, seperti shalat tanpa kekhusyukan,
zakat tanpa kasih, atau puasa tanpa kesabaran. Sebaliknya, tasawuf tanpa fikih melahirkan
spiritualitas bebas aturan (antinomianism) yang bertentangan dengan Islam.

Hubungan Metodologis dengan Ushul Fikih

Ushul fikih adalah disiplin yang memformulasikan mekanisme penggalian hukum dari
teks. Dalam proses istinbath, objektivitas, kejernihan hati, dan ketakwaan sangat diperlukan.
Pada titik inilah integrasi dengan tasawuf dan akhlak menjadi penting.

Ulama seperti al-Syatibi menegaskan bahwa hawa nafsu adalah faktor paling berbahaya
yang dapat mencemari istinbath hukum. Tasawuf berfungsi sebagai kontrol etis untuk menjaga
niat, ketulusan, dan integritas intelektual dalam menghasilkan hukum. Akhlak mengajarkan
kejujuran ilmiah, kerendahan hati, dan kehati-hatian dalam memilih dalil atau metode yang
relevan.

Sebaliknya, ushul fikih menyediakan kerangka rasional bagi tasawuf agar tidak
melampaui batas teks. Dengan demikian, keduanya saling mengimbangi:

a. Tasawuf mengarahkan niat.

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 5379



Moch. Adin Setiawan

b. Ushul fikih mengarahkan metodologi.
c. Akhlak mengarahkan sikap.

Hubungan Praktis dan Filosofis dengan Qawa‘id Fighiyyah

Qawa‘id fighiyyah berfungsi sebagai jembatan antara prinsip umum dan peristiwa
khusus. Kaidah-kaidah seperti al-umiir bi maqgdashidiha dan al-masyaqqah tajlibu al-taysir
menunjukkan bahwa hukum Islam sangat memperhatikan niat, kemudahan, kemaslahatan, dan
keadilan.

Dimensi batiniah kaidah-kaidah ini sangat kental. Tasawuf membantu memahami ruh di
balik kaidah, sementara akhlak mengarahkan penggunaannya agar tidak disalahgunakan.
Misalnya, kaidah “kemudahan” tidak boleh dimaknai sebagai kelonggaran tanpa batas; ia harus
ditimbang dengan amanah, integritas, dan pertimbangan moral.

Dengan demikian, qawa‘id fighiyyah menjadi titik temu antara dimensi hukum dan
dimensi etika-spiritual dalam Islam.

Telaah Kritis Penulis: Krisis Integrasi lmu dalam Islam Kontemporer

Dinamika keilmuan Islam kontemporer menghadirkan tantangan yang tidak kecil,
terutama terkait dengan fragmentasi epistemologis yang semakin mengental di tengah
masyarakat Muslim. Krisis ini bukan sekadar persoalan akademik, tetapi lebih jauh merupakan
persoalan umat—persoalan yang mempengaruhi cara kita memahami agama, mengamalkan
syariat, membangun budaya, bahkan merumuskan arah peradaban. Penulis melihat bahwa akar
dari berbagai kegelisahan keagamaan yang muncul hari ini bersumber dari hilangnya integrasi
ilmu dalam tubuh pemikiran Islam. [Imu-ilmu yang semestinya saling menopang kini berjalan
sendiri-sendiri, seolah tanpa keterhubungan yang organik.

Persoalan pertama muncul dari ketidakseimbangan antara dimensi normatif-hukum dan
dimensi spiritual-etik. Dalam banyak konteks, fikih diposisikan sebagai satu-satunya referensi
valid dalam menentukan baik-buruk, halal-haram, dan benar-salah, sementara akhlak dan
tasawuf hanya dianggap sebagai bonus moral, bukan kebutuhan epistemik. Paradigma ini
memisahkan hukum dari sumber kesalehan batinnya. Akibatnya, kita menyaksikan fenomena
yang tampaknya kontradiktif: seseorang dapat rajin beribadah, tekun melaksanakan ritual,
tetapi masih mudah terjatuh dalam ujaran kebencian, caci maki, tipu daya, atau bahkan korupsi.
Fenomena ini bukan anomali individual, melainkan gejala struktural akibat reduksi agama
menjadi sekadar regulasi formal.

Penulis memandang bahwa pemutusan hubungan antara fikih dan tasawuf adalah salah
satu kesalahan epistemologis paling serius dalam sejarah pemikiran Islam modern. Padahal,
dalam tradisi klasik, ulama-ulama besar justru menjadikan keduanya sebagai dua sisi mata uang
yang tidak terpisahkan. Imam al-Junayd menegaskan bahwa tasawuf adalah perilaku akhlak
yang mulia; sementara Imam al-Ghazali membuktikan bahwa penyucian hati adalah fondasi
yang memungkinkan fikih dipahami secara jernih dan diwujudkan secara utuh. Jika relasi ini
dipisahkan, maka fikih kehilangan kedalaman, dan tasawuf kehilangan arah.

Krisis kedua muncul dari cara memahami tauhid secara sempit. Dalam diskursus
keagamaan kontemporer, tauhid sering direduksi menjadi debat teologis antara aliran tertentu.
Ia dijadikan identitas kelompok, bukan energi penyatu. Akibatnya, dimensi eksistensial
tauhid—yang seharusnya membentuk kesadaran penghambaan, kejujuran, amanah, dan khauf-

5380 Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025



Integrasi [lmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis
dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘ld Fighiyyah (Sebuah Telaah Kritis)

raja’—lenyap dari praksis keagamaan. Tauhid menjadi slogan, tetapi bukan sumber
transformasi. Padahal, ketika tauhid tidak menembus batin manusia, ia gagal melahirkan akhlak
yang luhur. Di titik inilah tasawuf berperan. Tasawuf memulihkan tauhid dari sekadar konsep
menjadi pengalaman ruhani. Tanpa aspek ini, umat hanya menghasilkan loyalitas kepada
simbol, bukan kesetiaan kepada Allah.

Krisis ketiga berhubungan dengan ushul fikih, disiplin yang seharusnya menjaga kualitas
dan integritas penetapan hukum. Namun dalam praktik kontemporer, ushul fikih sering dibatasi
sebagai ilmu teknik istinbath, padahal ia memuat filsafat hukum yang sangat dalam. Banyak
pembacaan ushul fikih hari ini gagal menangkap ruh maqasid al-syari‘ah, ruh kemaslahatan,
dan ruh keadilan. Sebagian orang melahirkan hukum yang kaku karena hanya terpaku pada
literalisme teks, sementara sebagian lain terlalu longgar dengan berlindung pada maslahat tanpa
kedalaman metodologis. Keduanya menunjukkan lemahnya integrasi antara akhlak, tasawuf,
dan ushul fikih. Sebab ulama yang memiliki kejernihan hati akan lebih sensitif dalam melihat
kemaslahatan; mereka tidak memaksakan teks tanpa konteks, dan tidak pula membebaskan
konteks tanpa akar teks. Tanpa integrasi ini, hukum Islam akan sulit menjawab tantangan
zaman.

Krisis keempat muncul pada penyalahgunaan qawa‘id fighiyyah. Kaidah-kaidah besar
seperti “al-masyaqqah tajlibu al-taysir” atau “al-umir bi maqgashidiha” sering digunakan
tanpa kedisiplinan moral yang memadai. Di tangan orang yang tidak memiliki tasawuf, kaidah
ini dapat menjadi alat pembenaran hawa nafsu. Namun, dalam tradisi ulama salaf, qawa‘id
fighiyyah selalu diiringi dengan ketakwaan dan wara’. Akhlak dan tasawuf memastikan bahwa
kaidah digunakan untuk mengangkat kesulitan umat, bukan menghalalkan jalan pintas yang
merusak kemurnian syariat. Dengan kata lain, kaidah dan akhlak harus berjalan beriringan; satu
menjaga struktur hukum, satu menjaga nurani moral.

Penulis melihat bahwa semua krisis ini bermuara pada satu hal: terputusnya hubungan
antara ilmu lahiriah dan ilmu batiniah. Ketika syariat dikeringkan dari ruhnya, ia menjadi
kaku. Ketika spiritualitas dipisahkan dari syariat, ia menjadi liar. Ketika akhlak diceraikan dari
tauhid, ia menjadi sekular. Dan ketika tasawuf dilepaskan dari ushul fikih, ia menjadi mistik
tanpa disiplin. Semua ini menunjukkan bahwa integrasi ilmu bukan sekadar ideal normatif,
tetapi kebutuhan epistemologis dan praktis.

Dalam konteks modern, rekonstruksi integrasi ini mendesak dilakukan. Studi Islam di
perguruan tinggi, pesantren, majelis taklim, bahkan diskursus digital perlu diarahkan kembali
pada paradigma kesatuan ilmu. Integrasi antara akhlak, tasawuf, tauhid, fikih, ushul fikih, dan
gqawa‘id fighiyyah akan melahirkan model keberagamaan yang berimbang: kokoh dalam
aqidah, tepat dalam hukum, jernih dalam metodologi, dan lembut dalam akhlak. Inilah corak
keilmuan yang diwariskan para ulama besar dan inilah pula fondasi bagi kebangkitan peradaban
Islam di masa depan.

Dimensi Historis Perkembangan Akhlak dan Tasawuf dalam Tradisi Keilmuan Islam

Untuk memahami integrasi tasawuf dan akhlak dengan ilmu-ilmu lainnya, penting
meninjau konteks sejarahnya. Pada abad pertama dan kedua Hijriyah, tasawuf belum
terinstitusionalisasi sebagai disiplin formal. Ia hadir sebagai praktik spiritual yang tumbuh dari
kesalehan para tabi’in dan ulama zuhud, seperti Hasan al-Bashri, Ibrahim ibn Adham, dan
Fudhail ibn ‘Iyadh.

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 5381



Moch. Adin Setiawan

Pada fase ini—sebelum istilah “tasawuf” mapan—para tokohnya tidak memisahkan diri
dari fikih maupun tauhid. Mereka adalah ahli ibadah yang juga ahli hukum dan teologi.
Misalnya, Sufyan al-Thawri adalah ahli hadis, fuqaha, sekaligus tokoh zuhud. Ini menunjukkan
bahwa dalam tradisi awal Islam, ilmu-ilmu agama tidak berdiri secara sektoral; tidak ada
dikotomi antara ahli fikih dan ahli tasawuf.

Pada abad ketiga dan keempat Hijriyah, tasawuf mulai berkembang sebagai disiplin
tersendiri, dibarengi kemunculan karya monumental seperti al-Risalah al-Qushayriyyah dan al-
Luma ‘. Meskipun demikian, semangat integratif tetap dipegang teguh. Al-Junayd al-Baghdadi,
misalnya, adalah figur sufi yang juga bermazhab fikih Syafi'i. la menekankan bahwa tasawuf
harus berjalan di bawah bimbingan syariat— “Tariqguna muqayyadun bi al-kitab wa al-
sunnah”.

Kesadaran historis ini penting karena menunjukkan bahwa keterpisahan antara fikih,
ushul fikih, tauhid, dan tasawuf adalah fenomena modern—bukan warisan klasik. Maka
rekonstruksi integratif bukan sekadar ideal akademik, melainkan upaya mengembalikan wajah
asli ilmu Islam sebagaimana diwariskan ulama

Posisi Tasawuf dan Akhlak dalam Kerangka Maqasid al-Syari‘ah
Magqasid al-syari‘ah (tujuan-tujuan syariat) merupakan kerangka penting untuk

memahami korelasi antarilmu dalam Islam. Para ulama, terutama al-Syatibi dan Ibn ‘Ashur,
menegaskan bahwa tujuan dasar syariat mencakup penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta. Namun maqasid tidak hanya bersifat lahiriyah, melainkan juga batiniyah.
Tasawuf dan akhlak justru menguatkan maqasid batiniyah tersebut:
a. Penjagaan agama melalui keikhlasan dan kesadaran ihsan
Penjagaan akal melalui pembersihan hawa nafsu
Penjagaan jiwa melalui ketenangan dan kebeningan batin
Penjagaan harta dan muamalah melalui integritas moral
Penjagaan keturunan melalui pendidikan akhlak

Dengan demikian, tasawuf bukan hanya dimensi spiritual, tetapi instrumen maqgasidi yang

°oac o

menghidupkan tujuan syariat. Tanpa akhlak dan tasawuf, maqasid berisiko direduksi menjadi
tujuan legalistik—padahal ia bertujuan menghasilkan manusia yang utuh secara moral dan
spiritual.

Integrasi ini memberi argumen ilmiah bahwa tasawuf bukan sekadar tradisi sufistik, tetapi
disiplin yang relevan dalam merumuskan kebijakan hukum Islam modern, seperti etika
ekonomi syariah, akhlak profesi, tata kelola lembaga zakat, hingga etika digital.

Integrasi Ilmu dan Tantangan Epistemologi Modern

Salah satu tantangan terbesar dalam tradisi keilmuan Islam saat ini adalah arus
fragmentasi ilmu yang dihasilkan oleh pendidikan modern Barat. Sistem pendidikan sekuler
membagi ilmu menjadi kotak-kotak disipliner yang tidak saling berbicara. Model ini diserap
sebagian institusi pendidikan Islam sehingga menghasilkan lulusan yang ahli fikih tetapi lemah
spiritual, ahli tauhid tetapi miskin akhlak, atau ahli ushul fikih tetapi tidak menyentuh dimensi
etik masyarakat.

Paradigma integrasi menjadi sangat penting untuk menjawab masalah-masalah kontemporer
berikut:
a. Legalistik Tanpa Spiritualitas

5382 Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025



Integrasi [lmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis
dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘ld Fighiyyah (Sebuah Telaah Kritis)

Banyak umat menjalankan agama pada level compliance, bukan commitment. Mereka
shalat, zakat, dan berhaji, tetapi tidak terwujud dalam akhlak mulia. Hal ini menunjukkan
bahwa praktik fikih tidak cukup tanpa energi tasawuf.

b. Krisis Kejujuran dan Etika Publik

Korupsi, manipulasi data, penggelapan dana masjid, plagiarisme ilmiah, dan
kecurangan akademik adalah bukti keretakan hubungan antara ilmu, moral, dan spiritualitas.
Tasawuf menawarkan internal control—rasa diawasi Allah—yang sangat diperlukan dalam
ranah profesional.

¢. Problematika Fatwa dan Konsultasi Hukum

Sebagian fatwa modern jatuh pada ekstrem literal atau ekstrem liberal. Integrasi tasawuf
dan akhlak ke dalam ushul fikih dapat menjadi middle path agar hukum tidak kehilangan
ruhnya.

d. Tantangan Era Digital

Era informasi menghadirkan masalah baru seperti ujaran kebencian, adiksi gawai, dan
penyebaran hoaks. Tasawuf memberi kerangka tazkiyah digital, sementara akhlak mengajar
etika bermedia.

Dengan demikian, integrasi ilmu bukan hanya nostalgia tradisi klasik, tetapi kebutuhan
epistemik masyarakat modern

Kontribusi Integrasi Tasawuf-Akhlak terhadap Pembentukan Kepribadian Ilmuwan
Muslim
[Imuwan Muslim bukan sekadar penghafal teks, melainkan figur berpengetahuan yang
berkarakter. Dalam tradisi klasik, ulama tidak dipandang berwibawa hanya karena kapasitas
intelektual, tetapi karena kejernihan moralnya. Syekh Nawawi al-Bantani, Imam Malik, dan Ibn
Hajar dikenal tidak hanya sebagai pemikir, tetapi sebagai orang yang suci kehidupan
pribadinya.
Integrasi tasawuf dan akhlak dapat menghasilkan ilmuwan Muslim dengan karakter berikut:
1. Keikhlasan Intelektual
Ia mencari ilmu bukan untuk pujian, gelar, atau posisi, tetapi sebagai ibadah.
2. Kerendahan Hati Akademik
Tidak takabbur dengan capaian intelektualnya, tetapi selalu membuka ruang dialog.
3. Keadilan dalam Berpengetahuan
Ia tidak memanipulasi data, tidak mengutip secara bias, tidak mencuri karya orang lain.
4. Keteguhan Moral
Tasawuf menjaga hati dari penyakit cinta dunia, sehingga ilmuwan tidak tergoda
kepentingan politik atau materi.
5. Integritas dalam Proses Istinbath
Ia tidak memaksakan pendapat, tetapi mengikuti dalil dengan kejernihan hati. Model
ilmuwan ini sangat dibutuhkan agar wajah keilmuan Islam terjaga dari fanatisme,
ekstremisme, sekularisme, dan korupsi intelektual.

Kontekstualisasi Integrasi Ilmu dalam Pendidikan Islam Kontemporer

Penulis menilai bahwa lembaga pendidikan Islam perlu mengadopsi model integratif.
Beberapa rekomendasi ilmiah antara lain:

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 5383



Moch. Adin Setiawan

a. Kurikulum Terpadu
Menggabungkan fikih, tasawuf, dan akhlak dalam satu rangkaian pembelajaran, bukan
mata kuliah terpisah yang tidak saling terkait.

b. Pembiasaan Spiritual dalam Akademik
Mahasiswa tidak hanya belajar teori, tetapi juga praktik riyadhah seperti muhasabah, wirid,
adab menuntut ilmu.

c. Pendidikan Karakter Berbasis Ulama Salaf
Menghidupkan keteladanan ulama klasik sebagai model integritas moral.

d. Penelitian yang Berorientasi Maqashid dan Etika
Skripsi dan tesis diarahkan untuk meneliti nilai dan hikmah hukum, bukan sekadar
perbedaan mazhab.

e. Penguatan Etika Profesi Islam
Mengajarkan bagaimana tasawuf dan akhlak membentuk etika kerja di sektor keuangan,
pendidikan, kedokteran, teknologi, dan pemerintahan.
Jika hal ini dilakukan, maka integrasi keilmuan akan menjadi bagian dari karakter bangsa
Muslim, bukan sekadar wa

Kesimpulan

Kajian ini menunjukkan bahwa ilmu akhlak dan tasawuf memiliki posisi strategis dalam
struktur keilmuan Islam, bukan sebagai disiplin periferal, melainkan sebagai inti epistemik yang
menghidupkan keseluruhan bangunan keagamaan. Dalam paradigma tradisional, ilmu-ilmu
Islam berkembang dalam kerangka integratif, namun modernitas mendorong pemisahan
fungsional antara dimensi hukum, teologis, dan spiritual, sehingga agama kehilangan koherensi
internalnya. Penelitian ini menegaskan bahwa tauhid, fikih, ushul fikih, dan gawa‘id fighiyyah
tidak dapat berjalan efektif tanpa fondasi akhlak dan tasawuf. Tauhid memerlukan tasawuf agar
tidak terjebak dalam dogmatisme, fikih membutuhkan akhlak agar tidak menjadi prosedur
mekanis, ushul fikih memerlukan kejernihan hati dalam istinbath, dan gawa‘id fighiyyah
membutuhkan kecakapan etis serta sensitivitas terhadap maqashid al-syariah.

Keterputusan antar-dimensi ini telah menciptakan problem epistemologis serius dalam
Islam kontemporer, seperti hukum yang kaku, spiritualitas yang lepas dari disiplin, dan moralitas
yang rapuh—yang termanifestasi dalam berbagai fenomena sosial seperti kekerasan,
penyalahgunaan kaidah, fanatisme, hingga korupsi. Oleh karena itu, revitalisasi integrasi
keilmuan menjadi agenda mendesak, bukan hanya secara akademis, tetapi juga sebagai
kebutuhan sosial-keagamaan. Integrasi akhlak dan tasawuf ke dalam studi hukum Islam adalah
keharusan ilmiah yang menyediakan kerangka epistemik untuk menghubungkan teks dengan
konteks, hukum dengan kemaslahatan, serta ritual dengan nilai. Dengan demikian, penguatan
kembali relasi antara ilmu akhlak—tasawuf dengan disiplin pokok Islam merupakan fondasi bagi
pembaruan keilmuan yang sehat dan pembentukan karakter umat yang seimbang: kuat
aqidahnya, tepat amalnya, bersih hatinya, moderat pemikirannya, lembut akhlaknya, serta teguh
komitmen moralnya. Integrasi inilah yang menjadi syarat utama bagi kebangkitan peradaban
Islam di masa depan—kebangkitan yang bertumpu pada ilmu yang jernih, hati yang hidup, dan
akhlak yang luhur.

5384 Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025



Integrasi [lmu Akhlak dan Tasawuf dalam Sistem Keilmuan Islam: Relasi Epistemologis
dengan Ilmu Tauhid, Fikih, Ushul Fikih, dan Qawa‘ld Fighiyyah (Sebuah Telaah Kritis)

REFERENCES

Abdullah, M. A. (2014). The integrated-interconnected paradigm in Islamic studies. Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 52(2).

Achmad, J. S., Rahmatulloh, B. M., & Chaeriansyah, M. A. (2024). Kedudukan akhlak dan
tasawuf dalam Islam serta hubungan keduanya. Ansiru PAIl: Pengembangan Profesi Guru
Pendidikan Agama Islam, 8(2).

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya’ ‘Ulim al-Din. Dar al-Ma“arif.

Al-Junayd al-Baghdadi. (2012). Risalah fi al-Tasawwuf. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Alias, M. S. (2024). Dimensi falsafah sains Islam: Konseptualisasi berdasarkan Islam, Iman
dan Ihsan. Ulum Islamiyyah, 36(03). https://doi.org/10.33102/uij.vol36n003.607

Almufid Anshori, R., & Mariah, S. (2025). Hubungan kedudukan akhlak dan tasawuf dalam
Islam. Didaktik: Jurnal lImiah PGSD FKIP Universitas Mandiri, 11(2).

Al-Qushayri, A. al-Q. (2010). Al-Risalah al-Qushayriyyah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Syatibi, 1. (2007). AI-Muwafagqat fi Usil al-Syari ‘ah. Dar Ibn ‘Affan.

Amin, M. (2021). Dinamika pemikiran tasawuf dan akhlak Islam. Jurnal IndraTech.

Ibn ‘Ashir, M. al-T. (2001). Magasid al-Syari ‘ah al-Islamiyyah. Dar Sahnn.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2010). Madarij al-Salikin. Dar al-Salam.

ILALLAH, M., Ali, M., & Fakih, A. (2022). Konsep akhlak tasawuf dalam proses pendidikan
Islam. Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 2(4).
https://doi.org/10.51878/cendekia.v2i4.1711

Kamali, M. H. (2012). Magqasid al-Shari’ah and ethical foundations of law. Arab Law
Quarterly, 26(1).

Mursalin, M. (2024). Pendekatan tasawuf dan psikoterapi perspektif Islam. CONS-IEDU, 4(1).
https://doi.org/10.51192/cons.v4i1.813

Nasr, S. H. (2017). The spiritual significance of Islamic ethics. Journal of Islamic Ethics, 1(2).

Nawawi, T., Soleh, N., Madinah, F. Al, & Ajmain, M. (2025). Pengertian ilmu akhlak tasawuf
dan perannya dalam menumbuhkan karakter mahasiswa. Tsaqofah, 5(2).
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i2.5178

Nurcholis, M. (2021). Integrasi Islam dan sains: Sebuah telaah epistemologi. Falasifa: Jurnal
Studi Keislaman, 12(1). https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i1.461

Rajab, H. R. (2020). Akhlak tasawuf basis pendidikan multikultural di Indonesia. Tarbawy:
Jurnal Pendidikan Islam, 7(1). https://doi.org/10.32923/tarbawy.v7i1.1206

Syekh Nawawi al-Bantani. (1994). Nasha'’ih al- ‘Ibad. Dar al-Fikr.

Zainul Arifin, Ramadhan, M. L., & Ajmain, M. (2025). [lmu akhlak tasawuf dalam membangun
karakter. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(April).

Zuhri, A. (2016). Tasawuf dalam sorotan epistemologi dan aksiologi. Religia.
https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.658

Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 5385


https://doi.org/10.33102/uij.vol36no03.607
https://doi.org/10.51878/cendekia.v2i4.1711
https://doi.org/10.51192/cons.v4i1.813
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i2.5178
https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i1.461
https://doi.org/10.32923/tarbawy.v7i1.1206
https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.658

