
Jurnal Pendidikan Multidisipliner 
Volume 8 Nomor 4, April 2025 

ISSN: 27342488 

 

105 

 

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS MASYARAKAT DALAM 

MENGANTISIPASI PATOLOGI SOSIAL 

 
Muhammad Aminullah1, Mohammad Makinuddin2 

Email: hpnyarsmgs@gmail.com1, kinudd@gmail.com2  

Pascasarjana UNKAFA 

 

ABSTRAK 

Fenomena meningkatnya patologi sosial di kalangan remaja, seperti kenakalan, kekerasan, dan 

penyimpangan perilaku, menuntut pendekatan pendidikan yang lebih partisipatif dan kontekstual. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi peran strategis pendidikan Islam berbasis masyarakat 

sebagai solusi preventif dalam mengantisipasi patologi sosial. Dengan menggunakan metode studi 

pustaka, artikel ini menganalisis literatur terkait pendidikan Islam dan pendekatan komunitas dalam 

konteks sosial-keagamaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam berbasis masyarakat 

efektif dalam memperkuat nilai-nilai keimanan, moral, dan sosial melalui kolaborasi antara 

masyarakat, tokoh agama, dan lembaga pendidikan. Pendekatan ini tidak hanya membentuk karakter 

individu tetapi juga menciptakan lingkungan sosial yang kondusif untuk mencegah penyimpangan 

perilaku. Kebaruan dari penelitian ini terletak pada integrasi prinsip-prinsip Islam dengan 

pemberdayaan masyarakat sebagai sistem pendidikan alternatif yang berkelanjutan. Implikasinya, 

model ini dapat diterapkan sebagai strategi nasional dalam memperkuat ketahanan sosial dan 

menanggulangi patologi sosial secara sistemik. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Patologi Sosial, Masyarakat. 

 

ABSTRACT 

The increasing phenomenon of social pathology among adolescents, such as delinquency, violence, 

and behavioral deviations, demands a more participatory and contextual approach to education. This 

study aims to explore the strategic role of community-based Islamic education as a preventive 

solution in anticipating social pathology. Using the literature study method, this article analyzes 

literature related to Islamic education and the community approach in the socio-religious context. 

The results show that community-based Islamic education is effective in strengthening faith, moral 

and social values through collaboration between the community, religious leaders and educational 

institutions. This approach not only shapes individual character but also creates a conducive social 

environment to prevent behavioral deviations. The novelty of this research lies in the integration of 

Islamic principles with community empowerment as a sustainable alternative education system. The 

implication is that this model can be applied as a national strategy in strengthening social resilience 

and tackling social pathology systemically. 

Keywords: Islamic Education, Social Pathology, Society. 

mailto:hpnyarsmgs@gmail.com1
mailto:kinudd@gmail.com2


 

106 

 

PENDAHULUAN 

Patologi sosial merupakan fenomena yang kerap muncul dalam masyarakat modern 

sebagai dampak dari ketidakmampuan individu atau kelompok dalam menyesuaikan diri 

terhadap perubahan sosial yang terjadi secara cepat dan kompleks.1 Gejala penyimpangan ini 

dapat berupa kenakalan remaja, tindakan kriminal, atau perilaku yang merugikan orang lain 

demi kepentingan pribadi tanpa memperhatikan norma dan dampak sosial. Kondisi ini 

menjadi tantangan tersendiri yang memerlukan pendekatan solutif, salah satunya melalui 

peran pendidikan.2 

Dalam rentang tahun 2023 hingga 2024 saja, Kementerian Pemberdayaan Perempuan 

dan Perlindungan Anak (Kemen PPPA) mencatat 20.968 kasus telah dilaporkan, dengan 

4.618 korban laki-laki dan 18.146 korban perempuan. Jenis kekerasan yang paling banyak 

diadukan meliputi kekerasan fisik, psikis, dan seksual, di samping penelantaran, eksploitasi, 

dan perdagangan orang (trafficking). Data SIMFONI PPA menunjukkan bahwa kekerasan 

terjadi hampir di semua kelompok usia, dengan korban terbanyak pada rentang usia 13–17 

tahun sebanyak 8.117 orang, disusul usia 25–44 tahun sebanyak 4.753 korban, usia 6–12 

tahun sebanyak 4.662 korban, usia 18–24 tahun sebanyak 2.578 korban, usia 0–5 tahun 

sebanyak 1.622 korban, usia 45–59 tahun sebanyak 926 korban, dan lansia usia 60 tahun ke 

atas sebanyak 106 korban. Temuan ini menunjukkan bahwa remaja dan kelompok usia muda 

dewasa merupakan kelompok yang paling rentan menjadi korban kekerasan berbasis gender.3 

Tidak berhenti di tahun 2024, pada awal tahun 2025, Semarang menjadi saksi bisu atas 

kejadian tragis berupa duel maut pelajar SMA. Duel senjata tajam yang berawal dari 

tantangan melalui Direct Message Instagram berujung tragis. Seorang pelajar SMKN 10 

Semarang berinisial APW meninggal dunia setelah terlibat duel dengan Muhamad Rizki, 

siswa dari sekolah lain.4 Bahkan beberapa hari kemarin, seorang pemuda berinisial F 

membakar rumah ibunya sendiri, di Mandailing Natal karena kesal tak diberi uang. F 

kemudian diamankan warga lalu diserahkan ke polisi.5 

Banyaknya kasus di atas menjadi indikasi bahwa masih banyak orang Indonesia yang 

mengidap patologi sosial, utamanya usia remaja dan dewasa. Kurangnya Pendidikan etika, 

moral, dan sosial dalam lingkungan masyarakat menjadi salah satu penyebab terbesar 

rusaknya lingkungan masyarakat hingga timbul patologi sosial. Dari maraknya kasus yang 

terjadi di Indonesia tersebut, kita tidak bisa hanya tinggal diam, melihat dan menikmati sajian 

peristiwa namun mencari solusi atas segala permasalahan tersebut. 

Pada akhirnya, pendidikan Islam berbasis masyarakat dipandang sebagai pendekatan 

yang strategis dalam membentuk karakter individu yang kuat dengan menanamkan nilai-nilai 

etika, moral, dan sosial yang bersumber dari ajaran agama.6 Dengan melibatkan masyarakat 

secara aktif, pendidikan ini tidak hanya menyentuh aspek pengetahuan keagamaan, tetapi 

juga menanamkan nilai-nilai keimanan yang dapat menjadi tameng dalam menghadapi 

berbagai pengaruh negatif, khususnya di kalangan remaja yang tengah berada dalam masa 

pencarian jati diri dan sangat rentan terhadap penyimpangan sosial.7 

Berbagai penelitian sebelumnya telah membahas pendidikan berbasis masyarakat dari 

beragam sudut pandang, seperti implementasi pembelajaran di sekolah alternatif (Hasim, 

 
1 M. Arifin, Pengantar Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2008), hlm. 45. 
2 N. Hasan, Pendidikan dan Perubahan Sosial, (Bandung: Rosda Karya, 2010), hlm. 89. 
3 Nafarozah Hikmah, “Kekerasan Pada Remaja RI Tembus 8 Ribu Kasus Pada 2024”, dalam 

https://bit.ly/42Xfyv4, diakses 19 April 2025. 
4 Titis Anis Fauziyah dan Ihsanuddin, "Duel Sajam Berawal dari Tantangan di Instagram, Pelajar di Semarang 

Tewas Dibacok", dalam https://bit.ly/4jBXdJO, diakses 19 April 2025. 
5 Finta Rahyuni, "Tega! Pria di Sumut Bakar Rumah Ortu gegara Kesal Tak Diberi Uang", dalam 

https://bit.ly/4cJd0E4, diakses 19 April 2025. 
6 A. Sudirman, Masyarakat dan Pendidikan Islam, (Yogyakarta: UII Press, 2006), hlm. 112. 
7 I. Khairuddin, Remaja dan Tantangan Zaman, (Jakarta: RajaGrafindo, 2015), hlm. 67. 

https://bit.ly/42Xfyv4
https://bit.ly/4jBXdJO
https://bit.ly/4cJd0E4


 

107 

 

2007), peran pendidikan Islam informal dalam mengantisipasi patologi sosial remaja (Hasnil 

Aida, 2016), serta model pendidikan agama di lingkungan pesantren dan sekolah (Suhardi 

Suwardoyo, 2020; Mardianto dkk., 2020; Abdul Malik, 2018). Namun, penelitian-penelitian 

tersebut umumnya belum mengkaji secara khusus dan menyeluruh keterkaitan antara 

pendidikan Islam berbasis masyarakat dengan upaya antisipasi patologi sosial. Penelitian ini 

hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menawarkan pendekatan holistik yang 

mengintegrasikan pendidikan Islam berbasis masyarakat dengan strategi pencegahan patologi 

sosial sehingga memberikan kontribusi penting dalam pengembangan pemahaman terhadap 

peran strategis pendidikan Islam berbasis Masyarakat dalam menjawab tantangan sosial 

masyarakat. 
 

MEiTODEi PEiNEiLITIAiN 

Artikel ini menggunakan metode riset kepustakaan atau studi pustaka, yaitu pendekatan 

penelitian yang mengandalkan sumber-sumber tertulis seperti buku, jurnal, artikel, dan 

dokumen lainnya sebagai bahan utama pengumpulan dan analisis data. Peneliti tidak 

melakukan observasi langsung di lapangan, melainkan berinteraksi langsung dengan teks dan 

naskah yang telah tersedia, baik dalam bentuk cetak maupun digital. Metode ini bersifat “siap 
pakai” karena peneliti cukup mengakses literatur dari satu tempat, termasuk melalui 

perpustakaan online, dan sangat cocok untuk penelitian yang bersifat teoritis atau konseptual.  

  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Pedidikan Agama Islam  

Definisi pendidikan agama islam; pendidikan agama islam dibangun oleh dua makna 

esensial yaitu: penidikan dan agama islam. pengertian pendidikan islam menurut plato adalah 

“sebuah pengembangan terhadap potensi siswa sehingga moral dan intektual mereka dapat 
berkembang dan menemukan kebenaran sejati”, dan seorang guru menempati posisi 

terpenting dalam memotivasi serta menciptakan lingkungannya. Aristoteles juga 

mendefinisikan pendidikan yakni “mendidik manusia untuk memiliki sikap yang pantas 
dalam segala perbuatan”. 

Menurut Drajat, agama memainkan peran penting dalam pendidikan sebagai motivasi 

hidup dan alat pengendalian diri. Agama bukan hanya untuk dipahami dan diamalkan, tetapi 

juga penting dalam membentuk manusia yang utuh. Oleh karena itu, pendidikan agama Islam 

turut mempengaruhi proses pendidikan di Indonesia sebagai agama yang diakui negara.8 

Pendidikan agama islam adalah sebuah usaha dan proses penanaman sesuatu (pendidikan) 

antara guru dengan siswa dengan akhlaqul karimah sebagai akhir dari tujuan tersebut. 

Karakteristik utamaya yakni penanaman nilai-nilai islam dengan jiwa, pikir, rasa serta 

kecocokan dan keseimbangan. 

Menurut Zakiyah Daradjat, pendidikan agama islam adalah sebuah usaha untuk 

mengasuh dan membina peserta didik agar senantiasa dapat memahami ajaran islam secara 

menyeluruh. Kemudian menghayati tujuan yang pada akhirnya dapat mengamalkan serta 

menjadikan agama islam sebagai pandangan hidup.9 Sedangkan dalam kurikulum PAI 

mendefinisikan bahwa pendidikan aama islam adalah sebuah upaya sadar dan terencana 

dalam menyiapkan peserta didik untuk memahami, mengenal, menghayati ajaran agama 

islam disertai dengan tuntunan untuk menghormati penganut agama lain dalam hubungannya 

denan kerukunan antar umat beragama hingga terwujud kesatuan dan persatuan bangsa.10 

 
8 Mokh. Imam Firmansyah, “Pendidikan Agama Islam: Pengertian, Tujuan, Dsar, Dan Fungsi”, Jurnal 

Pendidikan Agama Islam-Ta’lim, Vol. 17, No. 2, 2019, 82. 
9 Mokh. Imam Firmansyah, “Pendidikan Agama…, 83. 
10 Abdul Majid & Dian Andayani, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi: Konsep Dan Implementasi 

Kurikulum 2004, (Bandung :PT Remaja Rosda Karya, 2004), hlm. 13. 



 

108 

 

Tujuan pendidikan islaam menurut Athiyah Al-Abrasyi merupakan refleksi dari 

pandangannya terhadap peran pendidikan dalam mengembangkan individu dan masyarakat 

secara menyeluruh. Berikut adalah perpanjangan redaksi mengenai tujuan pendidikan islam 

menurut Athiyah Al-Abrasyi: 

1. Tujuan pendidikan islam adalah akhlak. Pendidikan budi pekerti adalah inti dari 

pendidikan Islam, yang bertujuan untuk mencapai akhlak yang sempurna. Meskipun 

demikian, pendidikan jasmani, akal, dan ilmu tetap diperhatikan. Tujuan utama pendidikan 

Islam adalah mendidik budi pekerti dan membentuk jiwa.11 

2. Memperhatikan agama dan dunia sekaligus. Sesungguhnya ruang lingkup pendidikan 

islam tidak hanya terbatas pada pendidikan agama dan tidak juga tebatas hanya pada dunia 

semata. Rasulullah pernah mengisyaratkan setiap pribadi dari umat islam supaya bekerja 

untuk agama dan dunianya sekaligus, sebagaimana sabdanya  

 اعْمَلْ لِدنُْيَاكَ كَأنك͉ تعَِيشُ أبَداً، وَاعْمَلْ ϵِخِرَتكَِ كَأنَكَ͉ تمَُوْتُ غَداً
Artinya: Bekerjalah untuk duniamu seakan-akan engkau akan hidup selamanya. Dan 

bekerjalah untuk akhiratmu seakan-akan engkau akan mati besok pagi. 

3. Pendidikan Islam memiliki fungsi penting sebagai kekuatan yang menentukan prestasi dan 

produktivitas. Salah satu fungsi utamanya adalah menumbuhkan kecerdasan emosional, 

yang tidak hanya mencakup sikap ramah, tetapi juga ketegasan dalam mengungkapkan 

kebenaran. Kecerdasan emosional berarti mengelola perasaan secara efektif, 

memungkinkan kerja sama yang baik dengan orang lain melalui potensi psikologis seperti 

inisiatif, empati, komunikasi, dan kerja sama.12 

B. Pendidikan Islam Berbasis Masyarakat  

Selain pemerintah, masyarakat juga mempunyai tanggung jawab atas sebuah 

pendidikan. Pendidikan harus dipengaruhi oleh 3 unsur yakni, keluarga, masyarakat dan 

sekolah. Masyarakat berpengaruh besar terhadap pembentukan pengetahuan seseorang. 

Masyarakat pedesaan misalnya akan membentuk pengetahuan yang berbeda dengan 

masyarakat perkotaan, begitupula sebaliknya. Oleh karenanya tidak heran jika kita temukan 

pengetahuan yang berbeda dari masing-masing masyarakat tersebut.13 

Masyarakat berperan sebagai pelaksana, pengguna, dan penyelenggara pendidikan serta 

memiliki tanggung jawab dalam pengawasan nilai budaya, penyaluran aspirasi, dan 

pembinaan keluarga. Dalam pandangan Islam, setiap anggota masyarakat wajib menjalankan 

pendidikan Islam untuk membentuk masyarakat yang islami, dengan tokoh masyarakat, ketua 

lingkungan, dan ulama berperan penting sebagai lembaga informal.14 

Sementara pengertian pendidikan islam berbasis masyarakat itu sendiri adalah sebuah 

kegiatan pendidikan islam yang dilakukan atas dasar insiatif dari masyarakat, oleh 

Masyarakat dan untuk kepentingan masyarakat itu sendiri. Hal ini sesuai dengan pengertian 

Pendidikan islam berbasis masyarakat dalam Undang-undang Sisdiknas No 20 Tahun 2003 

pasal 1 ayat 16 yakni “pendidikan berbasis masyarakat adalah penyelenggaraan pendidikan 
berdasarkan kekhasan agama, sosial, budaya, aspirasi dan potensi masyarakat sebagai 

perwujudan pendidikan dari, oleh, dan untuk masyarakat”. Secara umum tujuan pendidikan 

islam ialah untuk meningkatkan keimanan, pemahaman, penghayatan, serta pengalaman 

perserta didik terkait agama islam sehingga dapat terbentuk menjadi manusia muslim yang 

beriman dan bertakwa kepada Allah SWT dan berakhlak mulia baik dalam kehidupan 

 
11 Muhammad Athiyyah Al-Abrasyi, At-Tarbiyah Al-Islamiyah, Terj. Abdullah Zaky Alkaaf, Cet.1, (Bandung: 

CV Pustaka Setia, 2003), hlm. 13 
12 Muhammad Yahdi, “Fungsi Pendidikan Islam Dalam Kehidupan Manusia” Jurnal Lintera Pendidikan, Vol. 

13, No. 2, Desember 2010, 212 
13 H. M. Surya dkk, Kapita Selekta Kependidikan SD, (Jakarta: Universitas Terbuka 2006), hlm. 23-25. 
14 Moh Masduki, “Pendidikan Berbasis Masyarakat Dalam Pendidikan Islam” Jurnal Qalamuna, Vol. 11, No. 2, 

Juli-Desember 2019, 112 



 

109 

 

pribadi, masyarakat, bangsa dan negara.15 

a. Prinsi prinsip Pendidikan Islam Berbasis Masyarakat 

Prinsip prinsip utama yang menjadi landasan dalam pelaksanaan pendidikan yang 

berorientasi pada keterlibatan aktif dan pemberdayaan seluruh anggota masyarakat sebagai 

bagian dari upaya pengembangan sosial dan peningkatan kualitas hidup secara inklusif dan 

berkelanjutan. Diantara prinsip prinsip tersebut menurut zubaidi adalah: 

a. Penentuan Kebutuhan Secara Mandiri; Anggota masyarakat memiliki hak dan 

tanggung jawab untuk menentukan kebutuhan dan prioritas komunitasnya. Partisipasi 

aktif mendorong rasa kepemilikan dan keterlibatan dalam pengambilan keputusan 

demi kemajuan bersama. 

b. Pemberdayaan Kemampuan Diri; Masyarakat diberdayakan melalui penguatan 

kemampuan individu untuk mengatasi masalah secara mandiri. Proses ini melibatkan 

pelatihan, pendampingan, dan pemanfaatan potensi lokal untuk menciptakan solusi 

dari dalam komunitas. 

c. Penghargaan atas Keberagaman; Menghindari diskriminasi berdasarkan usia, gender, 

agama, atau status sosial, pendidikan ini menghargai keberagaman. Prinsip ini 

memastikan inklusivitas dalam akses pendidikan dan pengembangan untuk semua 

anggota masyarakat. 

d. Pendidikan Sepanjang Hayat; Pembelajaran berlangsung sepanjang hayat, baik formal 

maupun nonformal. Peluang belajar disediakan untuk semua usia dan latar belakang 

guna mendukung pengembangan keterampilan, potensi diri, dan adaptasi terhadap 

perubahan.16 

2. Tujuan Pendidikan Islam Berbasis Masyarakat 

Dalam penerapannya, pendidikan islam berbasis masyarakat tentu memiliki tujuan, 

sebagaimana yang dikemukakan oleh Natsir bahwa pendidikan Islam berbasis masyarakat 

bertujuan untuk menciptakan umat yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

aktif dalam memperjuangkan kemaslahatan masyarakat berdasarkan ajaran Islam.17 

Sementara Langgulung berpendapat bahwa pendidikan islam berbasis masyarakat 

bertujuan untuk menghasilkan generasi yang dapat menjalankan ajaran Islam dalam 

kehidupan sosial mereka, sehingga menciptakan masyarakat yang adil dan makmur.18 

Shihab menjelaskan bahwa pendidikan Islam berbasis masyarakat bertujuan untuk 

mempersiapkan generasi yang dapat mengaplikasikan nilai-nilai agama dalam kehidupan 

sehari-hari, yang bermanfaat untuk kemajuan masyarakat.19 

Beda halnya dengan pendapat Abuddin Nata yang dikutip dari pendapat Muhammad 

Fadhil alJamali yang mengatakan bahwa Pendidikan islam berbasis Masyarakat memiliki 

empat tujuan ini sebagaimana berikut: 

a. Mengenalkan manusia akan perannya sebagai makhluk sosial yang bertanggung jawab 

terhadap sesama dan alam, serta pentingnya hidup harmonis dengan keduanya. 

b. Mengajarkan nilai-nilai sosial seperti keadilan, kerjasama, dan tolong-menolong untuk 

menciptakan masyarakat yang damai dan sejahtera. 

c. Mengenalkan manusia akan alam dan mengajak mereka untuk memahami hikmah 

penciptaannya serta memanfaatkannya dengan bijaksana dan menjaga kelestariannya. 

 
15 Nurul Mutia Dkk, “Peran Kegiatan Pengajian Sebagai Wadah Pelaksanaan Pendidikan Islam Berbasis 
Masyarakat”, Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 5, No. 2, 2021, 3827. 
16 Zubaidi, Pendidikan Berbasis Masyarakat; Problem Sosial, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), hlm. 137-

139 
17 M. Natsir, Pendidikan Islam dalam Pandangan Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1963), hlm. 80. 
18 Hasan Langgulung, Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 1998), hlm. 90. 
19 M. Quraish Shihab, Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur'an, (Bandung: Mizan, 1998), hlm. 115. 



 

110 

 

d. Mengajarkan bahwa alam adalah ciptaan Allah yang harus disyukuri dan dijaga, dengan 

ibadah yang mencakup perbuatan sehari-hari dalam menjaga keharmonisan alam dan 

masyarakat.20 

3. Upaya upaya Mewujudkan Pendidikan Islam Berbasis Masyarakat 

Upaya mewujudkan pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat dimulai dengan 

memperkuat kolaborasi antara lembaga pendidikan formal, nonformal, dan lingkungan 

masyarakat. Menurut Zakiah Daradjat, keterlibatan tokoh agama, keluarga, dan komunitas 

sangat penting dalam menciptakan ekosistem pendidikan yang berorientasi pada nilai-nilai 

Islam.21 Selain itu, Ahmad Tafsir menekankan pentingnya membangun kesadaran kolektif 

masyarakat melalui program-program berbasis komunitas, seperti pengajian, majelis taklim, 

dan pelatihan keterampilan yang berlandaskan prinsip-prinsip Islam.22 

Lebih lanjut, M. Arifin menjelaskan bahwa pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat 

diwujudkan dengan mengintegrasikan pendidikan formal dan informal melalui kurikulum 

yang relevan dengan kebutuhan masyarakat. Perguruan tinggi juga harus berperan aktif dalam 

memberikan penyuluhan dan pembinaan kepada masyarakat.23 Syamsul Nizar menambahkan 

bahwa pemberdayaan masyarakat melalui pendidikan partisipatif sangat penting untuk 

melibatkan masyarakat dalam merancang dan mengimplementasikan program-program 

pendidikan berbasis nilai Islam.24 Oleh karena itu, pendidikan Islam berbasis masyarakat 

tidak hanya melibatkan lembaga pendidikan, tetapi juga mengintegrasikan peran aktif 

masyarakat dalam membangun sistem pendidikan yang berkelanjutan dan berbasis nilai-nilai 

Islami. 

Nata menjelaskan bahwa meskipun tujuan ideal Pendidikan Islam mencakup 

pengembangan wawasan sosial, banyak lembaga yang masih fokus pada tujuan keagamaan. 

Peserta didik mungkin terampil dalam ilmu agama dan ibadah, namun kurang peduli atau 

tidak tahu cara berkontribusi pada masyarakat. Menurut Nata, hal ini perlu diatasi melalui 

berbagai upaya perbaikan sebagaimana berikut: 

a. Memberikan wawasan tentang hubungan antar sesama manusia (hablum minannas) yang 

berlandaskan pada Al-Qur'an dan hadits, dengan tetap menyandingkannya dengan 

pemahaman tentang hubungan yang baik dengan Allah SWT (hablum minallah). 

b. Menyampaikan wawasan, memberikan contoh, dan mempraktikkan pengamalan ayat-ayat 

Al-Qur'an dan hadits-hadits yang berkaitan dengan kehidupan sosial. Hal ini mencakup 

nilai-nilai seperti tolong-menolong, berbaik sangka, toleransi, saling menasihati, 

mengucapkan salam, memberi penghormatan, menjaga lingkungan, serta upaya mengatasi 

berbagai permasalahan seperti kemiskinan, kebodohan, dan lainnya.25 

Nata menyimpulkan bahwa hubungan harmonis dan berkesinambungan antara 

pendidikan dan masyarakat perlu dibangun agar pendidikan mendukung kemajuan 

masyarakat, dan masyarakat mendukung keberlanjutan pendidikan. 

C. Patologi Sosial 

 Patologi berasal dari kata pathos, yaitu penderitaan atau penyakit, 

sedangkan logos berarti ilmu. Jadi, patologi berarti ilmu tentang penyakit.26 Sosial merupakan 

wadah interaksi antarindividu dalam kelompok atau organisasi. Patologi sosial adalah ilmu 

yang mempelajari gejala-gejala sosial yang dianggap menyimpang atau “sakit” akibat faktor 
sosial. Menurut Kartini Kartono, patologi sosial mencakup perilaku yang bertentangan 

 
20 Abuddin Nata, Sosiologi Pendidikan Islam, (Jakarta : PT Raja Grafindo Persada, 2014), 85 
21 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 1996), hlm. 78 
22 Ahmad Tafsir, Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004), hlm. 112 
23 M. Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2003), hlm. 91 
24 Syamsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana Prenada Media, 2013), hlm. 145 
25 Abuddin Nata, Sosiologi Pendidikan…, hlm. 92-93. 
26 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 2002), hlm. 837. 



 

111 

 

dengan norma kebaikan, moral, hukum, dan nilai-nilai sosial seperti kesederhanaan, 

solidaritas, dan hidup rukun.27 

Perubahan sosial dalam masyarakat dapat bersifat positif atau negatif. Perubahan positif 

harus dimiliki setiap masyarakat, sementara perubahan negatif, seperti penyakit masyarakat, 

harus dihindari. Simuh menjelaskan bahwa perubahan sosial negatif muncul akibat adanya 

unsur-unsur yang saling bertentangan dalam kehidupan bermasyarakat.28 

Semakin meningkatnya gejala patologi sosial di suatu masyarakat, kondisi masyarakat 

akan semakin tidak stabil. Berbagai macam permasalahan sosial yang kita baca di media 

cetak dan disaksikan di media elektronik seakan-akan mengancam ketenteraman kita 

bersama. 

Hassan Shadily mengatakan bahwa gangguan masyarakat ini merupakan kejahatan. 

Kenakalan remaja, kemiskinan, dan lain sebagainya merupakan hal yang harus dicarikan 

solusinya.29 Gillin dan Gillin, sebagaimana dijelaskan oleh Salmadanis, mendefinisikan 

patologi sosial sebagai kajian tentang disorganisasi sosial atau maladjustment, termasuk 

penyebab, dampak, dan upaya perbaikan terhadap faktor-faktor yang mengganggu 

penyesuaian sosial, seperti kemiskinan, pengangguran, kejahatan, perceraian, dan penyakit 

sosial lainnya. Patologi sosial juga berarti penyakit masyarakat atau keadaan abnormal dalam 

masyarakat.30 

Banyak faktor yang menyebabkan terjadinya penyakit di dalam masyarakat. Hal ini 

dibuktikan dengan hasil penelitian yang menyatakan bahwa gangguan mental cukup besar 

kontribusinya terhadap waktu produktif dan ekonomi.31  Menurut Vebrianto, patologi sosial 

mempunyai dua arti. Pertama, patologi sosial berarti suatu penyelidikan disiplin ilmu 

pengetahuan tentang disorganisasi sosial dan social maladjustment, yang di dalamnya 

membahas tentang arti, eksistensi, sebab, hasil, maupun tindakan perbaikan (treatment) 

terhadap faktor-faktor yang mengganggu atau mengurangi penyesuaian sosial (social 

adjustment). Kedua, patologi sosial berarti keadaan sosial yang sakit atau abnormal pada 

suatu masyarakat.32 

1. Jenis Patologi Sosial  

a. Tindak Kriminal dan Kenakalan Remaja; Usia remaja merupakan masa peralihan dari 

anak-anak menuju dewasa, yang sering diwarnai dengan perilaku menyimpang akibat 

keinginan untuk menemukan jati diri dan dorongan untuk bebas dari kendali orang lain. 

Dalam kondisi ini, peran orang tua sangat penting sebagai penanggung jawab perilaku 

anak-anak.33 

b. Kleptomania; Kleptomania adalah gangguan yang ditandai dengan dorongan untuk 

mencuri secara berulang, biasanya barang-barang tidak berharga seperti gula atau permen. 

Penderita merasakan ketegangan sebelum mencuri dan kelegaan setelahnya. Tindakan ini 

berbeda dari pencurian biasa yang didorong oleh motivasi keuntungan dan perencanaan.34 

c. Perjudian; Judi adalah permainan yang mempertaruhkan uang atau barang berharga 

dengan mengandalkan spekulasi, biasanya dilatarbelakangi oleh masalah ekonomi untuk 

memperoleh uang cepat tanpa bekerja. Kebiasaan berjudi dapat menyebabkan 

 
27 Kartini Kartono, Patologi Sosial, (Jakarta: Rajawali Press, 1992), hlm. 1. 
28 Simuh, Islam dan Hegemoni Sosial: Islam Tradisional dan Perubahan Sosial, (Jakarta: Direktorat Perguruan 

Tinggi Agama Islam, 2002), hlm. 6. 
29 Hassan Shadily, Sosiologi untuk Masyarakat Indonesia, (Jakarta: PT Bina Aksara, 1984), hlm. 363. 
30 Salmadanis, Patologi Sosial dalam Perspektif Dakwah Islam Studi Kasus di KODI DKI, tt, hlm. 17. 
31 Ascobat Gani, http:www.kompas.co.id, Diakses 12 Desember 2024. 
32 St. Vebrianto, Patologi Sosial, (Yogyakarta: Yayasan Pendidikan Pratama, 1984), hlm. 1. 
33 Dadan Sumara, Sahadi Humaedi, & Meilany Budiarti Santoso, “Kenakalan Remaja dan penanganannya”, 
Jurnal Penelitian dan PPM, Vol. 4, No.2, Juli 2017, 346. 
34 Reti Oktania & Winarini Wilman D. Mansoer, “Pengalaman Individu Dengan Riwayat Kleptomania”, Jurnal 

Psikologi Ulayat, Vol. 7, No.2, 2020, 141. 

http://www.kompas.co.id/


 

112 

 

ketergantungan, mengarah pada perilaku malas, emosional, tidak sabaran, dan kurang 

logis.35 

d. Alkoholisme (Minum-Minuman Keras); Minuman keras (miras) mengandung alkohol dan 

zat adiktif yang dapat menimbulkan ketergantungan serta penurunan kesadaran. 

Penyalahgunaan miras, terutama di kalangan remaja, terus meningkat dan berakibat pada 

kenakalan, perkelahian, geng remaja, perbuatan asusila, dan premanisme.36 

e. Penyalahgunaan Narkotika; Narkoba adalah singkatan dari narkotika dan obat-obatan 

terlarang yang dapat menenangkan syaraf, menghilangkan rasa sakit, menimbulkan 

ketidaksadaran, atau kecanduan. Jenis-jenis narkoba antara lain Opium, Morfin, Ganja, 

Cocaine, Heroin, Shabu-shabu, Ekstasi, Putaw, Alkohol, dan Hipnotika.37 

f. Penyimpangan Seksual; 

1) Pelacuran, merupakan tindakan hubungan seksual demi mendapatkan imbalan uang 

atau barang berharga. 

2) Bestialiti, yaitu persetubuhan dengan binatang. 

3) Maturbasi/ Onani, yaitu mencari kenikmatan sex melalui benda-benda atau tangan 

sendiri maupun orang lain. 

4) Homosexual, yaitu berhubungan sex antara laki-laki dengan laki-laki. 

5) Lesbi, yaitu berhubungan sex antara perempuan dengan perempuan. 

6) Transvestitism, adalah suatu kondisi ketika penderita memiliki ketertarikan erotik 

seksual terhadap jenis kelamin yang sama (laki-laki), dan Ia juga menikmati 

penampilan sosial dengan menggunakan atribut kewanitaan. 

7) Sadisme dan Machochism; penderita Sadisme akan memperoleh kepuasan seksual bila 

mereka melakukan hubungan seksual dengan terlebih dahulu menyakiti atau menyiksa 

pasangannya. Sedangkan Machochism merupakan kebalikan dari sadisme, yaitu 

seseorang dengan sengaja membiarkan dirinya disakiti atau disiksa untuk memperoleh 

kepuasan seksual. 

8) Pedofilia, adalah kelainan seksual yang menjadikan anak-anak sebagai objek seksual. 

9) Nekrifilia, adalah kelainan seksual yang berupa hubungan seks dengan orang mati. 

10) Free Sex atau sering disebut sex bebas merupakan hubungan sex atas dasar 

kesenangan, biasanya kerap dilakukan oleh kalangan remaja. 

g. Gangguan Kepribadian/ Kejiwaan Dalam Psikologi Islam, gangguan kepribadian adalah 

serangkaian perilaku manusia yang menyimpang (inkhiraf) dari fitrah asli yang murni, 

bersih dan suci yang ditetapkan oleh Allah SWT.38 berikut merupakan jenisjenis gangguan 

kepribadian antara lain;  

1) Stres; Stres adalah gangguan mental dan emosional yang disebabkan oleh faktor luar, 

sering kali terkait dengan masalah kejiwaan. Meskipun tidak langsung disebabkan oleh 

penyakit fisik, stres dapat menurunkan daya tahan tubuh, memicu penyakit fisik. 

Penyebab stres meliputi kecemasan, frustrasi, kelelahan, perasaan tertekan, dan lainnya, 

yang dapat diatasi dengan konsultasi psikiater atau istirahat total. 

2) Depresi; Depresi adalah gangguan jiwa pada seseorang yang ditandai dengan persaan 

yang merosot. Beberapa gejala gangguan depresi adalah perasaan sedih, rasa lelah yang 

berlebihan setelah aktivitas rutin yang biasa, perasaan tidak berarti, hilang minat dan 

 
35 Mesias J.P. Sagala, “Tinjauan Yuridis Terhadap Tindak Pidana Permainan Judi”, Jurnal Hukum Kaidah, 

Volume 18, No.3, t.th., 89. 
36 Titik Nurbiyati & Arif Widyatama, “Sosialisasi Bahaya Minuman Keras Bagi Remaja”, Jurnal Inovasi dan 

Kewirausahaan, Vol. 3, No.3, September 2014, 187. 
37 Fransiska Novita Eleanora, “Bahaya Penyalahgunaan Narkoba Serta Usaha Pencegahan dan 
Penanggulangannya”, Jurnal Hukum, Vol. 25, No.1, April 2011, 442-443. 
38 Abdul Mujib, Kepribadian dalam Psikologi Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2006), 351. 



 

113 

 

semangat, malas beraktivitas, dan gangguan pola tidur. Depresi merupakan salah satu 

penyebab utama kejadian bunuh diri.39 

3) Piromania; Piromania adalah kelainan jiwa yang menyebabkan seseorang merasa puas 

dengan membakar sesuatu. Penderita piromania (pyromaniak) berbeda dari pembakar 

gedung atau mereka yang membakar karena kepentingan pribadi, moneter, atau balas 

dendam. Mereka menyulut api untuk merangsang euforia dan sering tertarik pada hal-

hal yang berhubungan dengan pengendalian api, seperti pemadam kebakaran. 

4) Psikopat; Psikopat, yang berarti sakit jiwa, adalah kondisi di mana pengidapnya 

menunjukkan perilaku menyimpang dan antisosial. Berbeda dengan gangguan mental 

seperti skizofrenia, psikopat sadar sepenuhnya atas perbuatannya. Gejalanya disebut 

psikopati, dan pengidapnya sering dianggap sebagai orang gila tanpa gangguan mental. 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat menjadi antisipasi yang efektif terhadap 

patologi sosial karena beberapa alasan: 

1. Penguatan Nilai-Nilai Agama: Pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat memperkuat 

nilai-nilai agama dalam diri individu, sehingga mereka lebih tahan terhadap pengaruh 

negatif yang dapat menyebabkan patologi sosial. 

2. Pemberdayaan Masyarakat: Pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat memberdayakan 

masyarakat untuk mengambil peran aktif dalam mencegah patologi sosial, sehingga 

masyarakat menjadi lebih kuat dan solid. 

3. Pengembangan Karakter: Pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat membantu 

mengembangkan karakter individu yang kuat dan positif, sehingga mereka lebih mampu 

menghadapi tantangan dan tidak terjerumus ke dalam patologi sosial. 

4. Peningkatan Keterampilan Sosial: Pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat membantu 

meningkatkan keterampilan sosial individu, sehingga mereka lebih mampu berinteraksi 

dengan orang lain dan membangun hubungan yang positif. 

5. Pencegahan Penyimpangan Sosial: Pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat membantu 

mencegah penyimpangan sosial dengan memperkuat nilai-nilai agama dan moral dalam 

diri individu. 

Dengan demikian, pendidikan Islam berbasis masyarakat dapat menjadi antisipasi yang 

efektif terhadap patologi sosial dengan memperkuat nilai-nilai agama, memberdayakan 

masyarakat, mengembangkan karakter, meningkatkan keterampilan sosial, dan mencegah 

penyimpangan sosial.  

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Abrasyi, Muhammad Athiyyah. 2003. At-Tarbiyah Al-Islamiyah. Terjemahan Abdullah Zaky 

Alkaaf. Cetakan 1. Bandung: CV Pustaka Setia. 

Arifin, M. 2003. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

———. 2008. Pengantar Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Daradjat, Zakiah. 1996. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Departemen Pendidikan Nasional. 2002. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka. 

Dirgayunita, Aries. 2016. “Depresi: Ciri, Penyebab, dan Penanganannya.” Jurnal An-Nafs: Kajian dan 

Penelitian Psikologi 1(1), Juni. 

Eleanora, Fransiska Novita. 2011. “Bahaya Penyalahgunaan Narkoba Serta Usaha Pencegahan dan 
Penanggulangannya.” Jurnal Hukum 25(1), April. 

Fauziyah, Titis Anis, & Ihsanuddin. 2024. “Duel Sajam Berawal dari Tantangan di Instagram, Pelajar 
di Semarang Tewas Dibacok.” Diakses 19 April 2025. https://bit.ly/4jBXdJO. 

Firmansyah, Mokh. Imam. 2019. “Pendidikan Agama Islam: Pengertian, Tujuan, Dasar, Dan Fungsi.” 
 

39 Aries Dirgayunita, “Depresi: Ciri, Penybab, dan Penanganannya”, Jurnal An-Nafs: Kajian dan Penelitian 

Psikologi, Vol. 1, No.1, Juni 2016, 4-5. 



 

114 

 

Jurnal Pendidikan Agama Islam-Ta’lim 17(2). 
Gani, Ascobat. 2024. “http://www.kompas.co.id.” Diakses 12 Desember 2024. 

Hasan, N. 2010. Pendidikan dan Perubahan Sosial. Bandung: Rosda Karya. 

Hikmah, Nafarozah. 2024. “Kekerasan Pada Remaja RI Tembus 8 Ribu Kasus Pada 2024.” Diakses 
19 April 2025. https://bit.ly/42Xfyv4. 

Kartono, Kartini. 1992. Patologi Sosial. Jakarta: Rajawali Press. 

Khairuddin, I. 2015. Remaja dan Tantangan Zaman. Jakarta: RajaGrafindo. 

Langgulung, Hasan. 1998. Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada. 

Majid, Abdul & Dian Andayani. 2004. Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi: Konsep Dan 

Implementasi Kurikulum 2004. Bandung: PT Remaja Rosda Karya. 

Masduki, Moh. 2019. “Pendidikan Berbasis Masyarakat Dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Qalamuna 
11(2), Juli-Desember. 

Mujib, Abdul. 2006. Kepribadian dalam Psikologi Islam. Jakarta: Rajawali Pers. 

Mutia, Nurul, dkk. 2021. “Peran Kegiatan Pengajian Sebagai Wadah Pelaksanaan Pendidikan Islam 
Berbasis Masyarakat.” Jurnal Pendidikan Tambusai 5(2). 

Nata, Abuddin. 2014. Sosiologi Pendidikan Islam. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 

Natsir, M. 1963. Pendidikan Islam dalam Pandangan Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Nizar, Syamsul. 2013. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media. 

Nurbiyati, Titik, dan Arif Widyatama. 2014. “Sosialisasi Bahaya Minuman Keras Bagi Remaja.” 
Jurnal Inovasi dan Kewirausahaan 3(3), September. 

Oktania, Reti, dan Winarini Wilman D. Mansoer. 2020. “Pengalaman Individu Dengan Riwayat 
Kleptomania.” Jurnal Psikologi Ulayat 7(2). 

Rahyuni, Finta. 2024. “Tega! Pria di Sumut Bakar Rumah Ortu Gegara Kesal Tak Diberi Uang.” 
Diakses 19 April 2025. https://bit.ly/4cJd0E4. 

Sagala, Mesias J.P. (tanpa tahun terbit). “Tinjauan Yuridis Terhadap Tindak Pidana Permainan Judi.” 
Jurnal Hukum Kaidah 18(3). 

Salmadanis. (tanpa tahun terbit). Patologi Sosial dalam Perspektif Dakwah Islam Studi Kasus di 

KODI DKI. 

Shadily, Hassan. 1984. Sosiologi untuk Masyarakat Indonesia. Jakarta: PT Bina Aksara. 

Shihab, M. Quraish. 1998. Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur'an. Bandung: Mizan. 

Simuh. 2002. Islam dan Hegemoni Sosial: Islam Tradisional dan Perubahan Sosial. Jakarta: Direktorat 

Perguruan Tinggi Agama Islam. 

Sudirmansyah, A. 2006. Masyarakat dan Pendidikan Islam. Yogyakarta: UII Press. 

Sumara, Dadan, Sahadi Humaedi, dan Meilany Budiarti Santoso. 2017. “Kenakalan Remaja dan 
Penanganannya.” Jurnal Penelitian dan PPM 4(2), Juli. 

Surya, H. M., dkk. 2006. Kapita Selekta Kependidikan SD. Jakarta: Universitas Terbuka. 

Tafsir, Ahmad. 2004. Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Vebrianto, St. 1984. Patologi Sosial. Yogyakarta: Yayasan Pendidikan Pratama. 

Yahdi, Muhammad. 2010. “Fungsi Pendidikan Islam Dalam Kehidupan Manusia.” Jurnal Lintera 
Pendidikan 13(2), Desember. 

Zubaidi. 2005. Pendidikan Berbasis Masyarakat: Problem Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 


