Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 13

TRADISI MAHAR DI RANAH LOKALITAS UMAT ISLAM:

MAHAR DAN STRUKTUR SOSIAL DI MASYARAKAT MUSLIM INDONESIA

Noryamin Aini

Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
JL. Ir. H. Juanda No.95, Ciputat, Jakarta Selatan

E-mail: noryaminaini@yahoo.com

Abstract. Mahar Tradition in Muslim Locality: Mahar and Social Structure in Indonesian Muslim Society. Law
consists of two fundamentals: moral and formal dimensions. Muslim legal scholars greatly appreciate the interplay
of both aspects. Legal positivism separates them and law is ultimately framed in a formal-standard logical construct.
Legal moral values are universal. It is flexible, universal and can be easily adapted into local contexts. Sociologically,
social and cultural structure has proven to play an important role in the structuring of legal format. This paper proves
that the practice of dower in a number of Muslim societies changes and varies crossing local boundaries. The dower
tradition has been changed from money and other practical objects, into more symbolic materials, namely accessories
and religious symbols.

Keywords: law, dower, dowry, social structure, social status.

Abstrak. Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam: Mahar dan Struktur Sosial di Masyarakat Muslim
Indonesia. Hukum memiliki dua unsur utama, moral dan formal. Para fukaha sangat mengapresiasi keduanya. Namun
tradisi positivisme hukum mereduksi basis moral. Hukum akhirnya terjebak dalam konstruk logis yang formal-baku.
Nilai-nilai moral hukum tetap bersifat universal. Ia seperti benda cair, lentur dan mudah beradaptasi dengan konteks
temporer-lokal. Secara sosiologis, struktur sosial dan budaya terbukti berperan penting dalam menstrukturisasi format
hukum. Walau secara formal format hukum tetap, faktanya studi ini membuktikan bahwa praktek hukum mahar
di sejumlah masyarakat Islam mengalami perubahan dan perbedaan yang signifikan lintas ruang dan wakeu. Wujud

mahar berubah dari tradisi uang ke format simbol penampilan (perhiasan) dan simbol agama.

Kata Kunci : hukum, mahar, maskawin, struktur sosial, status sosial

Pendahuluan

Analisis sosial menempatkan hukum sebagai fakta
sosial. Dalam perspektif ini, hukum lahir dan mengalami
pelembagaan dalam bingkai sosial. Intinya, secara
sosiologis, hukum adalah efek turunan dari struktur
dan dinamika sosial-budaya. Bahkan hukum adalah
produk negosiasi politis. Diskursus sosio-legal ini juga
berlaku untuk hukum Islam. Pakar hukum Islam sangat
menyadari eksistensi inter-relasi, minimal intersepsi
hukum dengan struktur sosial. Seorang pakar fikih era
skolastik, Ibn Qayyim al-Jawziyyah (w. 751 H/1350 M),
menegaskan bahwa hukum Islam seharusnya sebagai
refleksi responsif fukaha dalam menyikapi persoalan
zaman dengan semangat kedisinian dan kekinian.

Konstruksi hukum Islam, dalam hal ini fikih, kental
dengan semangat ruang dan waktu. Kaidah-kaidah fikih
menegaskan bahwa taghayyur al-hukm bi taghayyur al-

Naskah diterima: 5 Agustus 2013, direvisi: 1 Oktober 2013,
disetujui untuk terbit: 20 November 2013.

azminah wa al-amkinah (hukum berubah seiring dengan
perubahan waktu dan ruang) dan al-bukm yadiir maa
illatih wujiidan wa adaman (eksistensi hukum berevolusi
sesuai dengan pergeseran reasoning-nya). Kedua kaidah di
atas menegaskan bahwa ketentuan hukum Islam bukan
suatu ketetapan azali. Oleh sebab itu keragaman hukum
sesungguhnya merupakan fenomena keniscayaan sosial
dan budaya. Kearifan apresiasi konteks lokal dan temporal
ini nampak jelas dari profil ramah dan bijak Imim
Malik (w.179 H/796 M) saat menyikapi permintaan al-
Manshtr (158 H/775 M), penguasa Abbasiyyah untuk
mempositivisasi wacana fikih Maliki yang terkodifikasi
dalam al-Muwarhtha . Imam Malik dengan tegas menolak
usulan tersebut dengan alasan bahwa di wilayah-wilayah
Islam telah tumbuh dan mengakar mapan prakeek fikih-
fikih lokal lain.! Bagi beliau formalisasi norma fikih adalah

! Ahmad ibn ‘Abd al-Rahim al-FirGqi al-Dahlawi (Syah Wali
Allah), al-Inshif fi Bayin Sabab al-Ikhtilaf fi al-Abkim al-Fighiyyah,
(Kairo: al-Mathba‘ah al-Salafiyyah, 1385 H), h. 12; Jalal al-Din ‘Abd al-
Rahmén ibn Abi Bakr al-SuyGthi, Zkhtilif al-Madzihib, ‘Abd al-Qayytm



14 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

satu bentuk reduksi terhadap watak elastisitas fikih.

Mahar adalah syarat pernikahan. Dalam sejarah
hukum Islam, jenis dan jumlah mahar tidak pernah
dibakukan. Mahar terus berubah dan terpolakan secara
sosial-kultural-ekonomi. Di era pemerintahan "Umar ibn
al-Khaththab (w. 23 H/644 M) misalnya, muncul tradisi
mahar baru yang super tinggi, nyaris tidak terjangkau
standar kemampuan umum. Kaum laki-laki saat itu
mengeluhkan besaran mahar. Secara kolektif, keluhan
ini disampaikan kepada 'Umar. Beliau lalu berceramah
lantang di sebuah mesjid memperingatkan perempuan
atas kelakuannya yang memasang standar mahar
yang tinggi. Tiba-tiba di satu sudut majelis, seorang
perempuan bangkit dan memecah keheningan. Dia
dengan vulgar menyela ceramah Umar. Dengan nada
kesal, perempuan itu bertutur keras: “Hai Amir al-
Mukminin! Apakah baginda akan merampas segala
hak istimewa yang telah Allah berikan kepada kami?”.
Perempuan tersebut lalu mengutip Q.s. al-Nis& [4]:
20. Setelah mendengar kritikan tersebut "Umar lalu
mengakui kekhilafan dan meralat segala peringatan dan
himbauannya.

Secara historis, mahar berfungsi sebagai satu
instrumen legal sentral dalam konsep dan prakeek
pernikahan Islam. Sejak awal sejarah Islam, praktek mahar
mendapat banyak sorotan baik dari sisi keberpihakannya
kepada perempuan, signifikansi ideologis, ekonomis
atau makna moralnya. Praktek hukum mahar dalam
kehidupan umat Islam sangat erat kaitannya dengan
dinamika dan struktur sosial. Sejarah konstruksi dan
aplikasi mahar adalah potret dinamis interaksi anasir sosial,
politik, ekonomi dan budaya, bukan fakta kejumudan.
Namun selama ini kajian yang ada tentang mahar masih
terlalu terfokus pada dimensi normatifnya. Sementara

Muhammad Syafi* al-Basthawi, ed. (Kairo: Dar al-I'tishim, 1987), h. 22-
23; al-Qaththan, a/-Tasyri*wa al-Figh fi al-Islim: Tarikhan wa Manhajan,
(Bayrit: Muassasah al-Risalah, 1982), h. 289; Dutton, Asal Mula Hukum
Islam: Alquran, Muwagta, dan Praktik Madinah, diterjemahkan oleh
M.Maufur, (Jogjakarta: Islamika, 2003), h. 56. Ada pendapat yang
mengatakan bahwa khalifah yang meminta adalah Harn al-Rasyid (w.
193 H/809 M).
? Terkait dengan hal ini pendapat Ibn Qayyim al-Jawziyyah menarik
untuk disimak. Ibn Qayyim mengatakan:
Ulama berpendapat Anda tidak boleh terpaku pada teks-teks
yang dikutip dalam kitab-kitab (kuning) sepanjang hidup anda.
Jika ada orang asing datang menemui anda menanyakan (ift4)
suatu hukum, anda terlebih dahulu harus menanyai tradisi
yang hidup di daerahnya. Sesudah itu baru anda memutuskan
ketentuan hukumnya berdasarkan hasil analisis anda terhadap
tradisi itu, bukan berdasarkan kebiasaan daerah tempat tinggal
anda dan juga bukan berdasar pendapat (mazhab) yang terdapat
dalam kitab-kitab (aliran) anda.
Lihat Syams al-Din Abi Abd Allsh Muhammad ibn Abi Bakr (di-
kenal dengan Ibn Qayyim al-Jawziyyah), I%m al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb
al-"Aldmin, (Kairo: Muthiba‘ah al-Islam, 1980), Jilid. 3, h. 77-78.

titik singgung mahar dengan variabel sosial, budaya dan
ekonomi cenderung terabaikan.

Fakta titik singgung praktek mahar dengan dinamika
kehidupan umat Islam tidak dapat dipungkiri. Mahar
sebetulnya memainkan fungsi dan peranan yang sangat
penting terutama kaitannya dengan refleksi sosial-kultural
dan ekonomi. Perbedaan transliterasi istilah 7447 (Arab)
ke dalam pakem lokal seperti dower dan dowry (Inggris),
Jujuran (Banjar), sompa, dui’ ménré atau dui balanca
(Bugis), uang panaik (Makasar), mahar, pisuka dan
ajikrama (Sasak), serta maskawin (Jawa), mengisyaratkan
variasi konseptualisasi dan pemaknaannya. Dalam kajian
sosial, praktek mahar erat kaitannya dengan struktur
sosial. Pada komunitas tertentu, mahar menjadi ekspresi
kelas sosial atau penegasan nobilitas satu keluarga. Dulu,
dan juga sekarang, di masyarakat Jawa seperti dituturkan
oleh Geertz, orang tua sering menggunakan pranata
mahar untuk revalidasi status sosialnya pada publik.’
Untuk tujuan itu, orang tua lazim merayakan pernikahan
anak gadisnya secara meriah dan biayanya tidak jarang
dibebankan kepada calon mempelai laki-laki dalam
bentuk maskawin atau mahar dalam pemaknaan adat
setempat.

Mahar dalam studi antropologi-sosiologi bukan tema
kajian baru, mengingat pranata mahar melintas batas
ruang dan waktu. Banyak penelitian telah dilakukan di
bidang ini, bahkan tidak hanya pada komunitas Muslim,
tetapi juga komunitas lain seperti Hindu dan Kristen,*
baik masyarakat modern’® atau yang relatif pramodern.®

3 Geertz, The Javanese Family: A Study of Kindship and Socialization,
(New York: The Free Press of Glencoe, 1961), h. 45.

* Dower pemberian wajib secara hukum dan dowry pemberian
wajib menurut adat. Lambiri-Dimaki, “Dowry in Modern Greece: An
Institution at the Crossroads between Persistence and Decline” dalam
The Marriage Bargain: Women and Dowries in European History, Kaplan,
ed., (New York: Havorth Press, 1985), h. 165-78; Carolina, “Hierarchical
Women: The ‘Dowry’ System and Its Implications among Christians in
Goa,” dalam Contributions to Indian Sociology, Vol. 23 (2) (1989), h.
261-284; Saller, “Roman Dowry and the Devolution of Property in the
Principate,” dalam Classical Quarterly, Vol. 34 (1), (1984), h. 195-205.

> Moors, “Women and Dower Property in Twentieth-Century
Palestine: The Case of Jabal Nablus,” dalam Islamic law and Society, Vol.
1 (3), (1994), h. 301-31; Papps, “The Role and Determinants of Bride-
Price: The Case of a Palestinian Village,” dalam Current Anthropology,
Vol. 24 (2), (1983), h. 203-215; Mehdi, “Danish Law and the Practice
of Mahr among Muslim Pakistanis in Denmark,” dalam International
Journal of the Sociology of Law, Vol. 31 (2003), h. 115-129; Chowdhury,
“Dowry, Women, and Law in Bangladesh,” dalam International Journal
of Law and Policy Family, Vol. 24 (2), (2010), h. 198-221.

¢ Stuard, “Dowry Increase and Increments in Wealth in Medieval
Ragusa (Dubrovnik),” dalam Jjournal of Economic History, Vol. 41 (4),
(1981), h. 795-811; Guzzetti, “Dowries in Fourteenth-Century Venice,”
dalam Renaissance Studies, Vol. 16 (4), (2002), h. 430-43; Rodrigues, “For
the Honor of Her Lineage and Body: The Dowers and Dowries of Some
Late Medieval Queens of Portugal,” dalam e-/PH, Vol. 5, (1), (2007), h.
1-13; Reimer, “Women, Dowries, and Capital Investment in Thirteenth-
century Siena’, dalam 7he Marriage Bargain: Women and Dowries in



Dalam kaitan ini, isu mahar dalam konteks sosiologis
hukum Islam cukup kompleks karena ia berkelindan
erat dengan banyak hal. ‘Abd al-Ati merangkum
kompleksitas sosio-legal mahar dari perspektif sosial-
Islam.” Menurutnya, upaya untuk memahami tradisi
mahar pada masyarakat Muslim juga harus mencermati
konteks sosial-ekonomi, kultural, terutama konstelasi
ideologi relasi kelas-kuasa, nilai-nilai keagamaan dan
sistem kekerabatan.

Dari gambaran di atas terlihat bahwa pranata mahar
tidak sebatas aspek formal hukum. Ia juga terkait erat
dengan variabel sosial-ekonomi-kultural. Ringkasnya,
deskripsi tersebut memperlihatkan bahwa prakeek
mahar secara sosiologis dalam masyarakat Muslim tidak
dapat dipisahkan dari sejumlah variabel sosial-ekonomi-
kultural. Tulisan ini mengkritisi praktek mahar dalam
kaitannya dengan kelas atau status sosial pada beberapa
masyarakat Muslim Indonesia yaitu Jawa, Sunda,
Betawi, Minang dan Banjar. Studi ini berusaha untuk
mengembangkan satu tesis sosiologi hukum bahwa
dimensi sosial-ekonomi-kultural sangat inheren dalam
dinamika aplikasi pranata mahar, sekaligus menguji
hipotesis bahwa praktek mahar berubah mengikuti
logika dan tren sosial dan budaya; tren mahar bervariasi
menurut variabel daerah, dan tahun; serta mahar
berfungsi sebagai indeks status sosial (nobilitas).

Mahar dan Status Sosial
Konsep dan Teori

Mahar adalah satu syarat kesahihan (validitas)
pernikahan. Dalam Islam, legislasinya dimaksudkan

Alquran  tidak
memprioritaskan nilai material mahar. Berbeda dengan

untuk pemberdayaan perempuan.

klaim orientalis, konstruksi fikih mengenai mahar sangat
mengapresiasi unsur moral dan juga anasir sosial-ekonomi
dan budaya. Diksi shaduqait (jamak, Q.s. al-Nisa [4]:20)
yang lazim diterjemahkan dengan mahar bisa bermakna
simbolis dan eksposisif. Secara semantik, kata shaduqah
bisa bermakna persahabatan tulus yang disatukan oleh
kesucian cinta dan kasih sayang dalam ikatan nilai-nilai
ilahiah. Di sini Islam mengajarkan pesan luhur nilai-nilai
moral tentang kedalaman hakikat mahar. Mahar bukan
harga jual seorang perempuan seperti asumsi yang banyak
disalahpahami dalam diskursus sosiologis-antropologis.

Hukum Islam tentang mahar tidak memisahkan
dimensi moral dari anasir formal dan sosialnya. Faktanya,
praktek mahar di masyarakat Islam cenderung dibiarkan

European History, Kaplan, ed, (New York: Havorth Press, 1985), h. 59-
79.

7 Al-Adi, The Family Structure in Islam, (Indianapolis: American Trust
Publication, 1977), h. 53.

Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 15

lepas berjalan sesuai dengan bingkai dan mekanisme
konstruksi sosial-kultural di mana fikih dipraktekkan.
Namun hal ini tidak berarti bahwa kitab fikih tidak
membahas dan tidak merumuskan jenis dan jumlah
mahar. Dalam kaitan ini, Islam hanya meletakkan
konsep dan prinsip dasar mahar. Rasulullah Saw. pernah
menaschatkan asas normatif mahar bahwa mahar yang
baik adalah suatu pemberian yang sederhana, tulus dan
tidak memberatkan.® Makna frase ”tidak memberatkan”
harus dipahami secara kontekstual. Intinya, pemaknaan
praksis institusi mahar harus mengakomodasi nilai-
nilai yang hidup di masyarakat dimana dan saat mahar

dipraktekkan.

Pelbagai teori sosiologis-antropologis dibangun guna
menjelaskan sisi aplikasi mahar. Berbeda dengan visi
Islam yang sangat menekankan dimensi moral, teori
ekonomi memandang mahar sejenis konpensasi yang
harus diberikan suami kepada pihak keluarga istri. Di sini
mahar dipahami sebagai ganti-kerugian keluarga untuk
biaya pengasuhan anak gadisnya.” Konpensasi harus
diberikan karena sebagai aset dan sumberdaya insani
keluarga, pengantin perempuan setelah pernikahan akan
keluar dari keluarga asalnya, untuk kemudian menjadi
anggota dan aset keluarga suaminya.

Pada komunitas lain, mahar dijadikan sebagai
investasi dan aset ekonomi untuk jaminan masa depan
perempuan. Di masyarakat patrilineal, keluarga laki-
laki menjadi tolok ukur status sosial. Karenanya, banyak
keluarga perempuan kelas bawah berhasrat menikahkan
anak gadisnya dengan laki-laki kelas atas (marry up)
untuk hajat mobilitas sosial. Di sini, mahar diberikan
oleh keluarga perempuan kepada keluarga suami untuk
meraih status kelas sosial yang lebih baik, seperti tradisi
yang lumrah dipraktekkan di belahan anak benua Asia
Selatan, India, Pakistan dan Bangladesh, walau dalam
prakteknya, mahar secara statistik belum memadai untuk
memberi jaminan sosial-ekonomi bagi perempuan.'’

Institusi mahar dalam sistem kasta telah direformasi
secara hukum di India karena ia banyak dan sering

8 Zahrah, Membangun Masyarakat Islami, diterjemahkan oleh Shodiq
Noor Rahmat, (Jakarta: Pustaka Firdaus), h. 82; As-Samaluthi, Pengarub
Agama terhadap Struktur Keluarga, diterjemahkan oleh Anshori Umar
Sitanggal, (Surabaya: Bina Ilmu, 1991), h. 216.

? Lihat Anderson, “The Economics of Dowry and Brideprice,”
dalam Journal of Economic Perspectives, Vol. 21 (4) (2007), h. 151-174;
Gray, “Sonjo Brideprice and the Question of African “Wife Purchase,”
dalam American Anthropologist, Vol. 62 (1), (1960), h. 34-47; Kressel,
“Brideprice Reconsidered,” dalam Current Anthropology, Vol. 18 (3),
(1977), h. 441-58.

19 Rao, “Dowry Inflation’ in Rural India: A Statistical Investigation,”
dalam Population Studies, Vol. 47 (2), (1993), h. 283-293; Rao dan
Rao, “The Dowry System in Indian Marriages: Attitudes, Expectations
and Practices,” dalam International Journal of Sociology of the Family,
Vol. 10, (1980), h. 99-113; Nishimura, “Marriage Payments among



16 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

berefek buruk kepada perempuan. Pemerintah kolonial
Inggris telah menghapus beberapa bagian hukum
mahar ini.'"' Di India, semakin tinggi kasta seorang
laki-laki, semakin besar jumlah mahar yang harus
diberikan kepada keluarganya. Pada tradisi ini, keluarga
perempuan sering nekat membayar mahar yang mahal
pada keluarga pengantin laki-laki yang berasal dari kasta
tinggi. Tujuannya adalah untuk menggapai kasta yang
tinggi untuk perempuan, mengingat sistem kasta-kelas
sosial India dinisbatkan pada keluarga laki-laki. Namun
sistem “pembelian suami” dalam format pembayaran
mahar yang tinggi justru memenjarakan perempuan
dalam penderitaan panjang.'” Dengan asal usul status
kasta yang lebih rendah, perempuan dalam format
perkawinan ini sering mengalami beragam kekerasan
psikologis dan juga penyiksaan fisikal. Bahkan penyiksaan
tersebut dibenarkan dan sangat kental dilindungi oleh

tradisi.

Menurut al-Ati, penekanan aspek ekonomi mahar
tidak relevan dalam Islam. Ide ini tidak beralasan. Sejarah
legislasi mahar dalam Islam tidak mengutamakan dimensi
ckonomi. Banyak fakta historis yang menguatkan
sinyalemen ini, seperti kasus pernikahan putri Rasulullah
Saw. dan ‘Ali ibn Abt Thalib Ra (w. 40 H/661 M).
Ada dua alasan mendasar untuk menganulir validitas
asumsi ekonomi mahar dalam tradisi Islam, yaitu: (1)
Berbeda dengan tradisi era pra-Islam, mahar dalam
ajaran Islam menjadi aset dan hak pribadi perempuan.
Di sini perempuan dapat bertindak bebas terhadap

the Nagarattars in South India,” Contributions to Indian Sociology, Vol.
28 (3), (1994), h. 243-272; Dalmia dan Lawrence, “The Institution
of Dowry in India: Why It Continues to Prevail,” dalam Jjournal of
Developing Areas, Vol. 38 (2), (2005), h.71-93; Amin dan Cain. “The
Rise of Dowry in Bangladesh” dalam 7he Continuing Demographic
Transition, Jones, etals. eds. (Oxford: Oxford University Press, 1997),
h. 290-306; Huq and Amin, “Dowry Negotiations and the Process of
Union Formation in Bangladesh: Implications of Rising Education,”
Unpublished Manuscript, 2001; Suran, at.al, “Does Dowry Improve Life
for Brides? A Test of the Bequest Theory of Dowry in Rural Bangladesh,”
Policy Research Division Working Paper No. 195, (Population Research
Council, Inc., (2004), h. 2-28.

! Sandanshiv dan Mathew. “Legal Reform in Dowry Laws,” dalam
Kalis Yug: Empowerment, Law and Dowry Death, Jethmalani, ed. (New
Delhi: Har-Anand, 1995), h. 79-93; Gupta, “Women’s Human Rights
and the Practice of Dowry in India; Adapting A Global Discourse to
Local Demands,” dalam Journal of Legal Pluralism, Vol. 48, (2003), h.
85-123.

12 Bloch dan Rao. “Terror as a Bargaining Instrument: A case Study of
Dowry Violence in Rural India,” dalam 7he American Economic Review,
Vol. 92 (4), (2002), h. 1029-1043; Stone dan James “Dowry, Bride
Burning and Female Power in India”, dalam Gender in Cross-Cultural
Perspectives, Brettell dan Sargent, eds., (New Jersey: Prentice Hall, 1997),
h. 270-79; Kumari, Brides are Not for Burning. Dowry Victims in India.
(Radiant Publishers, 1989); Oldenburg, “Dowry Murders in India: A
Preliminary Examination of the Historical Evidence”, dalam Women’
Lives and Public Policy: The International Experience, Turshen, eds,
(Westport, CT: Greenwood Press, 1993), h. 145-157.

maharnya sejauh dilakukan atas dasar prinsip Islam. (2)
Islam mengizinkan mahar dengan limit ekonomi yang
sangat minimal, setara harga seutas cincin murahan.
Jika mahar dipahami secara ekonomis seperti keyakinan
Levy, pemberian ’Ali berupa seutas cincin besi kepada
Fatimah Ra (w.11 H/634 M), putri Rasulullah Saw.,
sebagai mahar pernikahannya tentu tidak memiliki nilai
ekonomis. Intinya, mahar menurut ajaran Alquran tidak
sebatas aspek ekonomi. la secara instrumental menjadi
simbol kejujuran, ketulusan cinta dan kasih sayang yang
mengikat hati dua insan dalam pernikahan.

Walaupun demikian, namun aspek ekonomi mahar
tidak dilarang dalam Islam. Merujuk Alquran (Q.s.
al-Nisa [4]: 20), perempuan boleh meminta apa saja
untuk mahar. Di sejumlah komunitas Islam yang kuat
menjaga status sosial keluarga besar, mahar ditakar
berdasarkan standar ekspresi kebanggaan pamer status
sosial. Akibatnya mahar bisa saja sangat mahal bahkan
tidak terjangkau kemampuan standar umum. Tradisi
mahar yang mahal tentu mengundang pro-kontra,
simpati, apriori, bahkan apatisme. Tetapi ini adalah fakta
mahar di komunitas Muslim seperti Aceh, Bugis, Arab,
Sasak, Banjar dan Melayu."” Bahkan norma fikih yang
diadopsi Kompilasi Hukum Islam di Indonesia (Pasal 35
ayat 3) juga menjadikan standar kelaziman lokal untuk
penyelesaian kasus perselisihan jumlah mahar yang harus
dibayarkan suami.

Mabhar
difungsikan untuk beragam tujuan.'* Abd Zahrah

secara sosial, ekonomi dan ideologis,
menjelaskan bahwa selain menjadi tanda etis-moral
keseriusan dan ketulusan ikatan pernikahan, mahar
berfungsi sebagai bantuan material suami kepada istrinya
guna persiapan berumah tangga.”” Namun mahar juga
dijadikan sebagai alat kontrol kekuasaan berupa tetapnya
otoritarianisme suami untuk mentalak istrinya. Hukum
talak Islam mewajibkan suami yang telah menggauli
istrinya secara seksual untuk membayar keseluruhan
mahar. Dengan ikatan, tepatnya beban mahar, suami
diharapkan lebih bijak jika berniat menceraikan istrinya.
Di sisi lain, mahar juga digunakan sebagai pencipta
pelbagai media relasi sosial. Via instrumen mahar, jejaring
relasi sosial baru dapat terbangun secara meluas dan dapat
difungsikan sebagai ikatan khusus untuk mempererat

'3 Haderiva, Kajian terhadap Pemberian Mabar yang Tinggi pada
Masyarakat Adat Bugis di Kota Sebatik; Ditinjau dari Hukum Islam (Studi
Kasus di Kecamatan Sebatik, Kabupaten Nunukan, Kalimantan Timur,
Skripsi, (Universitas Muhammadiyah Malang: Fakultas Agama Islam,
2006).

" Arunachalam dan Logan,“On the Heterogeneity of Dowry
Motives,” National Bureau of Economic Research, Working Paper 12630,
(2006).

15 Zahrah, Membangun Masyarakat Islami, h. 81.



tali perbesanan (semenda, mushiharah).'®

Jumhur fukaha secara aklamatif menyepakati bahwa
mahar wajib diberikan suami kepada istrinya. Banyak ayat
Alquran dan rangkaian Hadis dengan jelas menegaskan
hal ini. Tidak ada dispute atau perbedaan pendapat
di kalangan fukaha tentang kewajiban pembayaran
mahar kepada pengantin perempuan. Namun waktu
penyerahan, terutama jenis dan jumlahnya, merupakan
hasil negosiasi dan kesepakatan suami dan istri dengan
mempertimbangkan nobilitas keluarga istri. Rasulullah
Saw. dalam sebuah Hadis sahih al-Bukhari, Bab Nikah,
nomor 51, menjelaskan bahwa mahar dapat berwujud
materi (uang, perhiasan, properti dan benda lainnya), jasa
pengajaran Alquran dan dapat juga berwujud perpaduan
semuanya.

Penetapan jenis dan jumlah mahar, seperti di
masyarakat Muslim Banjar, bisa berjalan alot dan
berakhir dramatis. Proses tawar menawar jumlah mahar
(dalam bahasa Banjar disebut bapintaan) biasa terjadi
saat proses melamar. Banyak kasus pertunangan yang
diputus hanya karena tidak tercapai kesepakatan besaran
mahar. Di masyarakat tertentu, jenis dan jumlah mahar
dapat ditetapkan secara sepihak oleh keluarga perempuan.
Secara total, satu norma kunci dalam konteks ini bahwa
mahar, secara sosiologis, harus disesuaikan dengan
kondisi status sosial dan ekonomi keluarga istri. Hal ini
penting mengingat jumlah mahar yang terlalu rendah
Sebaliknya,
jumlah mahar yang terlalu mahal bisa membuat banyak

dapat menyinggung perasaan mereka.

laki-laki mengurungkan niatnya untuk melamar gadis
pujaannya.

Selain uang, mahar juga dapat berwujud aset tidak
bergerak, peralatan rumah tangga, pakaian, perhiasan
bahkan dalam wujud jasa pengajaran Alquran atau
agama. Belakangan, tren praktek mahar mengalami
pergeseran, dari uang atau objek yang bernilai praktis ke
benda yang bernuansa simbol agama dan penampilan,
dari uang ke aset/properti tidak bergerak dan dari uang
ke perhiasan. Bahkan, akhir-akhir ini, tren praktek mahar
semakin bergeser. Seiring dengan tren romantisisme dan
spiritualisasi pernikahan sebagai institusi sakral, tradisi
mahar mengalami perubahan mendasar. Mahar tidak lagi
dipersepsikan secara material, tetapi ialebih dipahami dan
ditempatkan pada posisi simbol penampilan, kesucian
dan ketulusan relasi laki-laki dan perempuan. Karenanya,
benda-benda tertentu (cincin, kalung permata, berlian,
mutiara dan jenis perhiasan lainnya, bahkan intan),
cenderung dijadikan alternatif mahar sebagai simbol
gengsi penampilan dan ketulusan tersebut. Sementara

16 As-Samaluthi, Pengarub Agama terhadap Struktur Keluarga, h.
210.

Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 17

itu perangkat alat shalat dan Alquran bahkan paket
umroh/haji serta pengajaran baca tulis Alquran kepada
calon mempelai perempuan sering dijadikan mahar. Jenis
objek mahar tersebut dipilih karena ia dipahami sebagai
simbol religius yang diharapkan dapat melanggengkan
pernikahan. Alhasil, tren mahar sedikit banyak telah
mengalami perubahan.

Beberapa studi empiris dan normatif tentang mahar
telah dilakukan dengan beragam fokus. Rumpun studi
pertama banyak menyoroti titik singgung mahar dengan
faktor ekonomi kehidupan perempuan. Anderson dan
sejumlah ilmuwan ekonomi secara khusus mengkritisi
fungsi ekonomi mahar bagi perempuan untuk jaminan
masa depannya, juga untuk keluarga besarnya.'” Rumpun
kedua mencermati mahar dan status atau kelas.’* Rumpun
penelitian ketiga mencermati sisi negatif mahar terutama
titik singgungnya dengan kekerasan terhadap perempuan.
Kajian ketiga ini banyak dimotori oleh aktivis advokasi
perempuan.'” Model studi keempat cenderung mengkritisi
normativitas mahar.”® Sementara kelompok studi terakhir
mencermati penerapan mahar di ranah pengadilan.”!

17 Anderson, “Why Dowry Payments Declined with Modernization
in Europe but Are Rising in India,” dalam Journal of Political Economy, Vol.
111 (2), (2003), h. 269-310; Afzal dan Subhani, 70 Estimate an Equation
Explaining the Determinants of Dowry, Iqra University (2009); Heyer,
“The Role of Dowries and Daughters’ Marriages in the Accumulation and
Distribution of Capital in a South Indian Community,” dalam Jjournal
of International Development, Vol. 4 (4), (1992), h. 419-436; Saroja dan
Chandrika “Income and Dowry: Some Revealing Connections,” dalam
Indian Journal of Social Work, Vol. 52 (April), (1991), h. 205-213; Rao,
“The Rising Price of Husbands: a Hedonic Analysis of Dowry Increases
in Rural India,” dalam Journal of Political Economy, Vol. 101, (1993), h.
666-677.

18 Korson, “The Roles of Dower and Dowry as Indicators of Social
Change in Pakistan,” dalam Journal of Marriage and the Family, Vol. 30
(4), (1968), h. 696-707; Korson, “Dower and Social Class in an Urban
Muslim Community,” dalam Journal of Marriage and the Family, Vol. 29,
(3) (1967), h. 527-533.

' Greenberg, “Criminalizing Dorwy Deaths; The Indian Experience,”
dalam Journal of Gender, Social Policy and the Law, Vol. 11 (2) (2003),
h. 801-846; Rudd, “Dowry-Murder: An Example of Violence against
Women,” dalam Women’s Studies International Forum, Vol. 24, (5),
(2001), h. 513-522.

2 Xani, the Islamic Institution of Mahy; A Study of Its Philosophy,
Working and related Legislations in the Contemporary World, (Kashmir:
Upright Study Home, 1996); Siddiqui, “Mahr: Legal Obligation or
Rightful Deman?” dalam Journal of Islamic Studies, Vol. 6 (1), (1995), h.
14-24; Freeland, “The Islamic Institution of Mahr and American Law,”
dalam Gonzaga Journal of International Law, Vol. 4 (1) (2000-01); Singh,
“Law of dower (Mahr) in India,” Journal of Islamic Law and Culture, Vol.
12, (1), (2010), h. 58-73.

2! Sitaraman, “Law as Ideology:Women, Courts and ‘Dowry
Deaths’ in India,” dalam International Journal of the Sociology of Law,
Vol. 27, (1999), h. 287-316; Fournier, “Flirting with God in Western
Secular Courts: Mahr in the West,” dalam International Journal of Law,
Policy and the Family Vol. (2009), h. 1-28; Blenkhorn, “Notes: Islamic
Marriage Contracts in American Courts: Interpreting Mahr Agreements
as Prenuptials and Their Effect on Muslim Women,” dalam Southern
California Law Review, Vol. 76 (2002), h. 189-234.



18 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Beberapa hasil studi di atas dapat diringkas bahwa dari
aspek ekonomi, negosiasi mahar untuk jumlah yang besar
dimaksudkan untuk menjaga dan menjamin stabilitas
kehidupan perempuan, terutama di saat terjadi perceraian
dan suami mengabaikan kebutuhan biaya hidup anak-
anak dan mantan istrinya.”” Walaupun tidak signifikan,
dimensi ekonomi ini sedikit banyak berfungsi positif
memberi perlindungan kepada perempuan. Tetapi detail
studi Anderson juga mencatat sisi negatif mahar bagi
perempuan. Analisis statistik multivariat menunjukkan
bahwa mahar terbukti tidak bisa berfungsi maksimal
untuk meningkatkan taraf kesejahteraan ekonomi
perempuan. Bahkan pengaruh mahar terhadap mobilitas
ekonomi perempuan tidak lebih dominan dibanding
efek pendidikan dalam kasus yang sama.

Praktek mahar yang mahal mengesankan transaksi
diri dan hidup perempuan. Ada sisi negatif dari prakeek
kontraktual mahar ini. Di sini suami merasa telah membeli
istrinya via piranti pembayaran mahar. Penyikapan
patriarkis ini berdampak negatif terhadap kehidupan
perempuan. Studi di India mencatat bahwa mahar lazim
mengakibatkan kekerasan terhadap istri. Menurut catatan
pegiat gender, angka kematian istri akibat mahar yang
tinggi naik 38% dan kasus penyiksaan serta pelecehan
yang bersumber dari mahar naik 225%. Di India, pada
tahun 1998 sebanyak 4.836 perempuan meninggal
dunia akibat kejahatan berbasis praktek mahar yang
memberatkan. Angka ini naik drastis menjadi 6.699
pada tahun 1999.%

Di Indonesia,
berbasis praktek mahar terekam dalam banyak hasil studi.
Sistem bajapuik dalam adat Minangkabau, yang awalnya

kekerasan terhadap perempuan

diharapkan dapat memproteksi perempuan, terbukti
tidak selamanya berhasil.** Menurut studi Azwar, materi/
asetuang jemputan, yangawalnya untuk hajat perempuan,
dalam prakteknya jatuh dalam dominasi penguasaan laki-
laki. Di sini akses perempuan untuk memanfaatkan aset

2 Esteve-Volart, 2004. “Dowry in Rural Bangladesh: Participation
as Insurance against Divorce,” Unpublished paper. (diunduh dari heep://
dept.econ.yorku.ca/%7Eberta/dowry_web.pdf); Upadhya, “Dowry and
Women’s Property in Coastal Andhra Pradesh,” dalam Contributions
to Indian Sociology, Vol. 24 (1), (1990), h. 29-59; Anderson, Dowry
and Property Rights, Department of Economics, University of British
Columbia, Canada, (August 2004); Tambiah, “Dowry and Bridewealth
and the Property Rights of Women,” dalam Bridewealth and Dowry,
Goody dan Tambiah, eds. (London: CambridgeUniversity Press, 1973),
h. 45.

» Bumiller, May You Be the Mother of A Hundred Sons, (New Delhi:
Penguin, 1992), h. 44-74; Sirohi, Sitas Curse, Stories of Dowry Victims,
(New Delhi: HarperCollin Publishers India, 2003), h. 35.

% Dalam tradisi Bajapuik Pariaman Sumatera Barat, pihak perempuan
membayar uang-materi (sejenis mahar) kepada calon suaminya. Semakin
tinggi status sosial suami, semakin banyak jumlah materi pembayaran.
Azwar, Matrilokal dan  Status Perempuan dalam Tradisi Bajapuik,
(Yogyakarta: Galang Press, 2001), h. 5.

mahar sangat terbatas. Budaya patriarkis adalah faktor
yang paling bertanggungjawab terhadap penyelewengan
konsep ideal ini. Sebetulnya penyimpangan konsep ideal
mahar juga terjadi hampir di setiap komunitas dengan
variasi faktor pemicu dan pelestarinya. Tetapi realitas
hukum yang baik selalu saja menyimpan wajah yang
kontradiktif yaitu penyimpangan.

Lebih tragis adalah kasus pembenaran penyiksaan
terhadap istri atas dasar pembelian istri dengan mahar.
Ribka melaporkan bahwa dalam dialog singkat antara
hakim dengan suami yang digugat cerai istrinya terekam
rangkaian frase kalimat vulgar berikut: “Apakah saudara
sayang istri (?) Jika ya, mengapa kau sia-siakan dia?”, tanya
seorang hakim di satu pengadilan Jakarta. “Dia istri saya,
milik saya! Saya sudah beli dia melalui pernikahan. Saya
mau bikin permaisuri atau pembantu, itu hak saya”, Jawab
suami yang bertitel insinyur. “Bagaimana caranya kamu
memukul istrimu?”, lanjut hakim. “Saya memukulnya
dengan tangan, yaitu menampar ke arah wajahnya.
Itu saya lakukan sebab (dia) sudah keterlaluan. (S)
ekarang dia tidak bisa diatur”, jawab sang suami yang
temperamental.?

Sementara itu studi Korson memotret titik singgung
yang signifikan antara praktek mahar dan status sosial.
Ada korelasi positif antara besaran mahar dengan status
sosial keluarga perempuan. Komunitas kelas atas lebih
mengapresiasi tradisi mahar yang tinggi dibanding warga
kelas bawah. Pendukung tradisi mahar tidak berbeda
menurut usia, tetapi mereka terikat dengan faktor
kelas sosial. Intinya, perbedaan usia tidak berpengaruh
signifikan terhadap persepsi mengenai mahar. Jika
perbedaan generasi menunjukkan perubahan waktu,
tetapi respon sosial terhadap tradisi mahar di Pakistan
tidak berubah signifikan dari waktu ke waktu. Ini artinya
bahwa tradisi mahar telah dan terus mendarah daging
atau lekat dalam tradisi masyarakat lokal.

Status sosial merupakan indikator utama untuk level
nobilitas seseorang. Status sosial adalah kumpulan hak
dan kewajiban yang dimiliki individu di masyarakat
yang berfungsi sebagai tolok ukur posisi sosialnya di
ranah strata sosial. Individu dengan status sosial yang
tinggi akan ditempatkan lebih tinggi dalam struktur
sosial dibanding orang yang berstatus sosial rendah.
Dalam kajian sosiologi, indikator utama status sosial
dan ekonomi adalah tingkat pendidikan, pekerjaan dan
penghasilan.”® Ketiga fakror ini terbukti selalu berkorelasi

» Ribka, Tindak Kekerasan terhadap Perempuan dalam Keluarga,
Tesis Master, (Jakarta: Program Studi Kajian Wanita, Pascasarjana,
Universitas Indonesia, 1988), h. 48-49.

26 Untuk deskripsi detail tentang stratifikasi, lihat Grusky, Social
Stratification: Class, Race, and Gender in Sociological Perspective, (Boulder,



positif sebagai indikator yang serumpun untuk menilai
tingkat status sosial.

Merujuk gambaran di atas, konsep status sosial
dan ekonomi yang diterapkan dalam studi ini hanya
mencakup aspek pekerjaan dan pendidikan pengantin
laki-laki, perempuan dan orang tuanya, karena data
tentang penghasilan tidak tersedia dalam catatan buku
besar data base pernikahan yang menjadi sumber data
studi ini. Selain itu, buku pencatatan perkawinan tidak
mendokumentasi data tingkat pendidikan kedua
pengantin secara lengkap. Ada variasi kebijakan per
daerah dalam pencatatan kelengkapan data pendidikan
dan pekerjaan. Sejak tahun 1992, sejumlah Kantor
Urusan Agama (KUA) tidak mencatat data pendidikan
pengantin dan data pekerjaan orang tua pengantin.
Namun jumlah sampel pernikahan yang sangat banyak
dalam studi ini diharapkan dapat mengatasi titik
kekurangan data di atas.

Data dan Metode Penelitian

Penelitian ini adalah studi eksploratif-eksplanatoris,
yaitu bermaksud untuk menggali dan menjelaskan faktor
sosial-ekonomi yang terkait dengan praktek mahar di
komunitas Muslim. Analisis lebih menekankan model
pembacaan data secara kuantitatif. Beragam model
uji statistik digunakan untuk menelisik detail hasil
penelitian ini, terutama untuk melihat variasi praktek
mahar menurut variabel analisis dan menjelaskan korelasi
variabel sosial-ekonomi dengan tren praktek mahar.

Data studi bersumber dari buku besar pencatatan
perkawinan di beberapa KUA sampel wilayah penelitian.
Karena fokus studi adalah menjelaskan tradisi mahar
dalam lintasan waktu, zime series data yang digunakan
dimulai tahun 1970 sampai 2008 (selama 38 tahun).
Sampel menurut daerah dan tahun bervariasi, serta
diseleksi secara insidental dengan jumlah 7.721 kasus.”
Walaupun secara metodologis data studi ini masih
memiliki keterbatasan, namun jumlah sampelnya secara
statistis sangat banyak baik dari segi waktu maupun
tempat.

Status sosial diukur berdasarkan jabatan yang
dipangku seseorang dalam pekerjaan. Untuk analisis,
kelas sosial dipilah menjadi (1) kelas atas, (2) menengah
dan (3) bawah. Setiap kelas dirinci ke dalam sub kelas.”®

Colorado: Westview Press Inc., 1994); Sujatmiko, “Stratifikasi Sosial dan
Mobilitas Sosial,” dalam Jurnal Sosiologi Indonesia, No. 1, (1996).

¥ Sumatera Barat 4,1% (320 kasus), DKI Jakarta 61,7% (4.766
kasus), Jawa Barat 25,9% (1.995 kasus), Banten 4,7 % (360 kasus) dan
Kalimantan Selatan 3,6% (280 kasus).

8 Kelas Atas mencakup menteri, perwira TNI/polisi, gubernur,
pejabat eselon 1, anggota DPR/D, direktur utama, bupati/walikota,
diplomat tinggi, pejabat eselon 2. Kelas Menengah dipisah menjadi

Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 19

Level pendidikan dipilah menjadi 7 kategori, yaitu (1)
tidak sekolah/< SD, (2) SLTD, (3) SLTA, (4) diploma
1-2, (5) diploma 3/BA, (6) Strata 1, dan (7) Strata
2/3/pendidikan profesi. Variabel status marital dipilah
berdasarkan jenis kelamin. Untuk laki-laki, status
marital dipilah menjadi jejaka, duda (cerai hidup-mati)
dan beristri. Sedangkan untuk perempuan, status marital
dipisah menjadi gadis dan janda.

Variabel jenis mahar dipilah menjadi (1) uang,
(2) perhiasan, (3) simbol agama (Alquran, perangkat
shalat, buku agama, pengajaran agama/baca-hafal-tulis
Alquran dan haji/umroh, (4) properti yang mencakup
rumah, tempat usaha, tanah, dan sawah, (5) pakaian,
peralatan dan perabot rumah tangga (mesin jahit, jam,
tempat tidur, lemari, perabot rumah lainnya, radio
dan televisi) dan (6) kombinasi beragam jenis mahar
di atas. Perhiasan emas diukur menurut standar gram.
Sedangkan mahar perhiasan non emas tidak dianalisis
karena jumlah kasusnya terlalu sedikit. Selain itu,
variasinya berimplikasi pada perbedaan nilai ekonomis
yang sulit untuk diukur.

Mahar uang diukur berdasarkan rupiah. Analisis
kuantitatif terhadap besaran mahar uang lintas waktu
sedikit banyak menghadapi kesulitan. Dalam catatan
KUA, mahar uang dibayar dalam bentuk rupiah. Karena
nilai rupiah sangat fluktuatif di pasar uang menurut
tahun, nilai rupiah dikonversi ke dollar USA. Pilihan
ini didasarkan pada konsep mata uang dunia yang
menjadikan dollar USA sebagai mata uang yang tidak
pernah dan tidak akan pernah didevaluasi. Jadi nilai
dollar akan stabil dalam lintasan waktu. Nilai dollar
terhadap rupiah ditentukan berdasarkan rata-rata harga
rupiah yang beredar dan berkembang setiap awal tahun.
Sementara kuantitas mahar perhiasan emas tetap diukur
menurut satuan gram.

Profil Sampel

Profil status marital sampel menampilkan informasi
yang menarik. Mayoritas istri (84,8 %) saat pernikahan
berstatus gadis. Hanya 77,4 % suami masih berstatus

jejaka dan selebihnya (22,6 %) berstatus pernah

(a) Menengah-atas mencakup arsitek, dokter, hakim, akuntan, camat,
pejabat eselon 3, diplomat biasa, dosen, pengacara, jaksa, direktur;
(b) Menengah-bawah mencakup pejabat eselon 4, wartawan, pegawai
BUMNY/D (biasa), manajer, PNS, lurah/kepala desa, apotiker, bidan,
perawat, guru SLTA/SLTP, pensiunan PNS/TNI/polisi, pedagang
menengah, seniman/artis, penceramah “berkelas”. Kelas Bawah dipisah
menjadi (a) Bawah-atas mencakup sopir, masinis, mandor, teknisi, montir,
tukang ojek, guru agama biasa, penjahit dan karyawan; (b) Bawah-bawah
yang mencakup tenaga keamanan (satpam), petani, buruh, tukang,
pembantu rumah tangga, tukang becek, tukang cukur, pesuruh, pelayan
warung-toko, tukang kebun, pelaut/nelayan dan kondektur/kenek.



20 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

menikah, baik duda atau sedang beristri. Mayoritas
(92,3 %) pernikahan adalah monogami dan sisanya 7,7
% adalah poligami.

Tren usia pengantin laki-laki dan perempuan sangat
berbeda. Mereka cenderung menikah di usia yang cukup
muda. Usia suami lebih tua dibanding usia istri. Rata-
rata usia pengantin laki-laki adalah 25,97 tahun dengan
standar deviasi (SD) 7,13 tahun. Rata-rata usia pengantin
perempuanadalah 20,98 tahun (SD 4,99 tahun). Besarnya
angka standar deviasi di atas memperlihatkan variasi usia
pernikahan yang ekstrim di kalangan sampel, terutama
di kelompok laki-laki. Ada sampel yang menikah di usia
yang cukup tua dan ada banyak perempuan pada usia
yang sangat muda sudah menikah. Usia minimum suami
15 tahun dan istri 13 tahun, sedangkan usia maksimum
suami 83 tahun dan istri hanya 55 tahun.

Usia menjadi faktor penting dalam seleksi calon
pasangan. Laki-laki selalu memilih istri yang berusia
lebih muda. Perempuan secara fisikal memang lebih
cepat terlihat lebih tua dibanding laki-laki. Namun
perbedaan usia, oleh laki-laki, sering dijadikan senjata,
minimal alat kontrol ideologis untuk menciptakan
dependensi istri pada suami. Bahkan ilmu psikologi
menganggap satu penyimpangan jika seorang laki-laki
mencintai perempuan yang berusia lebih tua (tragedi
oedipus complex). Bukti sinyalemen psikologis sangat
menonjol dalam studi ini. Hanya sebagian kecil laki-laki
menikahi perempuan yang berusia lebih tua, bahkan
jika terjadi perbedaan usia, perbedaan usia mereka tidak
mencolok. Misalnya, sekitar dua pertiga laki-laki berusia
31-35 tahun menikahi perempuan berusia < 25 tahun.
Bahkan 4,4 % laki-laki berusia > 36 tahun masih lazim

menikahi perempuan berusia < 20 tahun.

Tingkat pendidikan sampel tidak rendah, yaitu:
(1) 69 % sampel suami dan 62 % istri menamatkan
pendidikan minimal level SLTA. Bahkan minimal 28
% suami dan istri menamatkan satu jenjang pendidikan
tinggi. (2) Level pendidikan istri umumnya lebih
rendah dibanding dengan jenjang pendidikan suami.
Selain itu, hanya 9,7% laki-laki menikahi pasangan
yang berpendidikan lebih tinggi darinya (marry up).
Sebaliknya, perempuan sangat langka menikah dengan
laki-laki yang berpendidikan lebih rendah (marry
down).” Pola ini merata di setiap level pendidikan.
Bahkan semakin tinggi tingkat pendidikannya, laki-laki

semakin jarang menikahi pasangan yang berpendidikan

» Bambawale dan Ramanama, “Mate Selection in Inter-Religious
Marriages: An Indian Perspective,” dalam Indian Journal of Social Work,
Vol. 42, (2) (1981), h. 165-173; Martin, “A Comment on Whether
American Women Do Marry Up,” dalam American Journal of Sociology,
Vol. 35, (1972), h. 237.

lebih tinggi. Hal ini nampaknya terkait erat dengan
kesadaran ideologi superioritas laki-laki yang selalu
tidak mau berpasangan hidup dengan perempuan yang
melebihi keberadaannya.

Ada sisi keunikan profil status sosial suami dan istri
dalam studi ini. Suami (68%) dan istri (82%) umumnya
berasal dari keluarga kelas bawah. Lebih spesifik,
walaupun prinsip kafiah (kesetaraan, keserupaan dan
keserasian) menjadi kriteria memilih pasangan, laki-laki
cenderung tidak mencari istri yang berlatar kelas sosial
yang setara atau lebih darinya. Data menunjukkan
bahwa status sosial laki-laki cenderung lebih tinggi
dibanding dengan status sosial perempuan.

Sisi lain bahwa seseorang cenderung mencari calon
pasangan yang mempunyailatar belakang sosial, kultur dan
struktur pekerjaan yang serumpun dengan pekerjaannya.
Anak petani cenderung menikahi pasangan dari keluarga
petani, keluarga pedagang menikahkan anaknya dengan
keluarga pedagang, keluarga buruh menikahi anggota
keluarga buruh atau individu yang sederajat dengannya
dan pegawai negeri menikahi pegawai negeri. Tradisi
ini akan melembagakan hegemoni kultur tradisional
yang sangat tipikal dalam keluarga dan sekaligus
menghambat proses akselerasi mobilitas sosial via
proses pernikahan lintas suku dan status sosial. Intinya,
institusi pernikahan masih menjadi mesin sosial-kultural
utama untuk melestarikan tradisionalisme di masyarakat
Islam. Dengan kata lain, mobilitas, transformasi dan
alih pekerjaan via jalur proses pernikahan nampaknya

sulit diharapkan.

Temuan Penelitian
Tren Praktek Mahar

Di bagian awal disajikan jenis mahar yang diberikan
dalam pernikahan dan berturut-turut akan disajikan
jenis mahar dalam kaitannya dengan beberapa
variabel analisis. Ada dua model mahar yang dominan
dipraktekkan dalam studi ini, yaitu: (1) Tradisi mahar
dalam wujud perhiasan dan uang (79 %) sangat kental
dalam praktek pernikahan; (2) 17 % mahar berwujud
simbol agama (alat shalat, kitab suci, buku agama dan
ritus keagamaan). Selebihnya, 2,4 % mahar dalam wujud
properti, pakaian dan peralatan rumah tangga tanpa
dipadu dengan ketiga jenis pertama mahar di atas. Gejala
penggunaan simbol agama untuk mahar dalam penelitian
ini sangat berbeda dengan fenomena yang serupa di
Kalimantan Selatan.?® Di sana, komunitas Muslim,

3 Aini, “Mahar dalam Konteks Sosial-Budaya Muslim; Mahar dan
Status Sosial dalam Kehidupan Masyarakat Amuntai, Kalimantan-Selatan,”
dalam Khazanah: Majalah Iimiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, Vol.1
(6), (2002).



terutama pra 1990-an, tidak terbiasa menggunakan
objek simbol agama untuk dijadikan mahar.

Tren jenis mahar bervariasi menurut sejumlah variabel,
yaitu: (1) Tren penggunaan objek simbol agama untuk
mahar semakin dominan tahun 1990-an dan 2000-an.
Sebaliknya, tren mahar uang yang tinggi semakin tidak
populer. (2) Tren jenis mahar ini bervariasi menurut daerah
penelitian. Mahar uang tidak populer di Sumatera Barat
dan Jakarta. Sebaliknya, mahar simbol agama sangat
populer (70 %) di Sumatera Barat, namun model ini
tidak begitu lazim di daerah lain. Mahar dalam wujud
perhiasan umumnya tidak lazim (< 17 %) di semua
daerah penelitian, kecuali di Jakarta (42 %). Perbedaan
dan perubahan tren mahar jenis ini signifikan (p. <.01)
menurut faktor daerah atau tahun. Ringkasnya, tren
jenis mahar berkaitan erat dengan pengaruh tradisi dan
budaya yang berkembang di daerah penelitian.

Adapun jumlah mahar dalam wujud uang dan
perhiasan yaitu: (1) Besaran mahar dalam wujud uang
(dollar) sangat bervariasi. Rata-rata besaran mahar
uang berjumlah $ 16,71 (SD $ 80,45). Satu fakta yang
unik bahwa ada mahar uang dengan nilai minimum
kurang dari satu dollar. Dan sebaliknya, ada nilai
maksimumnya mencapai $ 2.565. (2) Rata-rata mahar
perhiasan berjumlah 9,3 gram (SD 9,35 gram). Nilai
minimum mahar perhiasan %2 gram dan maksimum
mencapai 105 gram. Ini artinya bahwa ada variasi yang
signifikan dalam praktek jumlah mahar di masyarakat.
Ada warga masyarakat yang memberi mahar uang atau
perhiasan dalam jumlah yang sangat besar, sementara
yang lainnya hanya memberi mahar dalam jumlah
yang sangat sedikit, sebatas untuk memenuhi standar
formalitas atau untuk makna yang lain. Perbedaan ini
nampaknya terkait dengan model pemaknaan mahar
dalam kehidupan umat Islam, terutama terkait dengan
variabel status sosial. Misalnya bagi warga perkotaan,
jumlah uang mahar lazim tidak dimaksudkan untuk
nilai nominal. Faktanya, jumlah uang sering hanya
dikaitkan dengan tanggal, bulan dan tahun pernikahan,
atau sebatas hanya untuk mencatat momentum
pernikahan. Sebaliknya, banyak orang desa menjadikan
mahar sebagai modal hidup keluarga baru dan untuk
biaya pernikahan.

Mahar dan Status Sosial

Studi ini bermaksud menguji korelasi praktek
mahar dengan beberapa variabel sosial, maka hasilnya
yaitu: (1) Jenis mahar uang, perhiasan dan simbol
agama berasosiasi signifikan (%*_1,735; p.<.01) dengan
status marital pengantin perempuan. (2) Mahar uang
lebih lazim untuk janda. Sebaliknya, mahar perhiasan

Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 21

dan objek bersimbol agama sangat lazim untuk gadis
tetapi tidak untuk janda. (3) Perbedaan jumlah mahar
uang dan perhiasan untuk gadis dan janda ini sangat
signifikan (p.<.01). (4) Nilai mahar uang untuk gadis
jauh lebih besar (83%) dibanding mahar janda. Namun
mahar janda ‘kembang’ tetap saja ada yang selangit,
mencapai $ 2.314, jauh di atas rata-rata jumlah mahar
uang standar untuk gadis. Satu hal yang menarik di sini
bahwa besaran mahar perhiasan untuk janda 27% lebih
berat dibanding mahar perhiasan untuk gadis.

Mahar
pertimbangan

diberikan kepada perempuan dengan
Apakah

praktek mahar berkorelasi signifikan dengan status

status  sosial keluarganya.
sosial keluarga istri? Tren jenis mahar model ini terbukti
bervariasi secara signifikan menurut status sosial istri,
yaitu: (1) Mahar dalam wujud simbol praktis tradisional
(uang dan properti) lebih dominan (51 %) diterapkan
oleh warga kelas bawah. (2) Mahar dalam wujud simbol
gaya penampilan (perhiasan) sebanyak 44% dipraktekkan
oleh warga kelas bawah. (3) Mahar dalam wujud simbol
agama (peralatan shalat, Alquran, buku agama dan ritus
keagamaan) lebih lazim dipraktekkan oleh masyarakat
kelas menengah. Uji Chi kuadrat (y* 82,45; p.<.01)
membuktikan asosiasi yang signifikan antara tren
umum jenis mahar dengan status sosial istri. Alhasil,
tren mahar sangat akrab dengan indeks status sosial
keluarga perempuan. Temuan ini perlu secara tentatif
diuji dari sudut pandang dan variabel sosial-ekonomi
lainnya, terutama untuk melihat konsistensi pengaruh
status sosial perempuan terhadap praktek mahar.

Secara transaksional, jenis dan besaran mahar adalah
replikasi kesepakatan atau hasil negosiasi kedua belah
pihak, suami dan istri, bahkan keluarga besar. Dalam
konteks ini, jenis dan besaran tidak dapat dipisahkan
dari tingkat kemampuan ekonomi laki-laki. Dengan kata
lain, variasi jenis dan besaran mahar dapat dinegosiasi
di banyak komunitas, seperti suku Banjar, Sasak,
Bima dan Bugis. Jika jenis atau jumlah mahar tidak
dapat disepakati, pertunangan seorang gadis bisa saja
berbuntut putus dan pernikahan otomatis gagal. Studi
ini membuktikan bahwa tren jenis mahar bervariasi
signifikan menurut faktor status sosial suami. Walau
signifikan (x> _ 11,34; p. < .01), variasi jenis mahar
tidak terlalu berkorelasi dengan status sosial suami
dibanding status sosial istri. Ini artinya bahwa tren prakeek
jenis mahar tidak begitu akurat untuk dapat diprediksi

berdasarkan variabel status sosial suami.

Apakah mahar berasosiasi dengan pendidikan suami
dan istri?. Pertama, tren mahar bervariasi signifikan
menurut tingkat pendidikan suami. Praktek mahar
uang mengalami penurunan signifikan seiring dengan



22 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

peningkatan pendidikan suami. Sebaliknya, intensitas
praktek mahar perhiasan mengalami peningkatan
seiring dengan peningkatan pendidikan suami. Variasi
tren praktek jenis mahar tersebut berasosiasi signifikan
dengan pendidikan suami. Data ini menunjukkan
bahwa variabel tingkat pendidikan suami menjadi
faktor determinan tren mahar. Misalnya suami dengan
latar belakang pendidikan SD hampir bisa dipastikan
(50%) akan memberi mahar dalam wujud uang dan
suami dengan latar belakang pendidikan tinggi hampir
dapat dipastikan (66 %) akan memberi mahar dalam

wujud perhiasan.

Kedua, tren praktek jenis mahar juga berkorelasi
signifikan (y*.198; p.< .01) dengan variabel tingkat
pendidikan istri. Bahkan trennya sangat mirip, jika
tidak dapat dikatakan identik dengan tren prakeek
mahar menurut level pendidikan suami. Jika tingkat
pendidikan bisa dijadikan satu indikator status sosial,
data ini sebetulnya sudah dapat mengindikasikan
temuan utama bahwa praktek mahar, dengan segala
variasinya, erat kaitannya dengan status sosial seseorang di
komunitas Muslim lintas daerah dan komunitas Muslim
di nusantara.

Ketiga, perkawinan monogami di masyarakat Islam
masih menjadi tipe ideal (93,3%). Sebaliknya, poligami
masih distigmatisasi, minimal dikelasduakan. Masyarakat
umumnya belum terbuka menerima praktek poligami.
Bahkan ada satu gejala bahwa poligami selalu dikaitkan
dengan perkawinan penuh rahasia, (bodong, tanpa
surat menyurat). Studi ini membuktikan bahwa tren
jenis mahar berkaitan erat dengan model perkawinan
(mono-poligami). Praktek mahar dalam wujud simbol
tradisional lebih sering diterapkan pada perkawinan
poligami. Sedangkan mahar simbol agama hampir dua
kali lebih sering dipraktek pada perkawinan monogami.
Ringkasnya, mahar dalam perkawinan poligami identik
dengan objek yang bernilai nominal dan intrinsik secara
ekonomi. Ini artinya bahwa poligami dan perkawinan
janda erat kaitannya dengan faktor ekonomi. Apakah
poligami bagi perempuan selalu bermotif ekonomi?
Ini satu pertanyaan yang menarik untuk diteliti lebih
lanjut.

Keempat, dalam tradisi sosial yang berpola eskriptif-
pewarisan,’ status sosial seorang anak sangat ditentukan
oleh jalur keturunan, tepatnya status sosial orang tua,

" Ada dua pola konstruksi status sosial, yaitu model diwariskan
(ascribed) dan dicapai (achieved). Model ascribed menckankan aspek
siapa anda (turunan), bukan apa anda (capaian). Masyarakat tradisional
menganut model pertama. Untuk model konstruksi status sosial, lihat
Stark, Sociology, (Belmont, California: Wadsworth Publishing Company,
1989), h. 244-245; Theodorson dan Lucille Theodorson, Sociology:
Principles and Applications, (St. Paul, MN, USA: West Publishing

terutama ayah dalam hegemoni sistem kekerabatan
patrilineal. Mayoritas masyarakat Muslim di tanah air
sangat kental mempertahankan model pencitraan status
sosial berbasis patrilinealisme. Studi ini membuktikan
bahwa status sosial ayah istri berkorelasi signifikan (y?
59,765 p.<.01) dengan tradisi praktek mahar. Praktek
pernikahan masyarakat kelas bawah akrab dengan
tren mahar bercorak objek tradisionalpraktis (uang/
perhiasan), sedangkan mahar dalam wujud simbol agama
sangat akrab dengan masyarakat kelas atas.

Ringkasnya, hipotesis pertama (tren praktek mahar
berasosiasi signifikan dengan status sosial) tidak dapat
terbantahkan. Namun tren fenomena kualitadif ini perlu
diuji silang dengan data kuantitatif. Apakah besaran
mahar dalam wujud uang dan perhiasan bervariasi
signifikan menurut status sosial dan tingkat pendidikan
suami dan istri?. Bagian berikut akan menguji secara
spesifik pengaruh sub-variabel status sosial suami dan istri
terhadap variasi besaran mahar. Untuk tujuan tersebut, uji

bivariate one way of anova akan dilakukan.

Tabel 1 : Uji ANOVA Jumlah Mahar Uang (Dollar)
dan Perhiasan
Menurut Pendidikan dan Status Sosial Suami-Istri
dan Orang tua Istri

A. MAHAR UANG B. MAHAR PERHIASAN

Status Sosial F Sig.  Status Sosial F Sig.
- . 1. Pendidikan
1. Pendidikan Suami 0,34 TS . 23,311  p.<.01
Suami
2. Status Sosial 12,19 p.<.01 2. Status Sosial 16,436 p.<.01
Suami Suami
3. Pendidikan Istri 2,07 TS 3. Pendidikan Istri 18,491  p.<.01
4 Starus Sosial Istri 19,87 p.<.01 i.[rsitatus Sosial 8,674 p.<.01
5. Pendidikan 0,976 TS
. . L. Avyah Istri
Catatan : TS = tidak signifikan 6. Starus Sosial 9,955  p.<0l
Ayah Istri

Tabel 1 (Bagian A) menyajikan informasi hasil uji
Anova tentang variasi praktek jumlah mahar uang dan
perhiasan menurut pendidikan, status sosial suami serta
status sosial orang tua istri sebagai berikut: (1) Satu fakta
yang menarik bahwa level pendidikan suami dan istri tidak
terkait langsung secara signifikan dengan variasi jumlah
mahar uang. Ini artinya bahwa praktek mahar uang tidak
dipengaruhi oleh variabel pendidikan suami atau istri. (2)
Variabel jumlah mahar uang bervariasi secara signifikan
menurut status sosial suami dan istri. Dengan kata lain,
jumlah mahar uang tidak terbukti berkorelasi signifikan
dengan tingkat pendidikan.

Apakah tren yang sama juga terbukti dalam kasus
jumlah mahar perhiasan? Hasil uji statistik (Bagian B)

Company, 1990), h. 189-191; WrightI1, et.als, Perspective: An Introduction
to Sociology, (Hinsdale, Illinois: The Dryden Press, 1975), h. 187-245.



menunjukkan realitas yang berbeda dengan data tentang
korelasi jumlah mahar uang dengan pekerjaan dan
tingkat pendidikan suami dan istri. Di sini jumlah
mahar perhiasan bervariasi signifikan menurut tingkat
pendidikan suami dan istri serta status sosial ayah
istri. Tetapi ia tidak bervariasi secara signifikan dengan
pendidikan ayah istri. Dengan kata lain, tren praktek
jumlah mahar uang dan perhiasan berbeda dalam hal
variabel penjelas. Jumlah mahar perhiasan dapat dijelaskan
dengan pendidikan suami dan istri serta status sosial
ayah istri. Sedangkan jumlah mahar uang tidak akurat
diprediksi dengan variabel pendidikan suami dan istri
serta status sosial ayah istri.

Terakhir, apakah variabel status sosial suami, istri dan
ayah istri berkorelasi signifikan dengan jumlah mahar
perhiasan?. Semua variabel status sosial terbukti berkorelasi
signifikan dengan besaran jumlah mahar perhiasan. Oleh
sebab itu, pertanyaan “Kenapa besaran jumlah mahar
uang tidak bervariasi secara signifikan menurut variabel
tingkat pendidikan” adalah isu yang harus dikritisi secara
khusus pada bagian analisis dan interpretasi berikut ini.

Interpretasi dan Refleksi

Berdasarkan temuan di atas maka perlu dianalisis
lebih kritis kenapa dan bagaimana mekanisme variabel
sosial dan kultural mempengaruhi corak praktek mahar
di masyarakat Muslim. Pertama, tren tradisi praktek
mahar mengalami perubahan yang signifikan seiring
perjalanan waktu. Teori modernisasi menegaskan bahwa
masyarakat mengalami perubahan linear, dari komunitas
sederhana yang identik dengan kelas bawah dan
bercirikan kehidupan tradisional-agraris, ke masyarakat
industri-teknologi yang cenderung mengapresiasi nilai-
nilai simbolik dalam kehidupan, baik simbol penampilan
aksesoris (perhiasan) atau simbol keagamaan. Masyarakat
Muslim Indonesia di tahun 1970-an masih sangat
tradisional dan terus bergumul dengan usaha pemenuhan
hajat ekonomi di tarap awal sejahtera. Di penghujung
abad XX dan di awal abad XXI taraf hidup masyarakat
mengalami peningkatan signifikan yang diikuti dengan
perubahan gaya dan orientasi pemaknaan hidup. Dalam
konteks peningkatan ini, orang mulai mengejar target
ritme hidup non material. Gaya hidup glamour mulai
menjadi ciri baru masyarakat yang sedang berkembang,.
Orang kaya baru tanpa malu bahkan bangga pamer gaya
hidup mereka yang sering berpenampilan berlebihan.

Secara subtantif, budaya penampilan telah menjebak
orang dalam kesadaran formalistik, sebatas indah di
level kulit namun hampa dan menipu di ranah batin.
Banyak fakta menguatkan bahwa budaya material dan
penampilan telah menggiring orang pada perasaan

Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 23

kehampaan makna hidup. Rumah tangga dengan warna
simbol material dan penampilan telah mengikis nilai-
nilai suci dan luhur pernikahan, yaitu nilai spiritual.
Akibatnya, dalam kehampaan batin banyak orang
berusaha menengok kembali signifikansi muatan nilai-
nilai religius dalam pernikahan. Bagi kelompok baru ini,
inisiatif dan awal proses pernikahan harus dibingkai,
dimaknai dan diboboti dengan nilai-nilai luhur. Dalam
kesadaran ini, penggunaan simbol keagamaan menjadi
satu pilihan dalam penentuan jenis mahar karena ia
dirasakan mampu meraih ulang nilai-nilai luhur yang
sempat terlupakan dalam pernikahan. Atas dasar alasan
ini, penggunaan objek bersimbol agama sebagai mahar
menjadi pilihan yang tepat.

Gejala penggunaan simbol agama untuk mahar juga
tidak bisa dipisahkan dari tren global refigious resurgence
hampir di setiap belahan dunia, pasca keruntuhan
hegemoni materialisme-hedonistik  terutama pada
masyarakat kelas menengah baru yang dicirikan dengan
tingkat pendidikan yang tinggi. Kelahiran kembali spirit
religius ini membisikkan kerinduan terhadap sentuhan
religius. Dalam bingkai kesadaran ini, masyarakat
perkotaan semakin lebih sering menggunakan mahar
dalam bentuk objek simbol agama dan perhiasan. Bahkan
belakangan ada kelompok sosial tertentu menjadikan
paket umroh dan haji sebagai mahar. Lebih dari itu,
ada orang kaya yang melaksanakan akad pernikahan
di tanah suci, di bawah naungan Ka‘bah, di sela-sela
mereka melaksanakan ibadah umroh.

Kedua, tradisi mahar juga erat kaitannya dengan
daerah tertentu. Mahar uang menjadi tradisi yang kuat
di Kalimantan Selatan. Mahar berbentuk objek simbol
agama dominan di Sumatera Barat. Di daerah yang
bercirikan kota metropolitan, seperti DKI Jakarta, mahar
perhiasan dan simbol keagamaan belakangan menjadi
semakin lazim. Variasi tren tradisi mahar menurut daerah
ini tidak dapat dipisahkan dari cara lokal memaknai
pernikahan. Masyarakat Banjar masih cenderung
menjadikan jumlah mahar sebagai indeks status sosial.
Dalam konteks ini ada perasaan malu jika anggota
keluarga menikah dengan mahar yang murah. Bahkan
ada keluarga perempuan lebih memilih membatalkan
lamaran daripada berniat mengurangi jumlah mahar.
Mabhar yang rendah bisa dinilai merendahkan martabat
keluarga perempuan. Dalam kasus seperti ini ada sindiran
sinis dari keluarga perempuan bahwa “harga sapi dan
kerbau saja lebih mahal dibanding jumlah mahar yang
diberikan”. Dengan kata lain, di saat masyarakat Banjar
tetap cenderung menilai mahar sebagai indeks nobilitas
keluarga besar, mahar yang tinggi akan selalu tetap
dibanggakan. Akibatnya, mahar yang mahal akan tetap



24 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

menjadi Zcon model praktek mahar di masyarakat asli
Banjar.

Berbeda dengan Muslim Banjar, Muslim Minang di
Sumatera Barat nampaknya tidak terbiasa mengaitkan
mahar dengan status sosial keluarga perempuan. Mereka
lebih melihat mahar sebagai proses pembentukan
keluarga baru yang memerlukan modal awal. Dari sudut
pandang ini, mahar yang tinggi dapat menyulitkan calon
pengantin laki-laki. Akibatnya banyak orang beranggapan
bahwa mahar yang tinggi tidak lebih penting dibanding
dengan modal biaya rumah tangga baru. Selain itu, Muslim
Sumatera Barat ,khususnya Padang Pariaman, masih
menganut asas dualisme hukum yang membedakan
antara mahar (dower) dan maskawin (dowry). Mengacu
pada fikih, tradisi Minang tetap mewajibkan mahar
yang harus diberikan pengantin laki-laki. Namun
tradisi bajapuik di Pariaman (nikah jemputan) juga
mewajibkan keluarga perempuan untuk membayar
sejumlah uang jemputan pada keluarga laki-laki, sejenis
konpensasi.** Dualisme norma mahar dalam tradisi
bajapuik ini mengisyaratkan bahwa pranata mahar
lebih dimaknai sebatas syarat formal pernikahan. Di
sini mahar tidak lazim dikaitkan dengan status sosial
keluarga perempuan. Akibatnya, mahar material-uang
tidak dibanggakan dalam kaitannya dengan kehormatan
keluarga. Di sini mahar bahkan dapat dimaknai secara
sederhana dan lebih bermakna simbolik daripada

pemaknaan hakikinya.

Ketiga, praktek mahar erat kaitannya dengan kelas
atau status sosial seseorang (baik pengantin laki-laki atau
perempuan). Dalam hal ini tradisi mahar dalam wujud
uang identik dengan kultur masyarakat kelas bawah.
Mereka umumnya menekuni pekerjaan tradisional,
sebagai petani, pelaut, nelayan, buruh, pekerja domestik,
sopir, masinis, mandor, tukang ojek, tukang becak,
penjahit, tukang cukur, karyawan rendahan, tenaga
keamanan dan kebersihan, pesuruh kantor, pelayan
warung/toko, tukang kebun, penjual makanan keliling,

kondektur dan kenek.

Pola praktek mahar uang ini secara teoritis dapat
dipahami dari perspektif ekonomi. Kecenderungan
bawah
sebagai mahar harus dipahami dengan logika praktis
pemenuhan kebutuhan dasar. Kehidupan kelas bawah
relatif sederhana dan masih terbatas pada pemenuhan

masyarakat  kelas untuk  memilih  uang

kebutuhan dasar. Dalam konteks ini uang menjadi
media yang sangat praktis untuk segala kebutuhan.
Intinya, harapan masyarakat kelas bawah umumnya
masih relatif sederhana yang tergambar dari tradisi praketis

32 Azwar, Matrilokal dan Status Perempuan dalam Tradisi Bajapuik,
(Yogyakarta: Galang Press, 2001), h. 69-97.

di atas. Dengan dinamika hidup dan kebutuhan yang
setba nyata dan sederhana, setiap sesuatu, termasuk
mahar, akan lebih dimaknai secara eksposisif, praktis dan
apa adanya, tanpa pemaknaan simbolik ideologis yang
lebih bernuansa gaya hidup glamour.

Bagi masyarakat kelas bawah, persoalan utama adalah
pemenuhan kebutuhan dasar yang diatasi secara praktis
dan instan dengan uang. Sejauh ini uang dianggap
dapat dijadikan alat tukar secara cepat dan ringkas guna
memenuhi kebutuhan dasar. Uang memiliki nilai prakeis
yang sangat tinggi jika dibandingkan dengan perhiasan,
apalagi perangkat alat shalat dan Alquran yang tidak
bernilai ekonomi. Ini artinya bahwa untuk menjadikan
perhiasan sebagai alat tukar transaksi, pemilik perhiasan
harus terlebih dahulu menjualnya. Dari sisi ini perhiasan
kurang memiliki nilai praktis dan objek simbol agama
tidak bernilai ekonomi. Akibatnya, di masyarakat yang
kuat mempertahankan budaya material praktis, uang
tetap menjadi pilihan utama untuk mahar dan uang
sulit dapat dikonpensasi dengan objek-objek yang hanya
bersimbol penampilan. Tafsiran ini sejalan dengan
hegemoni tradisi dan kultur uang sebagai indikator
status sosial di banyak masyarakat Muslim tanah air.

Keempat, praktek besaran mahar, terutama perhiasan,
selalu identik dengan variabel status sosial pengantin
laki-laki dan perempuan serta ayahnya. Realitas ini
harus dipahami dari kultur dan struktur sosial mayoritas
Muslim Indonesia. Sudah menjadi bagian dari tradisi
komunitas, misalnya Aceh, Banjar, Sasak, Bima, Bugis
dan Arab, terutama bahwa walaupun jumlah mahar
dapat dinegosiasikan antara keluarga calon pengantin
laki-laki dan perempuan, namun keluarga perempuan
faktanya adalah sebagai pihak yang sangat menentukan
bentuk dan besaran mahar. Pada kasus ekstrim, proses
pernikahan tidak jarang terpaksa dibatalkan hanya karena
tidak tercapai kesepakatan besaran mahar pada tahapan
proses negosiasi mahar setelah lamaran diterima. Namun
belakangan, terutama di masyarakat perkotaan yang kuat
menjaga citra kehormatan keluarga, orang tua cenderung
tidak lagi menekankan unsur besaran mahar. Semuanya
lebih diserahkan kepada anak-anak. Cerita pertunangan
yang putus hanya karena tidak tercapai kesepakatan
harga mahar sudah jarang terdengar. Namun karena
mahar masih dinilai sebagai citra kehormatan keluarga,
masalah ini tetap krusial dalam perencanaan pernikahan
di banyak masyarakat Islam.

Orang dapat saja memaknai nilai sosial mahar
secara beragam. Namun dapat disepakati bahwa
pada masyarakat yang kuat memaknai mahar sebagai
citra nobilitas keluarga, besaran mahar merupakan
satu indeks penting ekspresi status sosial. Tampilan



wajah atau pendidikan boleh saja ’pas-pasan’ menurut
standar umum, tetapi jika seorang perempuan berasal
dari keluarga terhormat maka jumlah maharnya bisa
dipastikan cukup besar atau mewah. Besaran mahar
ini dapat dipahami dari nilai simbolik dan praktisnya.
Secara praktis, mahar sering dijadikan kapital awal bagi
pasangan baru untuk menyiapkan kebutuhan berumah
tangga. Secara sosial, mahar di banyak masyarakat
Muslim sering digunakan untuk membeli kebutuhan
perangkat tempat tidur, pakaian, perlengkapan lain dan
persiapan resepsi perkawinan. Semakin besar jumlah
mahar tentu semakin leluasa pengantin perempuan
dan keluarganya untuk membeli kebutuhan perayaan
pernikahan. Saat dekorasi rumah atau kamar pengantin
dan aura perhelatan walimah al-urs sering dijadikan ajang
pamer gengsi, prestise seorang perempuan, terutama
keluarganya, kesadaran ideologis kelas sosial ini akan
selalu memotivasi seseorang untuk mendapatkan jumlah
mahar yang besar untuk memuaskan hasrat pamernya.

Selain itu perlu dicatat bahwa warga masyarakat

tertentu, terutama mereka yang masih menilai
mahar sebagai indeks status sosial, sudah terbiasa
membicarakan nilai atau harga mahar pengantin yang
dirayakan. Besaran mahar sering menjadi bahan laris
obrolan undangan. Dalam konteks ini tidak jarang ada
saja orang yang mencibir atau mencemooh keluarga yang
menentukan harga mahar terlalu rendah. Mahar yang
tinggi memang tidak salah, tetapi mahar sederhana,
dalam Islam, lebih ditekankan secara fikih. Namun
tradisi lokal sering membelokkan prinsip dasar mahar.
Jika awalnya mahar difungsikan sebagai wujud ekspresi
kasih sayang, ketulusan, keseriusan dan segala hal-hal
yang positif secara moral untuk keperluan perempuan,
praktek mahar di banyak masyarakat Islam sering
mengabaikan anasir nilai-nilai moral tersebut. Di sini
fikih tradisional yang didasarkan pada kaidah al-4dah
mubakkamah ikut melegitimasi konstruksi mahar
tradisional ini. Misalnya dalam fikih dikenal dengan
mahr mitsl (mahar semisal) dimana mahar diharapkan
sesuai dengan standar kebiasaan lokal mengenai jenis
atau besaran mahar. Pemaknaan mahar secara ekonomi
dan formalistik ini tentu mereduksi kedalaman konsep
mahar dalam Islam.

Ada hal lain yang harus diperhatikan dari studi ini
yaitu perbedaan konsep ideal mahar Islam dengan
prakteknya di masyarakat Muslim. Fakta di banyak
komunitas, pemaknaan mahar lebih menekankan aspek
sosial (dimensi profan) ketimbang unsur moral agama.
Karenanya, semakin kesadaran akan nilai status sosial
terus menghantui spirit kebanggaan sescorang, maka
dorongan untuk menginginkan (memberi/menerima)

Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 25

jumlah mahar yang banyak atau tinggi akan terus hidup
di masyarakat. Merujuk hasil studi ini, mahar dalam
tradisi Muslim Banjar dan beberapa masyarakat lainnya
seperti Sasak, Bugis, Mandar dan Arab, masih terus akan
lebih dimaknai sebagai indeks status sosial ketimbang
penegasan unsur moral dan spiritualnya, walaupun skala
penekanan prioritas makna mahar seperti ini sudah
relatif mencair.

Kelima, secara sosiologis, intervensi orang tua sulit
dihindarkan untuk dijadikan bahan pertimbangan bagi
seorang anak, terutama anak gadis, saat menentukan
jenis dan jumlah mahar pernikahannya. Ini artinya
bahwa penelitian sosiologis tentang praktek mahar harus
mengaitkannya dengan status sosial keluarga perempuan.
Ini krusial karena faktor tersebut secara statistik sangat
menentukan corak perwajahan praktek mahar di
masyarakat, sebagaimana juga ditemukan Korson dalam
penelitiannya di komunitas Muslim Pakistan.

Ada perbedaan yang menarik antara hasil studi ini
dengan hasil penelitian di sejumlah negara anak benua
Asia Selatan. Jika mahar dalam wujud maskawin sangat
tinggi (selangit, excessive, mematikan) di Asia Selatan,
hasil penelitian ini tidak menemukan fenomena yang
serupa di tanah air. Jumlah maksimal mahar uang relatif
tidak terlalu tinggi ($ 2.565) dan masih di kisaran standar
umum. Faktanya, jika terlalu tinggi, calon pengantin
laki-laki tidak jarang tidak akan memaksakan diri untuk
tetap menikahi perempuan pilihannya. Romantisisme
dan keterbukaan orang tua terhadap perubahan menjadi
faktor penting dalam konstruksi tren jumlah mahar di
tanah air. Ini menjadi satu perbedaan tren mahar di tanah
air dibanding tren yang mapan dan lestari di Pakistan dan
India. Secara umum, karena prinsip ideologis, besaran
maskawin dan juga mahar di anak benua Asia Selatan
sulit dinegosiasi. Dan sebaliknya praktek mahar di tanah
air lebih lentur sebagai hasil negosiasi. Walaupun pada
komunitas tertentu, banyak keluarga yang arogan dan
secara sepihak menetapkan jenis dan besaran mahar, akhir-
akhir ini keluarga dan kedua pengantin begitu terbuka
memaknai mahar. Sikap terbuka seperti ini menjadi
faktor utama untuk menjelaskan tren perubahan mahar
lintas waktu terutama akhir-akhir ini pada kalangan
generasi kelas menengah baru di tanah air.

Keenam, perkembangan tren penggunaan mahar
objek bersimbol agama merupakan fakta yang menarik
di tanah air walaupun kasus seperti ini pernah terjadi
di era Rasulullah Saw. Namun hal yang menarik adalah
frekuensi dan intensitas tren pergeserannya dari uang
dan objek lain yang bernilai praktis ke arah penggunaan
simbol-simbol agama. Belakangan simbol agama semakin
diminati untuk mahar. Gejala ini terlihat dari peta



26 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

global dalam hal polarisasi keberagamaan di masyarakat.
Banyak bukti yang menunjukkan kesemarakan aktivitas
keagamaan di kalangan generasi muda. Dalam sezing ini
orang menjadi terdorong menggunakan simbol-simbol
agama sebagai mahar. Logikanya sederhana. Seiring
dengan kemunculan ulang kesadaran peran agama dalam
hidup seseorang maka pemberian mahar yang bersimbol
agama di awal perkawinan (momentum yang bersejarah
karena pengantin disebut raja sehari) diharapkan dapat
menyadarkan kedua mempelai untuk selalu hidup
rukun dan damai dalam naungan payung ilahiah yang
tersimbolisasi via instrumen alat shalat dan kitab suci.

Ketujuh, kenapa besaran mahar sangat terkait dengan
status marital perempuan?. Dalam hal ini, besaran mahar
janda secara statistik jauh lebih kecil dibanding dengan
mahar gadis walaupun besaran mahar perhiasan janda
secara umum di atas rata-rata mahar perhiasan gadis. Hal
ini dapatdijelaskan dari sistem sosial dan budaya patriarki.
MasyarakatIndonesiasangat patriarkis dan tidak memberi
ruang kebebasan yang besar kepada perempuan untuk
menentukan pilihan dalam kehidupannya terutama
janda. Ruang gerak janda sangat terbatas. Stereotip dan
stigmatisasi sosial serta kultural selalu mengintai setiap
pergerakan janda. Label buruk lumrah disematkan
kepada janda yang lincah atau gesit. Ada istilah janda
genit untuk menunjuk janda yang mobile dan progresif.
Secara kultural, masyarakat belum dapat menerima
dengan baik jika ada perempuan, terutama janda, yang
kasak-kusuk berinisiatif mencari pasangan hidupnya.
Akibatnya posisi tawar janda sangat lemah di pasar jodoh.
Janda dipaksa oleh kultur, keadaan dan sistem sosial
untuk terus menunggu jodohnya, bahkan terkadang
dengan segala kepasrahan harus menerima lamaran laki-
laki yang sudah beristri. Nasib tragis perempuan tidak
berhenti sampai di sini. Secara tradisional, perempuan
sering tidak dilibatkan dalam proses negosiasi penentuan
mahar dan inisiasi perkawinan. Di sini keluarga adalah
pihak yang paling berperan. Karena sering didera rasa
malu, pihak keluarga lazim mendorong anak jandanya
untuk cepat menikah walaupun dengan mahar yang
rendah atau menikah secara bodong.

Status janda sering distigmatisasi sebagai akar
kegagalan perrnikahan. Dalam konteks ini masyarakat
masih cenderung menghujat perempuan untuk setiap
ada kasus perceraian terlepas apapun faktor pemicunya.
Stereotipe ini menyudutkan janda pada posisi yang
sulit di pasar jodoh dan negosiasi mahar. Akibatnya
kepasrahan sulit terelakan dalam kehidupan perempuan
saat menentukan jodoh dengan status jandanya. Kelakar
pejoratifmasih sering terdengar bahwa “kalau ada laki-laki

—walaupun tua renta— yang mau menikahi janda maka

itu sudah untung”. Stigmatisasi status janda tergambar
pada cara masyarakat Muslim merayakan resepsi
pernikahan janda. Perayaan pernikahan janda dilakukan
sangat sederhana dengan persiapan seadanya atau tanpa
perayaan. Keadaan sulit ini nampaknya menjadi penyebab
utama kenapa banyak janda merelakan jodohnya jatuh
ke tangan laki-laki yang sudah beristri seperti terlihat
pada studi ini. Banyak janda terpaksa menerima nasib
sebagai ‘madu’ yang harus rela dengan cap merebut
suami orang. Dengan posisi tawar ini perempuan sulit
menetapkan standar ideal untuk memenuhi kebutuhan
pernikahannya. Faktor ideologis ini nampaknya bisa
menjelaskan kenapa mahar janda jauh lebih murah
ketimbang mahar gadis.

Penutup
Dalam ilmu fisika dijelaskan bahwa bentuk benda

cair, seperti air, dipolakan berdasarkan wadah yang
menampungnya terutama saat dipadatkan. Bahkan juga
dalam hal penampakan warnanya. Misalnya air yang
sesungguhnya bening nampak berwarna biru saat ia
ditampung di gelas biru. Bentuk es akan mengikuti pola
pembungkus atau tempatnya. Adonan kue akan dipola
baku sesuai dengan bentuk loyang cetakannya seperti
beragam bentuk biskuit yang lucu dan disukai anak-

anak.

Hukum di ranah nilai-nilai moral seperti benda cair.
la lentur, fleksibel dan mengalir mengikuti arus dan
ritme format lokal. Secara sosiologis, struktur sosial dan
budaya menjadi faktor penting dalam konstruksi atau
formalisasi hukum terutama di level institusionalisasi.
Seorang antropolog hukum, Bohanan, menegaskan
bahwa hukum positif adalah replikasi aturan yang hidup
(living law) di masyarakat. Saat suatu hukum asing
diadopsi oleh regim baru maka ia akan selalu dimaknai
dan dikonstruksi sesuai dengan cetak biru norma tradisi
lokal. Di sini tidak ada hukum asing yang sungguh
original sesuai standar lamanya tanpa ia dipola menurut
sentuhan citra dan format lokal yang baru.

Pranata mahar adalah satu instrumen hukum yang
original Islam. Ia memiliki genre yang khas Islam di basis
nilai-nilai moral. Namun sebagai bentuk pemberian
konpensasional mahar bukan sebuah norma yang asing
bagi masyarakat asli Indonesia. Institusi pernikahan di
nusantara sebelum Islam datang sudah lama mengenal
norma pemberian pra marital. Setiap adat lokal memiliki
aturan tentang syarat kesahihan pernikahan. Salah
satunya adalah aturan tentang pemberian yang harus
diserahkan ke pihak yang dinilai dirugikan sebagai
akibat perkawinan. Jenis objek yang diberikan sangat
beragam. Di sini pemberian dianggap sebagai satu upaya



pemulihan (restitusi) kerugian yang dialami pihak tertentu.
Misalnya karena pengantin laki-laki akan menjadi aset
atau instrumen ekonomi keluarga perempuan di ranah
Padang Pariaman, perkawinan ala bajapuik tetap eksis
dan terus ditaati oleh Muslim Minang walaupun fikih
tidak mengenal tradisi mahar ala bajapuik. Alhasil,
hukum baru saat diadopsi oleh satu masyarakat ia akan
selalu diformat baku dalam bingkai normatif lokal.

Refleksi teoritis ini sejalan dengan sinyalemen Ibn
Qayyim yang dikutip di awal tulisan. Lalu apakah
eksistensi hukum Islam, seperti kasus mahar, harus
distandarisasi sesuai kerangka formalitas norma lokal?.
Jika demikian, kita sulit menolak teori resepsi ala
ilmuan Belanda yang menegaskan bahwa hukum Islam
akan menjadi hukum positif di tanah air ketika ia telah
diterima atau tidak bertentangan dengan norma adat
setempat. Hazairin menilai pendapat ini sebagai sebuah
teori konspirasi iblis karena ia dinilai mempecundangi
hukum Islam. Menurutnya, keberadaan hukum Islam
di atas hegemoni hukum adat atau dengan kata lain
eksistensi hukum Islam di ranah lokal-praktekal tidak
harus terlebih dahulu diterima adat. Hukum Islam tetap
sebagai hukum positif di satu komunitas adat walaupun
ia bertentangan dengan standar adat.

Hazairin nampaknya mengingkari fakta bahwa
banyak hukum Islam yang memakai format lokal
walaupun ia tidak kehilangan spirit moralnya. Secara
sosiologis, tidak salah jika hukum Islam dibingkai sesuai
format lokal. Formalisasi hukum Islam seperti mahar
sebagai contoh nyata. Apakah teoritisasi ini mendistorsi
dan mereduksi universalitas hukum Islam?, Apakah
hukum Islam bersifat lokal?. Mengacu pada gagasan Ibn
Qayyim, nilai-nilai moral hukum Islam, menurut hemat
penulis, tetap universal, hanya struktur formalnya yang
bercorak lokal. Akhirnya wacana sosiologi-antropologi
hukum mampu menjelaskan variasi tren praktek hukum
mahar di tanah air sesuai dengan faktor struktur sosial
dimana pranata mahar diterapkan. Dari sisi ini adalah
benar bahwa hukum, menurut seorang mantan hakim
agung Amerika Serikat, bukan satu kompilasi konstruk
logis yang ahistoris-asosiologis, tetapi ia adalah refleksi
rangkaian pengalaman yang menyejarah. Hukum adalah
hasil pergumulan banyak kekuatan sosial, kultural,
politik, juga agama.

Ringkasnya, setiap hukum selalu memiliki dimensi
lokalitasnya walaupun ia diadopsi dari genre tradisi dan
sistem yang sangat berbeda dengan konteks barunya.
Llewellyn dengan mengikuti logika mazhab sejarah ala
rintisan Von Savigny lebih jauh menegaskan bahwa
hukum adalah suatu bagian integral dari kebudayaan.
Akibatnya analisis kritis terhadap hukum tidak boleh

Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 27

menyerabutnya dari anasir diskursif dan konstrukeif
lokalnya. Dalam hal ini, secara sosiologis, relasi antara
hukum dan masyarakat seperti dua sisi mata uang yang
keberadaan makna salah satu sisinya sangat ditentukan
oleh nilai sisi yang lain. Hukum adalah cerminan
struktur sosial. []

Pustaka Acuan

Afzal, Sarwat dan Imtiaz Subhani, 70 Estimate an
Equation Explaining the Determinants of Dowry, Iqra
University, 2009.

Aini, Noryamin, “Mahar dalam Konteks Sosial-Budaya
Muslim; Mahar dan Status Sosial dalam Kehidupan
Masyarakat Amuntai, Kalimantan-Selatan,”
dalam Khazanah: Majalah Ilmiah Keagamaan dan
Kemasyarakatan, Vol.1 (6), (2002).

Amin, Sajeda, dan Mead Cain. “The Rise of Dowry
in Bangladesh” dalam 7he Continuing Demographic
Transition, Gavin W. Jones, et.als.,eds., Oxford:
Oxford University Press, 1997.

Anderson, Siwan, “The Economics of Dowry and
Brideprice,” dalam journal of Economic Perspectives,
Vol. 21 (4) (2007).

———————————— , “Why Dowry Payments Declined with
Modernization in Europe but Are Rising in India,”
dalam Journal of Political Economy, Vol. 111 (2),
(2003).

———————————— , Dowry and Property Rights, Department of
Economics, University of British Columbia, Canada,
(August 2004).

Arunachalam, Raj dan Trevon D. Logan,“On the
Heterogeneity of Dowry Motives.” National Bureau of
Economic Research, Working Paper 12630, (2000).

Azwar, Welhendri, Matrilokal dan Status Perempuan
dalam Tradisi Bajapuik, Yogyakarta: Galang Press,
2001.

Bambawale, U. dan A. Ramanama, “Mate Selection in
Inter-Religious Marriages: An Indian Perspective”,
dalam Indian Journal of Social Work, Vol. 42, (2)
(1981).

Blenkhorn, Lindsey E., “Notes: Islamic Marriage
Contracts in American Courts: Interpreting Mahr
Agreements as Prenuptials and Their Effect on
Muslim Women,” dalam Southern California Law
Review, Vol. 76 (2002).

Bloch, F. dan Vijayendra Rao. “Terror as a Bargaining
Instrument: A case Study of Dowry Violence in Rural
India,” dalam 7he American Economic Review, Vol. 92
(4), (2002).

Bumiller, E.E, May You Be the Mother of A Hundred Sons,
New Delhi: Penguin, 1992.



28 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Carolina, Ifeka, “Hierarchical Women: The ‘Dowry’
System and Its Implications among Christians in
Goa,” dalam Contributions to Indian Sociology, Vol.
23 (2) (1989).

Chowdhury, Farah D., “Dowry, Women, and Law in
Bangladesh,” dalam International Journal of Law and
Policy Family, Vol. 24 (2), (2010).

Crone, Patricia dan Martin Hinds, God's Caliph: Religious
Authority in the First Centuries of Islam, Cambridge:
Cambridge Univesity Press, 1986.

Dalmia, “The
Institution of Dowry in India: Why It Continues
to Prevail,” dalam journal of Developing Areas, Vol.
38 (2).

Dutton, Yasin, Asal Mula Hukum Islam: Alquran,
Muwatta, dan Praktik Madinah, diterjemahkan oleh
M.Mautfur, Jogjakarta: Islamika, 2003.

El Fadl, Khaled M. Abou, Atas Nama Tuban: Dari Fikib
Ororiter ke Fikih Ororitatif, diterjemahkan oleh R.
Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi, 2004.

Esteve-Volart, Berta, 2004. “Dowry in Rural Bangladesh:
Participation as Insurance against Divorce” (diunduh

Sonia dan Pareena G. Lawrence,

dari  http://dept.econ.yorku.ca/%7Eberta/dowry_
web.pdf).

Fournier, Pascale, “Flirting with God in Western Secular
Courts: Mahr in the West,” dalam International
Journal of Law, Policy and the Family,” Vol. (2009).

Freeland, Richard, “The Islamic Institution of Mahr
and American Law,” dalam Gonzaga Journal of
International Law, Vol. 4 (1) (2000-01).

Geertz, Hildred, 7he Javanese Family: A Study of Kindship
and Socialization, New York: The Free Press of
Glencoe, 1961.

Gray, Robert F “Sonjo Brideprice and the Question
of African “Wife Purchase,”
Anthropologist, Vol. 62 (1), (1960).

Greenberg, Judith G. “Criminalizing Dorwy Deaths;
The Indian Experience,” dalam Journal of Gender,
Social Policy and the Law, Vol. 11 (2) (2003).

Grusky, David B., Social Stratification: Class, Race, and
Gender in Sociological Perspective, Boulder, Colorado:
Westview Press Inc., 1994.

Gupta, Nidhi, “Women’s Human Rights and the Practice
of Dowry in India; Adapting A Global Discourse to
Local Demands,” dalam Journal of Legal Pluralism,
Vol. 48, (2003).

Guzzetti, L., “Dowries in Fourteenth-Century Venice,”
dalam Renaissance Studies, Vol. 16 (4), (2002).

Haderiva, Kajian terhadap Pemberian Mabar yang Tinggi
pada Masyarakat Adat Bugis di Kota Sebatik; Ditinjau

dalam American

dari Hukum Islam (Studi Kasus di Kecamatan Sebatik,
Kabupaten Nunukan, Kalimantan Timur), Skripsi,
Malang: Universitas Muhammadiyah, 2006.

Hammudah, ‘Abd al-Ati, 7he Family Structure in Islam,
Indianapolis: American Trust Publication, 1977.

Heyer, ]. “The Role of Dowries and Daughters’ Marriages
in the Accumulation and Distribution of Capital
in a South Indian Community,” dalam Journal of
International Development, Vol. 4 (4), (1992).

Hugq, Lopita dan Sajeda Amin, “Dowry Negotiations
and the Process of Union Formation in Bangladesh:
Implications of Rising Education,” Unpublished
Manuscript, 2001.

Jawziyyah, al-, Ibn Qayyim, Syams al-Din Abi ‘Abd
Allah Muhammad ibn Abi Bakr, 7ldm al-Muwaqqi‘in
an Rabb al-’Aldmin, Kairo: Muthabaah al-Islim,
1980.

Korson, H.J. “Dower and Social Class in an Urban
Muslim Community,” dalam Journal of Marriage
and the Family, Vol. 29, (3) (1967).

————————— , “The Roles of Dower and Dowry as Indicators
of Social Change in Pakistan,” dalam Journal of
Marriage and the Family, Vol. 30 (4), (1968).

Kressel, G.M, “Brideprice Reconsidered,” dalam Current
Anthropology, Vol. 18 (3), (1977).

Kumari,R, Brides are Not for Burning. Dowry Victims in
India. Radiant Publishers, 1989.

Lambiri-Dimaki, J. “Dowry in Modern Greece: An
Institution at the Crossroads between Persistence
and Decline” dalam 7he Marriage Bargain: Women
and Dowries in European History, Marion A. Kaplan,
ed., New York: Havorth Press, 1985.

Levy, Reuben, 7he Social Structure of Islam, Cambridge:
The University Press, 1962.

Martin, D., “A Comment on Whether American
Women Do Marry Up,” dalam American Journal of
Sociology, Vol. 35, (1972), h. 237.

Mehdi, Rubya, “Danish Law and the Practice of Mahr
among Muslim Pakistanis in Denmark” dalam
International Journal of the Sociology of Law, Vol. 31
(2003).

Moors, Annelies, “Women and Dower Property in
Twentieth-Century Palestine: The Case of Jabal
Nablus,” dalam Islamic law and Society, Vol. 1 (3),
(1994).

Nishimura, Y.,
Nagarattars in South India,” dalam Conzributions to
Indian Sociology, Vol. 28 (3), (1994).

Oldenburg, Veena, “Dowry Murders in India:
A Preliminary Examination of the Historical

“Marriage Payments among the



Evidence,” dalam Women’s Lives and Public Policy:
The International Experience, Meredith Turshen and
Briavel Holcomb, eds, Westport, CT: Greenwood
Press, 1993.

Oman, Nathan B. “Bargaining in the Shadow of God’s
Law: Islamic Mahr Contracts and the Perils of Legal
Specialization,” William & Mary Law School Research
Paper, No. 09-46 (diunduh dari hetp://ssrn.com/
abstract=1586433).

Papps, Ivy, “The Role and Determinants of Bride-
Price: The Case of a Palestinian Village,” Current
Anthropology, Vol. 24 (2), (1983).

Qaththan, al-, Manna', a/-Tasyri* wa al-Figh fi al-Islim:
Tarikhan wa Manhajan, BayrGr: Muassasah al-
Risalah, 1982.

Rao, Vijayendra, “Dowry Inflation’ in Rural India: A
Statistical Investigation,” dalam Population Studies,
Vol. 47 (2), (1993).

Rao, Vijayendra, dan V.N. Rao, “The Dowry System
in Indian Marriages: Attitudes, Expectations and
Practices,” dalam International Journal of Sociology of
the Family, Vol. 10 (Jan-June), (1980).

Reimer. E, “Women, Dowries, and Capital Investment
in Thirteenth-century Siena,” dalam 7he Marriage
Bargain: Women and Dowries in European History,
M. Kaplan, ed, New York: Havorth Press, 1985.

Ribka, P. Diana, Tindak Kekerasan terhadap Perempuan
dalam Keluarga, Tesis Master, Jakarta: Program Studi
Kajian Wanita, Pascasarjana Universitas Indonesia,
1988.

Roa, Vijayendra, “The Rising Price of Husbands: a
Hedonic Analysis of Dowry Increases in Rural
India,” dalam Journal of Political Economy, Vol. 101,
(1993).

Rodrigues, Ana M.S.A., “For the Honor of Her Lineage
and Body: The Dowers and Dowries of Some Late
Medieval Queens of Portugal,” dalam e-/PH, Vol. 5,
(1), (Summer, 2007).

Rudd, Jane, “Dowry-Murder: An Example of Violence
against Women,” dalam Women’s Studies International
Forum, Vol. 24, (5), (2001).

Saller, Richard P. “Roman Dowry and the Devolution
of Property in the Principate,” dalam Classical
Quarterly, Vol. 34 (1), (1984).

Samaluthi, as-, Nabil. M. Taufik, Pengarubh Agama
terhadap Struktur Keluarga, diterjermah kan oleh
Anshori Umar Sitanggal, Surabaya: Bina Ilmu,
1991.

Sandanshiv, D.N. dan ]J. Mathew. “Legal Reform in
Dowry Laws,” dalam Kalis Yug: Empowerment, Law
and Dowry Death, R.Jethmalani, ed, New Delhi:

Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam 29

HarAnand, 1995.

Saroja, K. dan S.M. Chandrika “Income and Dowry:
Some Revealing Connections,” dalam Indian Journal
of Social Work, Vol. 52 (April), (1991).

Siddiqui, Mona, “Mahr: Legal Obligation or Rightful
Deman?,” dalam Journal of Islamic Studies, Vol. 6 (1),
(1995).

Singh, Rakesh K., “Law of Dower (Mahr) in India,”
dalam Journal of Islamic Law and Culture, Vol. 12,
(1), (2010).

Sirohi, Seema, Siza’s Curse, Stories of Dowry Victims, New
Delhi: HarperCollin Publishers India, 2003.

Sitaraman, Bhavani, “Law as Ideology:Women, Courts
and ‘Dowry Deaths’ in India,” dalam /nternational
Journal of the Sociology of Law, Vol. 27, (1999).

Stark, Rodney, Sociology, Belmont,
Wadsworth Publishing Company, 1989.

Stone, Linda dan Caroline James “Dowry, Bride Burning

California:

and Female Power in India,” dalam Gender in Cross-
Cultural Perspectives, Caroline B. Brettell and Carolyn
E Sargent, eds., New Jersey: Prentice Hall, 1997.

Stuard, Susan M., “Dowry Increase and Increments in
Wealth in Medieval Ragusa (Dubrovnik),” Journal
of Economic History, Vol. 41 (4), (1981).

Sujatmiko, Iwan Gardono, “Stratifikasi Sosial dan
Mobilitas Sosial,” dalam Jurnal Sosiologi Indonesia,
No. 1, (1996).

Suran, Luciana, at.al., “Does Dowry Improve Life for
Brides? A Test of the Bequest Theory of Dowry in
Rural Bangladesh,” Policy Research Division Working
Paper No. 195, (Population Research Council, Inc.,
2004).

Suytithi, al-, Jalal al-Din Abd al-Rahman ibn Abi Bakr,
Ikhtilaf al-Madzihib, ‘Abd al-Qayyim Muhammad
Syafi‘al-Basthawi, ed. Kairo: Dar al-I‘tishdm, 1987.

Syah Wali Allah, Ahmad ibn ‘Abd al-Rahim al-Fartqi
al-Dahlawi, al-Inshif f Bayin Sabab al-Ikhtilaf fi
al-Abkim  al-Fighiyyah, Kairo: al-Mathba‘ah al-
Salafiyah, 1385 H.

Tambiah, Stanley ], “Bridewealth and Dowry Revisited:
The position of Women in Sub-Saharan Africa and
North India,” dalam Current Anthropology, Vol. 30
(4), (1989).

——————————— , “Dowry and Bridewealth and the Property
Rights of Women,” dalam Bridewealth and Dowry,
Jack Goody dan Stanley J. Tambiah, eds. London:
Cambridge University Press, 1973.

Theodorson, George dan Lucille Theodorson,
Sociology:Principles and Applications, St. Paul, MN,
USA: West Publishing Company, 1990.



30 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Upadhya, C.B., “Dowry and Women’s Property in
Coastal Andhra Pradesh,” dalam Contributions to
Indian Sociology, Vol. 24 (1), (1990).

Wani, M.A. The Islamic Institution of Mahr: A Study of
Irs Philosophy, Working and Related Legislations in the
Contemporary World, Kashmir, Upright Study Home,
1996.

Wright, Burton, et.als, Perspective:An Introduction to
Sociology, Hinsdale, Illinois: The Dryden Press,
1975.

Zahrah, Muhammad Abu, Membangun Masyarakar
Islami, diterjemahkan oleh Shodiq Noor Rahmat.
Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994.



