
13Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

TRADISI MAHAR DI RANAH LOKALITAS UMAT ISLAM: 
MAHAR DAN STRUKTUR SOSIAL DI MASYARAKAT MUSLIM INDONESIA

Noryamin Aini

Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Jl. Ir. H. Juanda No.95, Ciputat, Jakarta Selatan

E-mail: noryaminaini@yahoo.com 

Abstract. Mahar Tradition in Muslim Locality: Mahar and Social Structure in Indonesian Muslim Society. Law 
consists of two fundamentals: moral and formal dimensions. Muslim legal scholars greatly appreciate the interplay 
of both aspects. Legal positivism separates them and law is ultimately framed in a formal-standard logical construct. 
Legal moral values are universal. It is flexible, universal and can be easily adapted into local contexts. Sociologically, 
social and cultural structure  has proven to play an important role in the structuring of legal format. �is paper proves 
that the practice of dower in a number of Muslim societies changes and varies crossing local boundaries. �e dower 
tradition has been changed from money and other practical objects, into more symbolic materials, namely accessories 
and religious symbols.

Keywords: law, dower, dowry, social structure, social status.

Abstrak. Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam: Mahar dan Struktur Sosial di Masyarakat Muslim 
Indonesia. Hukum memiliki dua unsur utama, moral dan formal. Para fukaha sangat mengapresiasi keduanya. Namun 
tradisi positivisme hukum mereduksi basis moral. Hukum akhirnya terjebak dalam konstruk logis yang formal-baku. 
Nilai-nilai moral hukum tetap bersifat universal. Ia seperti benda cair, lentur dan mudah beradaptasi dengan konteks 
temporer-lokal. Secara sosiologis, struktur sosial dan budaya terbukti berperan penting dalam menstrukturisasi format 
hukum. Walau secara formal format hukum tetap, faktanya studi ini membuktikan bahwa praktek hukum mahar 
di sejumlah masyarakat Islam mengalami perubahan dan perbedaan yang signifikan lintas ruang dan waktu. Wujud 
mahar berubah dari tradisi uang ke format simbol penampilan (perhiasan) dan simbol agama.

Kata Kunci : hukum, mahar, maskawin, struktur sosial, status sosial 

Pendahuluan

Analisis sosial menempatkan hukum sebagai fakta 
sosial. Dalam perspektif ini, hukum lahir dan mengalami 
pelembagaan dalam bingkai sosial. Intinya, secara 
sosiologis, hukum adalah efek turunan dari struktur 
dan dinamika sosial-budaya. Bahkan hukum adalah 
produk negosiasi politis. Diskursus sosio-legal ini juga 
berlaku untuk hukum Islam. Pakar hukum Islam sangat 
menyadari eksistensi inter-relasi, minimal intersepsi 
hukum dengan struktur sosial. Seorang pakar fikih era 
skolastik, Ibn Qayyim al-Jawziyyah (w. 751 H/1350 M), 
menegaskan bahwa hukum Islam seharusnya sebagai 
refleksi responsif fukaha dalam menyikapi persoalan 
zaman dengan semangat kedisinian dan kekinian.

Konstruksi hukum Islam, dalam hal ini fikih, kental 
dengan semangat ruang dan waktu. Kaidah-kaidah fikih 
menegaskan bahwa taghayyur al-hukm bi taghayyur al-

azminah wa al-amkinah (hukum berubah seiring dengan 
perubahan waktu dan ruang) dan al-hukm yadûr ma’a 
‘illatih wujûdan wa ‘adaman (eksistensi hukum berevolusi 
sesuai dengan pergeseran reasoning-nya). Kedua kaidah di 
atas menegaskan bahwa ketentuan hukum Islam bukan 
suatu ketetapan azali. Oleh sebab itu keragaman hukum 
sesungguhnya merupakan fenomena keniscayaan sosial 
dan budaya. Kearifan apresiasi konteks lokal dan temporal 
ini nampak jelas dari profil ramah dan bijak Imâm 
Mâlik (w.179 H/796 M) saat menyikapi permintaan al-
Manshûr (158 H/775 M), penguasa Abbasiyyah untuk 
mempositivisasi wacana fikih Mâlikî yang terkodifikasi 
dalam al-Muwaththa’. Imâm Mâlik dengan tegas menolak 
usulan tersebut dengan alasan bahwa di wilayah-wilayah 
Islam telah tumbuh dan mengakar mapan praktek fikih-
fikih lokal lain.1 Bagi beliau formalisasi norma fikih adalah 

1 Ahmad ibn ‘Abd al-Rahím al-Fârûqî al-Dahlawî (Syâh Wali 
Allâh), al-Inshâf fî Bayân Sabab al-Ikhtilâf fî al-Ahkâm al-Fiqhiyyah, 
(Kairo: al-Mathba‘ah al-Salafiyyah, 1385 H), h. 12; Jalâl al-Dîn ‘Abd al-
Rahmân ibn Abí Bakr al-Suyûthî, Ikhtilâf al-Madzâhib, ‘Abd al-Qayyûm 

Naskah diterima: 5 Agustus 2013, direvisi: 1 Oktober 2013, 
disetujui untuk terbit: 20 November 2013.



14 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

satu bentuk reduksi terhadap watak elastisitas fikih.2 

Mahar adalah syarat pernikahan. Dalam sejarah 
hukum Islam, jenis dan jumlah mahar tidak pernah 
dibakukan. Mahar terus berubah dan terpolakan secara 
sosial-kultural-ekonomi. Di era pemerintahan ’Umar ibn 
al-Khaththâb (w. 23 H/644 M) misalnya, muncul tradisi 
mahar baru yang super tinggi, nyaris tidak terjangkau 
standar kemampuan umum. Kaum laki-laki saat itu 
mengeluhkan besaran mahar. Secara kolektif, keluhan 
ini disampaikan kepada ’Umar. Beliau lalu berceramah 
lantang di sebuah mesjid memperingatkan perempuan 
atas kelakuannya yang memasang standar mahar 
yang tinggi. Tiba-tiba di satu sudut majelis, seorang 
perempuan bangkit dan memecah keheningan. Dia 
dengan vulgar menyela ceramah Umar. Dengan nada 
kesal, perempuan itu bertutur keras: “Hai Amîr al-
Mukminîn! Apakah baginda akan merampas segala 
hak istimewa yang telah Allah berikan kepada kami?”. 
Perempuan tersebut lalu mengutip Q.s. al-Nisâ’ [4]: 
20. Setelah mendengar kritikan tersebut ’Umar lalu 
mengakui kekhilafan dan meralat segala peringatan dan 
himbauannya.

Secara historis, mahar berfungsi sebagai satu 
instrumen legal sentral dalam konsep dan praktek 
pernikahan Islam. Sejak awal sejarah Islam, praktek mahar 
mendapat banyak sorotan baik dari sisi keberpihakannya 
kepada perempuan, signifikansi ideologis, ekonomis 
atau makna moralnya. Praktek hukum mahar dalam 
kehidupan umat Islam sangat erat kaitannya dengan 
dinamika dan struktur sosial. Sejarah konstruksi dan 
aplikasi mahar adalah potret dinamis interaksi anasir sosial, 
politik, ekonomi dan budaya, bukan fakta kejumudan. 
Namun selama ini kajian yang ada tentang mahar masih 
terlalu terfokus pada dimensi normatifnya. Sementara 

Muhammad Syâfi‘ al-Basthawî, ed. (Kairo: Dâr al-I‘tishâm, 1987), h. 22-
23; al-Qaththân, al-Tasyrî‘ wa al-Fiqh fî al-Islâm: Târîkhan wa Manhajan, 
(Bayrût: Muassasah al-Risâlah, 1982), h. 289; Dutton, Asal Mula Hukum 
Islam: Alqur’an, Muwaţţa’, dan Praktik Madinah, diterjemahkan oleh 
M.Maufur, (Jogjakarta: Islamika, 2003), h. 56. Ada pendapat yang 
mengatakan bahwa khalifah yang meminta adalah Hârûn al-Rasyîd (w. 
193 H/809 M). 

2 Terkait dengan hal ini pendapat Ibn Qayyim al-Jawziyyah menarik 
untuk disimak. Ibn Qayyim mengatakan:

Ulama berpendapat Anda tidak boleh terpaku pada teks-teks 
yang dikutip dalam kitab-kitab (kuning) sepanjang hidup anda. 
Jika ada orang asing datang menemui anda menanyakan (iftâ) 
suatu hukum, anda terlebih dahulu harus menanyai tradisi 
yang hidup di daerahnya. Sesudah itu baru anda memutuskan 
ketentuan hukumnya berdasarkan hasil analisis anda terhadap 
tradisi itu, bukan berdasarkan kebiasaan daerah tempat tinggal 
anda dan juga bukan berdasar pendapat (mazhab) yang terdapat 
dalam kitab-kitab (aliran) anda. 
Lihat Syams al-Dîn Abî ‘Abd Allâh Muhammad ibn Abî Bakr (di-

kenal dengan Ibn Qayyim al-Jawziyyah), I‘lâm al-Muwaqqi‘în ’an Rabb 
al-’Âlâmin, (Kairo: Muthâba‘ah al-Islâm, 1980), Jilid. 3, h. 77-78.

titik singgung mahar dengan variabel sosial, budaya dan 
ekonomi cenderung terabaikan.

Fakta titik singgung praktek mahar dengan dinamika 
kehidupan umat Islam tidak dapat dipungkiri. Mahar 
sebetulnya memainkan fungsi dan peranan yang sangat 
penting terutama kaitannya dengan refleksi sosial-kultural 
dan ekonomi. Perbedaan transliterasi istilah mahr (Arab) 
ke dalam pakem lokal seperti dower dan dowry (Inggris), 
jujuran (Banjar), sompa, dui’ ménré atau dui balanca 
(Bugis), uang panaik (Makasar), mahar, pisuka dan 
ajikrama (Sasak), serta maskawin (Jawa), mengisyaratkan 
variasi konseptualisasi dan pemaknaannya. Dalam kajian 
sosial, praktek mahar erat kaitannya dengan struktur 
sosial. Pada komunitas tertentu, mahar menjadi ekspresi 
kelas sosial atau penegasan nobilitas satu keluarga. Dulu, 
dan juga sekarang, di masyarakat Jawa seperti dituturkan 
oleh Geertz, orang tua sering menggunakan pranata 
mahar untuk revalidasi status sosialnya pada publik.3 
Untuk tujuan itu, orang tua lazim merayakan pernikahan 
anak gadisnya secara meriah dan biayanya tidak jarang 
dibebankan kepada calon mempelai laki-laki dalam 
bentuk maskawin atau mahar dalam pemaknaan adat 
setempat.

Mahar dalam studi antropologi-sosiologi bukan tema 
kajian baru, mengingat pranata mahar melintas batas 
ruang dan waktu. Banyak penelitian telah dilakukan di 
bidang ini, bahkan tidak hanya pada komunitas Muslim, 
tetapi juga komunitas lain seperti Hindu dan Kristen,4 
baik masyarakat modern5 atau yang relatif pramodern.6 

3 Geertz, �e Javanese Family: A Study of Kindship and Socialization, 
(New York: �e Free Press of Glencoe, 1961), h. 45.

4 Dower pemberian wajib secara hukum dan dowry pemberian 
wajib menurut adat. Lambiri-Dimaki, “Dowry in Modern Greece: An 
Institution at the Crossroads between Persistence and Decline” dalam 
�e Marriage Bargain: Women and Dowries in European History, Kaplan, 
ed., (New York: Havorth Press, 1985), h. 165-78; Carolina, “Hierarchical 
Women: �e ‘Dowry’ System and Its Implications among Christians in 
Goa,” dalam Contributions to Indian Sociology, Vol. 23 (2) (1989), h. 
261-284; Saller, “Roman Dowry and the Devolution of Property in the 
Principate,” dalam Classical Quarterly, Vol. 34 (1), (1984), h. 195-205. 

5 Moors, “Women and Dower Property in Twentieth-Century 
Palestine: �e Case of Jabal Nablus,” dalam Islamic law and Society, Vol. 
1 (3), (1994), h. 301-31; Papps, “�e Role and Determinants of Bride-
Price: �e Case of a Palestinian Village,” dalam Current Anthropology, 
Vol. 24 (2), (1983), h. 203-215; Mehdi, “Danish Law and the Practice 
of Mahr among Muslim Pakistanis in Denmark,” dalam International 
Journal of the Sociology of Law, Vol. 31 (2003), h. 115-129; Chowdhury, 
“Dowry, Women, and Law in Bangladesh,” dalam International Journal 
of Law and Policy Family, Vol. 24 (2), (2010), h. 198-221.

6 Stuard, “Dowry Increase and Increments in Wealth in Medieval 
Ragusa (Dubrovnik),” dalam Journal of Economic History, Vol. 41 (4), 
(1981), h. 795-811; Guzzetti, “Dowries in Fourteenth-Century Venice,” 
dalam Renaissance Studies, Vol. 16 (4), (2002), h. 430-43; Rodrigues, “For 
the Honor of Her Lineage and Body: �e Dowers and Dowries of Some 
Late Medieval Queens of Portugal,” dalam e-JPH, Vol. 5, (1), (2007), h. 
1-13; Reimer, “Women, Dowries, and Capital Investment in �irteenth-
century Siena”, dalam �e Marriage Bargain: Women and Dowries in 



15Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

Dalam kaitan ini, isu mahar dalam konteks sosiologis 
hukum Islam cukup kompleks karena ia berkelindan 
erat dengan banyak hal. ‘Abd al-‘Ati merangkum 
kompleksitas sosio-legal mahar dari perspektif sosial-
Islam.7 Menurutnya, upaya untuk memahami tradisi 
mahar pada masyarakat Muslim juga harus mencermati 
konteks sosial-ekonomi, kultural, terutama konstelasi 
ideologi relasi kelas-kuasa, nilai-nilai keagamaan dan 
sistem kekerabatan.

Dari gambaran di atas terlihat bahwa pranata mahar 
tidak sebatas aspek formal hukum. Ia juga terkait erat 
dengan variabel sosial-ekonomi-kultural. Ringkasnya, 
deskripsi tersebut memperlihatkan bahwa praktek 
mahar secara sosiologis dalam masyarakat Muslim tidak 
dapat dipisahkan dari sejumlah variabel sosial-ekonomi-
kultural. Tulisan ini mengkritisi praktek mahar dalam 
kaitannya dengan kelas atau status sosial pada beberapa 
masyarakat Muslim Indonesia yaitu Jawa, Sunda, 
Betawi, Minang dan Banjar. Studi ini berusaha untuk 
mengembangkan satu tesis sosiologi hukum bahwa 
dimensi sosial-ekonomi-kultural sangat inheren dalam 
dinamika aplikasi pranata mahar, sekaligus menguji 
hipotesis bahwa praktek mahar berubah mengikuti 
logika dan tren sosial dan budaya; tren mahar bervariasi 
menurut variabel daerah, dan tahun; serta mahar 
berfungsi sebagai indeks status sosial (nobilitas).

Mahar dan Status Sosial

Konsep dan Teori

Mahar adalah satu syarat kesahihan (validitas) 
pernikahan. Dalam Islam, legislasinya dimaksudkan 
untuk pemberdayaan perempuan. Alquran tidak 
memprioritaskan nilai material mahar. Berbeda dengan 
klaim orientalis, konstruksi fikih mengenai mahar sangat 
mengapresiasi unsur moral dan juga anasir sosial-ekonomi 
dan budaya. Diksi shaduqât (jamak, Q.s. al-Nisâ [4]:20) 
yang lazim diterjemahkan dengan mahar bisa bermakna 
simbolis dan eksposisif. Secara semantik, kata shaduqah 
bisa bermakna persahabatan tulus yang disatukan oleh 
kesucian cinta dan kasih sayang dalam ikatan nilai-nilai 
ilahiah. Di sini Islam mengajarkan pesan luhur nilai-nilai 
moral tentang kedalaman hakikat mahar. Mahar bukan 
harga jual seorang perempuan seperti asumsi yang banyak 
disalahpahami dalam diskursus sosiologis-antropologis.

Hukum Islam tentang mahar tidak memisahkan 
dimensi moral dari anasir formal dan sosialnya. Faktanya, 
praktek mahar di masyarakat Islam cenderung dibiarkan 

European History, Kaplan, ed, (New York: Havorth Press, 1985), h. 59-
79. 

7 Al-‘Ati, �e Family Structure in Islam, (Indianapolis: American Trust 
Publication, 1977), h. 53.

lepas berjalan sesuai dengan bingkai dan mekanisme 
konstruksi sosial-kultural di mana fikih dipraktekkan. 
Namun hal ini tidak berarti bahwa kitab fikih tidak 
membahas dan tidak merumuskan jenis dan jumlah 
mahar. Dalam kaitan ini, Islam hanya meletakkan 
konsep dan prinsip dasar mahar. Rasulullah Saw. pernah 
menasehatkan asas normatif mahar bahwa mahar yang 
baik adalah suatu pemberian yang sederhana, tulus dan 
tidak memberatkan.8 Makna frase ”tidak memberatkan” 
harus dipahami secara kontekstual. Intinya, pemaknaan 
praksis institusi mahar harus mengakomodasi nilai-
nilai yang hidup di masyarakat dimana dan saat mahar 
dipraktekkan. 

Pelbagai teori sosiologis-antropologis dibangun guna 
menjelaskan sisi aplikasi mahar. Berbeda dengan visi 
Islam yang sangat menekankan dimensi moral, teori 
ekonomi memandang mahar sejenis konpensasi yang 
harus diberikan suami kepada pihak keluarga istri. Di sini 
mahar dipahami sebagai ganti-kerugian keluarga untuk 
biaya pengasuhan anak gadisnya.9 Konpensasi harus 
diberikan karena sebagai aset dan sumberdaya insani 
keluarga, pengantin perempuan setelah pernikahan akan 
keluar dari keluarga asalnya, untuk kemudian menjadi 
anggota dan aset keluarga suaminya. 

Pada komunitas lain, mahar dijadikan sebagai 
investasi dan aset ekonomi untuk jaminan masa depan 
perempuan. Di masyarakat patrilineal, keluarga laki-
laki menjadi tolok ukur status sosial. Karenanya, banyak 
keluarga perempuan kelas bawah berhasrat menikahkan 
anak gadisnya dengan laki-laki kelas atas (marry up) 
untuk hajat mobilitas sosial. Di sini, mahar diberikan 
oleh keluarga perempuan kepada keluarga suami untuk 
meraih status kelas sosial yang lebih baik, seperti tradisi 
yang lumrah dipraktekkan di belahan anak benua Asia 
Selatan, India, Pakistan dan Bangladesh, walau dalam 
prakteknya, mahar secara statistik belum memadai untuk 
memberi jaminan sosial-ekonomi bagi perempuan.10 

Institusi mahar dalam sistem kasta telah direformasi 
secara hukum di India karena ia banyak dan sering 

8 Zahrah, Membangun Masyarakat Islami, diterjemahkan oleh Shodiq 
Noor Rahmat, (Jakarta: Pustaka Firdaus), h. 82; As-Samaluthi, Pengaruh 
Agama terhadap Struktur Keluarga, diterjemahkan oleh Anshori Umar 
Sitanggal, (Surabaya: Bina Ilmu, 1991), h. 216.

9 Lihat Anderson, “�e Economics of Dowry and Brideprice,” 
dalam Journal of Economic Perspectives, Vol. 21 (4) (2007), h. 151-174; 
Gray, “Sonjo Brideprice and the Question of African ‘Wife Purchase,” 
dalam American Anthropologist, Vol. 62 (1), (1960), h. 34-47; Kressel, 
“Brideprice Reconsidered,” dalam Current Anthropology, Vol. 18 (3), 
(1977), h. 441-58.

10 Rao, “Dowry Inflation’ in Rural India: A Statistical Investigation,” 
dalam Population Studies, Vol. 47 (2), (1993), h. 283-293; Rao dan 
Rao, “�e Dowry System in Indian Marriages: Attitudes, Expectations 
and Practices,” dalam International Journal of Sociology of the Family, 
Vol. 10, (1980), h. 99-113; Nishimura, “Marriage Payments among 



16 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

berefek buruk kepada perempuan. Pemerintah kolonial 
Inggris telah menghapus beberapa bagian hukum 
mahar ini.11 Di India, semakin tinggi kasta seorang 
laki-laki, semakin besar jumlah mahar yang harus 
diberikan kepada keluarganya. Pada tradisi ini, keluarga 
perempuan sering nekat membayar mahar yang mahal 
pada keluarga pengantin laki-laki yang berasal dari kasta 
tinggi. Tujuannya adalah untuk menggapai kasta yang 
tinggi untuk perempuan, mengingat sistem kasta-kelas 
sosial India dinisbatkan pada keluarga laki-laki. Namun 
sistem “pembelian suami” dalam format pembayaran 
mahar yang tinggi justru memenjarakan perempuan 
dalam penderitaan panjang.12 Dengan asal usul status 
kasta yang lebih rendah, perempuan dalam format 
perkawinan ini sering mengalami beragam kekerasan 
psikologis dan juga penyiksaan fisikal. Bahkan penyiksaan 
tersebut dibenarkan dan sangat kental dilindungi oleh 
tradisi.

Menurut al-‘Ati, penekanan aspek ekonomi mahar 
tidak relevan dalam Islam. Ide ini tidak beralasan. Sejarah 
legislasi mahar dalam Islam tidak mengutamakan dimensi 
ekonomi. Banyak fakta historis yang menguatkan 
sinyalemen ini, seperti kasus pernikahan putri Rasulullah 
Saw. dan ‘Ali ibn Abû �âlib Ra (w. 40 H/661 M). 
Ada dua alasan mendasar untuk menganulir validitas 
asumsi ekonomi mahar dalam tradisi Islam, yaitu: (1) 
Berbeda dengan tradisi era pra-Islam, mahar dalam 
ajaran Islam menjadi aset dan hak pribadi perempuan. 
Di sini perempuan dapat bertindak bebas terhadap 

the Nagarattars in South India,” Contributions to Indian Sociology, Vol. 
28 (3), (1994), h. 243-272; Dalmia dan Lawrence, “�e Institution 
of Dowry in India: Why It Continues to Prevail,” dalam Journal of 
Developing Areas, Vol. 38 (2), (2005), h.71-93; Amin dan Cain. “�e 
Rise of Dowry in Bangladesh” dalam �e Continuing Demographic 
Transition, Jones, et.als. eds. (Oxford: Oxford University Press, 1997), 
h. 290-306; Huq and Amin, “Dowry Negotiations and the Process of 
Union Formation in Bangladesh: Implications of Rising Education,” 
Unpublished Manuscript, 2001; Suran, at.al, “Does Dowry Improve Life 
for Brides? A Test of the Bequest �eory of Dowry in Rural Bangladesh,” 
Policy Research Division Working Paper No. 195, (Population Research 
Council, Inc., (2004), h. 2-28. 

11 Sandanshiv dan Mathew. “Legal Reform in Dowry Laws,” dalam 
Kali’s Yug: Empowerment, Law and Dowry Death, Jethmalani, ed. (New 
Delhi: Har-Anand, 1995), h. 79-93; Gupta, “Women’s Human Rights 
and the Practice of Dowry in India; Adapting A Global Discourse to 
Local Demands,” dalam Journal of Legal Pluralism, Vol. 48, (2003), h. 
85-123.

12 Bloch dan Rao. “Terror as a Bargaining Instrument: A case Study of 
Dowry Violence in Rural India,” dalam �e American Economic Review, 
Vol. 92 (4), (2002), h. 1029-1043; Stone dan James “Dowry, Bride 
Burning and Female Power in India”, dalam Gender in Cross-Cultural 
Perspectives, Brettell dan Sargent, eds., (New Jersey: Prentice Hall, 1997), 
h. 270-79; Kumari, Brides are Not for Burning. Dowry Victims in India. 
(Radiant Publishers, 1989); Oldenburg, “Dowry Murders in India: A 
Preliminary Examination of the Historical Evidence”, dalam Women’s 
Lives and Public Policy: �e International Experience, Turshen, eds, 
(Westport, CT: Greenwood Press, 1993), h. 145-157.

maharnya sejauh dilakukan atas dasar prinsip Islam. (2) 
Islam mengizinkan mahar dengan limit ekonomi yang 
sangat minimal, setara harga seutas cincin murahan. 
Jika mahar dipahami secara ekonomis seperti keyakinan 
Levy, pemberian ’Ali berupa seutas cincin besi kepada 
Fatimah Ra (w.11 H/634 M), putri Rasulullah Saw., 
sebagai mahar pernikahannya tentu tidak memiliki nilai 
ekonomis. Intinya, mahar menurut ajaran Alquran tidak 
sebatas aspek ekonomi. Ia secara instrumental menjadi 
simbol kejujuran, ketulusan cinta dan kasih sayang yang 
mengikat hati dua insan dalam pernikahan.

Walaupun demikian, namun aspek ekonomi mahar 
tidak dilarang dalam Islam. Merujuk Alquran (Q.s. 
al-Nisâ [4]: 20), perempuan boleh meminta apa saja 
untuk mahar. Di sejumlah komunitas Islam yang kuat 
menjaga status sosial keluarga besar, mahar ditakar 
berdasarkan standar ekspresi kebanggaan pamer status 
sosial. Akibatnya mahar bisa saja sangat mahal bahkan 
tidak terjangkau kemampuan standar umum. Tradisi 
mahar yang mahal tentu mengundang pro-kontra, 
simpati, apriori, bahkan apatisme. Tetapi ini adalah fakta 
mahar di komunitas Muslim seperti Aceh, Bugis, Arab, 
Sasak, Banjar dan Melayu.13 Bahkan norma fikih yang 
diadopsi Kompilasi Hukum Islam di Indonesia (Pasal 35 
ayat 3) juga menjadikan standar kelaziman lokal untuk 
penyelesaian kasus perselisihan jumlah mahar yang harus 
dibayarkan suami.

Mahar secara sosial, ekonomi dan ideologis, 
difungsikan untuk beragam tujuan.14 Abû Zahrah 
menjelaskan bahwa selain menjadi tanda etis-moral 
keseriusan dan ketulusan ikatan pernikahan, mahar 
berfungsi sebagai bantuan material suami kepada istrinya 
guna persiapan berumah tangga.15 Namun mahar juga 
dijadikan sebagai alat kontrol kekuasaan berupa tetapnya 
otoritarianisme suami untuk mentalak istrinya. Hukum 
talak Islam mewajibkan suami yang telah menggauli 
istrinya secara seksual untuk membayar keseluruhan 
mahar. Dengan ikatan, tepatnya beban mahar, suami 
diharapkan lebih bijak jika berniat menceraikan istrinya. 
Di sisi lain, mahar juga digunakan sebagai pencipta 
pelbagai media relasi sosial. Via instrumen mahar, jejaring 
relasi sosial baru dapat terbangun secara meluas dan dapat 
difungsikan sebagai ikatan khusus untuk mempererat 

13 Haderiva, Kajian terhadap Pemberian Mahar yang Tinggi pada 
Masyarakat Adat Bugis di Kota Sebatik; Ditinjau dari Hukum Islam (Studi 
Kasus di Kecamatan Sebatik, Kabupaten Nunukan, Kalimantan Timur, 
Skripsi, (Universitas Muhammadiyah Malang: Fakultas Agama Islam, 
2006).

14 Arunachalam dan Logan,“On the Heterogeneity of Dowry 
Motives,” National Bureau of Economic Research, Working Paper 12630, 
(2006). 

15 Zahrah, Membangun Masyarakat Islami, h. 81.



17Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

tali perbesanan (semenda, mushâharah).16 

Jumhur fukaha secara aklamatif menyepakati bahwa 
mahar wajib diberikan suami kepada istrinya. Banyak ayat 
Alquran dan rangkaian Hadis dengan jelas menegaskan 
hal ini. Tidak ada dispute atau perbedaan pendapat 
di kalangan fukaha tentang kewajiban pembayaran 
mahar kepada pengantin perempuan. Namun waktu 
penyerahan, terutama jenis dan jumlahnya, merupakan 
hasil negosiasi dan kesepakatan suami dan istri dengan 
mempertimbangkan nobilitas keluarga istri. Rasulullah 
Saw. dalam sebuah Hadis sahih al-Bukhârî, Bab Nikah, 
nomor 51, menjelaskan bahwa mahar dapat berwujud 
materi (uang, perhiasan, properti dan benda lainnya), jasa 
pengajaran Alquran dan dapat juga berwujud perpaduan 
semuanya.

Penetapan jenis dan jumlah mahar, seperti di 
masyarakat Muslim Banjar, bisa berjalan alot dan 
berakhir dramatis. Proses tawar menawar jumlah mahar 
(dalam bahasa Banjar disebut bapintaan) biasa terjadi 
saat proses melamar. Banyak kasus pertunangan yang 
diputus hanya karena tidak tercapai kesepakatan besaran 
mahar. Di masyarakat tertentu, jenis dan jumlah mahar 
dapat ditetapkan secara sepihak oleh keluarga perempuan. 
Secara total, satu norma kunci dalam konteks ini bahwa 
mahar, secara sosiologis, harus disesuaikan dengan 
kondisi status sosial dan ekonomi keluarga istri. Hal ini 
penting mengingat jumlah mahar yang terlalu rendah 
dapat menyinggung perasaan mereka. Sebaliknya, 
jumlah mahar yang terlalu mahal bisa membuat banyak 
laki-laki mengurungkan niatnya untuk melamar gadis 
pujaannya.

Selain uang, mahar juga dapat berwujud aset tidak 
bergerak, peralatan rumah tangga, pakaian, perhiasan 
bahkan dalam wujud jasa pengajaran Alquran atau 
agama. Belakangan, tren praktek mahar mengalami 
pergeseran, dari uang atau objek yang bernilai praktis ke 
benda yang bernuansa simbol agama dan penampilan, 
dari uang ke aset/properti tidak bergerak dan dari uang 
ke perhiasan. Bahkan, akhir-akhir ini, tren praktek mahar 
semakin bergeser. Seiring dengan tren romantisisme dan 
spiritualisasi pernikahan sebagai institusi sakral, tradisi 
mahar mengalami perubahan mendasar. Mahar tidak lagi 
dipersepsikan secara material, tetapi ia lebih dipahami dan 
ditempatkan pada posisi simbol penampilan, kesucian 
dan ketulusan relasi laki-laki dan perempuan. Karenanya, 
benda-benda tertentu (cincin, kalung permata, berlian, 
mutiara dan jenis perhiasan lainnya, bahkan intan), 
cenderung dijadikan alternatif mahar sebagai simbol 
gengsi penampilan dan ketulusan tersebut. Sementara 

16 As-Samaluthi, Pengaruh Agama terhadap Struktur Keluarga, h. 
210.

itu perangkat alat shalat dan Alquran bahkan paket 
umroh/haji serta pengajaran baca tulis Alquran kepada 
calon mempelai perempuan sering dijadikan mahar. Jenis 
objek mahar tersebut dipilih karena ia dipahami sebagai 
simbol religius yang diharapkan dapat melanggengkan 
pernikahan. Alhasil, tren mahar sedikit banyak telah 
mengalami perubahan.

Beberapa studi empiris dan normatif tentang mahar 
telah dilakukan dengan beragam fokus. Rumpun studi 
pertama banyak menyoroti titik singgung mahar dengan 
faktor ekonomi kehidupan perempuan. Anderson dan 
sejumlah ilmuwan ekonomi secara khusus mengkritisi 
fungsi ekonomi mahar bagi perempuan untuk jaminan 
masa depannya, juga untuk keluarga besarnya.17 Rumpun 
kedua mencermati mahar dan status atau kelas.18 Rumpun 
penelitian ketiga mencermati sisi negatif mahar terutama 
titik singgungnya dengan kekerasan terhadap perempuan. 
Kajian ketiga ini banyak dimotori oleh aktivis advokasi 
perempuan.19 Model studi keempat cenderung mengkritisi 
normativitas mahar.20 Sementara kelompok studi terakhir 
mencermati penerapan mahar di ranah pengadilan.21 

17 Anderson, “Why Dowry Payments Declined with Modernization 
in Europe but Are Rising in India,” dalam Journal of Political Economy, Vol. 
111 (2), (2003), h. 269-310; Afzal dan Subhani, To Estimate an Equation 
Explaining the Determinants of Dowry, Iqra University (2009); Heyer, 
“�e Role of Dowries and Daughters’ Marriages in the Accumulation and 
Distribution of Capital in a South Indian Community,” dalam Journal 
of International Development, Vol. 4 (4), (1992), h. 419-436; Saroja dan 
Chandrika “Income and Dowry: Some Revealing Connections,” dalam 
Indian Journal of Social Work, Vol. 52 (April), (1991), h. 205-213; Rao, 
“�e Rising Price of Husbands: a Hedonic Analysis of Dowry Increases 
in Rural India,” dalam Journal of Political Economy, Vol. 101, (1993), h. 
666-677.

18 Korson, “�e Roles of Dower and Dowry as Indicators of Social 
Change in Pakistan,” dalam Journal of Marriage and the Family, Vol. 30 
(4), (1968), h. 696-707; Korson, “Dower and Social Class in an Urban 
Muslim Community,” dalam Journal of Marriage and the Family, Vol. 29, 
(3) (1967), h. 527-533.

19 Greenberg, “Criminalizing Dorwy Deaths; �e Indian Experience,” 
dalam Journal of Gender, Social Policy and the Law, Vol. 11 (2) (2003), 
h. 801-846; Rudd, “Dowry-Murder: An Example of Violence against 
Women,” dalam Women’s Studies International Forum, Vol. 24, (5), 
(2001), h. 513-522. 
 20 Wani, the Islamic Institution of Mahr; A Study of Its Philosophy, 
Working and related Legislations in the Contemporary World, (Kashmir: 
Upright Study Home, 1996); Siddiqui, “Mahr: Legal Obligation or 
Rightful Deman?” dalam Journal of Islamic Studies, Vol. 6 (1), (1995), h. 
14-24; Freeland, “�e Islamic Institution of Mahr and American Law,” 
dalam Gonzaga Journal of International Law, Vol. 4 () (2000-01); Singh, 
“Law of dower (Mahr) in India,” Journal of Islamic Law and Culture, Vol. 
12, (1), (2010), h. 58-73.

21 Sitaraman, “Law as Ideology:Women, Courts and `Dowry 
Deaths’ in India,” dalam International Journal of the Sociology of Law, 
Vol. 27, (1999), h. 287-316; Fournier, “Flirting with God in Western 
Secular Courts: Mahr in the West,” dalam International Journal of Law, 
Policy and the Family Vol. (2009), h. 1-28; Blenkhorn, “Notes: Islamic 
Marriage Contracts in American Courts: Interpreting Mahr Agreements 
as Prenuptials and �eir Effect on Muslim Women,” dalam Southern 
California Law Review, Vol. 76 (2002), h. 189-234. 



18 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Beberapa hasil studi di atas dapat diringkas bahwa dari 
aspek ekonomi, negosiasi mahar untuk jumlah yang besar 
dimaksudkan untuk menjaga dan menjamin stabilitas 
kehidupan perempuan, terutama di saat terjadi perceraian 
dan suami mengabaikan kebutuhan biaya hidup anak-
anak dan mantan istrinya.22 Walaupun tidak signifikan, 
dimensi ekonomi ini sedikit banyak berfungsi positif 
memberi perlindungan kepada perempuan. Tetapi detail 
studi Anderson juga mencatat sisi negatif mahar bagi 
perempuan. Analisis statistik multivariat menunjukkan 
bahwa mahar terbukti tidak bisa berfungsi maksimal 
untuk meningkatkan taraf kesejahteraan ekonomi 
perempuan. Bahkan pengaruh mahar terhadap mobilitas 
ekonomi perempuan tidak lebih dominan dibanding 
efek pendidikan dalam kasus yang sama. 

Praktek mahar yang mahal mengesankan transaksi 
diri dan hidup perempuan. Ada sisi negatif dari praktek 
kontraktual mahar ini. Di sini suami merasa telah membeli 
istrinya via piranti pembayaran mahar. Penyikapan 
patriarkis ini berdampak negatif terhadap kehidupan 
perempuan. Studi di India mencatat bahwa mahar lazim 
mengakibatkan kekerasan terhadap istri. Menurut catatan 
pegiat gender, angka kematian istri akibat mahar yang 
tinggi naik 38% dan kasus penyiksaan serta pelecehan 
yang bersumber dari mahar naik 225%. Di India, pada 
tahun 1998 sebanyak 4.836 perempuan meninggal 
dunia akibat kejahatan berbasis praktek mahar yang 
memberatkan. Angka ini naik drastis menjadi 6.699 
pada tahun 1999.23

Di Indonesia, kekerasan terhadap perempuan 
berbasis praktek mahar terekam dalam banyak hasil studi. 
Sistem bajapuik dalam adat Minangkabau, yang awalnya 
diharapkan dapat memproteksi perempuan, terbukti 
tidak selamanya berhasil.24 Menurut studi Azwar, materi/
aset uang jemputan, yang awalnya untuk hajat perempuan, 
dalam prakteknya jatuh dalam dominasi penguasaan laki-
laki. Di sini akses perempuan untuk memanfaatkan aset 

22 Esteve-Volart, 2004. “Dowry in Rural Bangladesh: Participation 
as Insurance against Divorce,” Unpublished paper. (diunduh dari http://
dept.econ.yorku.ca/%7Eberta/dowry_web.pdf); Upadhya, “Dowry and 
Women’s Property in Coastal Andhra Pradesh,” dalam Contributions 
to Indian Sociology, Vol. 24 (1), (1990), h. 29-59; Anderson, Dowry 
and Property Rights, Department of Economics, University of British 
Columbia, Canada, (August 2004); Tambiah, “Dowry and Bridewealth 
and the Property Rights of Women,” dalam Bridewealth and Dowry, 
Goody dan Tambiah, eds. (London: CambridgeUniversity Press, 1973), 
h. 45.

23 Bumiller, May You Be the Mother of A Hundred Sons, (New Delhi: 
Penguin, 1992), h. 44-74; Sirohi, Sita’s Curse, Stories of Dowry Victims, 
(New Delhi: HarperCollin Publishers India, 2003), h. 35.

24 Dalam tradisi Bajapuik Pariaman Sumatera Barat, pihak perempuan 
membayar uang-materi (sejenis mahar) kepada calon suaminya. Semakin 
tinggi status sosial suami, semakin banyak jumlah materi pembayaran. 
Azwar, Matrilokal dan Status Perempuan dalam Tradisi Bajapuik, 
(Yogyakarta: Galang Press, 2001), h. 5.

mahar sangat terbatas. Budaya patriarkis adalah faktor 
yang paling bertanggungjawab terhadap penyelewengan 
konsep ideal ini. Sebetulnya penyimpangan konsep ideal 
mahar juga terjadi hampir di setiap komunitas dengan 
variasi faktor pemicu dan pelestarinya. Tetapi realitas 
hukum yang baik selalu saja menyimpan wajah yang 
kontradiktif yaitu penyimpangan.

Lebih tragis adalah kasus pembenaran penyiksaan 
terhadap istri atas dasar pembelian istri dengan mahar. 
Ribka melaporkan bahwa dalam dialog singkat antara 
hakim dengan suami yang digugat cerai istrinya terekam 
rangkaian frase kalimat vulgar berikut: “Apakah saudara 
sayang istri (?) Jika ya, mengapa kau sia-siakan dia?”, tanya 
seorang hakim di satu pengadilan Jakarta. “Dia istri saya, 
milik saya! Saya sudah beli dia melalui pernikahan. Saya 
mau bikin permaisuri atau pembantu, itu hak saya”, Jawab 
suami yang bertitel insinyur. “Bagaimana caranya kamu 
memukul istrimu?”, lanjut hakim. “Saya memukulnya 
dengan tangan, yaitu menampar ke arah wajahnya. 
Itu saya lakukan sebab (dia) sudah keterlaluan. (S)
ekarang dia tidak bisa diatur”, jawab sang suami yang 
temperamental.25

Sementara itu studi Korson memotret titik singgung 
yang signifikan antara praktek mahar dan status sosial. 
Ada korelasi positif antara besaran mahar dengan status 
sosial keluarga perempuan. Komunitas kelas atas lebih 
mengapresiasi tradisi mahar yang tinggi dibanding warga 
kelas bawah. Pendukung tradisi mahar tidak berbeda 
menurut usia, tetapi mereka terikat dengan faktor 
kelas sosial. Intinya, perbedaan usia tidak berpengaruh 
signifikan terhadap persepsi mengenai mahar. Jika 
perbedaan generasi menunjukkan perubahan waktu, 
tetapi respon sosial terhadap tradisi mahar di Pakistan 
tidak berubah signifikan dari waktu ke waktu. Ini artinya 
bahwa tradisi mahar telah dan terus mendarah daging 
atau lekat dalam tradisi masyarakat lokal.

Status sosial merupakan indikator utama untuk level 
nobilitas seseorang. Status sosial adalah kumpulan hak 
dan kewajiban yang dimiliki individu di masyarakat 
yang berfungsi sebagai tolok ukur posisi sosialnya di 
ranah strata sosial. Individu dengan status sosial yang 
tinggi akan ditempatkan lebih tinggi dalam struktur 
sosial dibanding orang yang berstatus sosial rendah. 
Dalam kajian sosiologi, indikator utama status sosial 
dan ekonomi adalah tingkat pendidikan, pekerjaan dan 
penghasilan.26 Ketiga faktor ini terbukti selalu berkorelasi 

25 Ribka, Tindak Kekerasan terhadap Perempuan dalam Keluarga, 
Tesis Master, (Jakarta: Program Studi Kajian Wanita, Pascasarjana, 
Universitas Indonesia, 1988), h. 48-49.

26 Untuk deskripsi detail tentang stratifikasi, lihat Grusky, Social 
Stratification: Class, Race, and Gender in Sociological Perspective, (Boulder, 



19Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

positif sebagai indikator yang serumpun untuk menilai 
tingkat status sosial.

Merujuk gambaran di atas, konsep status sosial 
dan ekonomi yang diterapkan dalam studi ini hanya 
mencakup aspek pekerjaan dan pendidikan pengantin 
laki-laki, perempuan dan orang tuanya, karena data 
tentang penghasilan tidak tersedia dalam catatan buku 
besar data base pernikahan yang menjadi sumber data 
studi ini. Selain itu, buku pencatatan perkawinan tidak 
mendokumentasi data tingkat pendidikan kedua 
pengantin secara lengkap. Ada variasi kebijakan per 
daerah dalam pencatatan kelengkapan data pendidikan 
dan pekerjaan. Sejak tahun 1992, sejumlah Kantor 
Urusan Agama (KUA) tidak mencatat data pendidikan 
pengantin dan data pekerjaan orang tua pengantin. 
Namun jumlah sampel pernikahan yang sangat banyak 
dalam studi ini diharapkan dapat mengatasi titik 
kekurangan data di atas.

Data dan Metode Penelitian

Penelitian ini adalah studi eksploratif-eksplanatoris, 
yaitu bermaksud untuk menggali dan menjelaskan faktor 
sosial-ekonomi yang terkait dengan praktek mahar di 
komunitas Muslim. Analisis lebih menekankan model 
pembacaan data secara kuantitatif. Beragam model 
uji statistik digunakan untuk menelisik detail hasil 
penelitian ini, terutama untuk melihat variasi praktek 
mahar menurut variabel analisis dan menjelaskan korelasi 
variabel sosial-ekonomi dengan tren praktek mahar.

Data studi bersumber dari buku besar pencatatan 
perkawinan di beberapa KUA sampel wilayah penelitian. 
Karena fokus studi adalah menjelaskan tradisi mahar 
dalam lintasan waktu, time series data yang digunakan 
dimulai tahun 1970 sampai 2008 (selama 38 tahun). 
Sampel menurut daerah dan tahun bervariasi, serta 
diseleksi secara insidental dengan jumlah 7.721 kasus.27 
Walaupun secara metodologis data studi ini masih 
memiliki keterbatasan, namun jumlah sampelnya secara 
statistis sangat banyak baik dari segi waktu maupun 
tempat.

Status sosial diukur berdasarkan jabatan yang 
dipangku seseorang dalam pekerjaan. Untuk analisis, 
kelas sosial dipilah menjadi (1) kelas atas, (2) menengah 
dan (3) bawah. Setiap kelas dirinci ke dalam sub kelas.28 

Colorado: Westview Press Inc., 1994); Sujatmiko, “Stratifikasi Sosial dan 
Mobilitas Sosial,” dalam Jurnal Sosiologi Indonesia, No. 1, (1996).

27 Sumatera Barat 4,1% (320 kasus), DKI Jakarta 61,7% (4.766 
kasus), Jawa Barat 25,9% (1.995 kasus), Banten 4,7 % (360 kasus) dan 
Kalimantan Selatan 3,6% (280 kasus).

28 Kelas Atas mencakup menteri, perwira TNI/polisi, gubernur, 
pejabat eselon 1, anggota DPR/D, direktur utama, bupati/walikota, 
diplomat tinggi, pejabat eselon 2. Kelas Menengah dipisah menjadi

Level pendidikan dipilah menjadi 7 kategori, yaitu (1) 
tidak sekolah/≤ SD, (2) SLTP, (3) SLTA, (4) diploma 
1-2, (5) diploma 3/BA, (6) Strata 1, dan (7) Strata 
2/3/pendidikan profesi. Variabel status marital dipilah 
berdasarkan jenis kelamin. Untuk laki-laki, status 
marital dipilah menjadi jejaka, duda (cerai hidup-mati) 
dan beristri. Sedangkan untuk perempuan, status marital 
dipisah menjadi gadis dan janda.

Variabel jenis mahar dipilah menjadi (1) uang, 
(2) perhiasan, (3) simbol agama (Alquran, perangkat 
shalat, buku agama, pengajaran agama/baca-hafal-tulis 
Alquran dan haji/umroh, (4) properti yang mencakup 
rumah, tempat usaha, tanah, dan sawah, (5) pakaian, 
peralatan dan perabot rumah tangga (mesin jahit, jam, 
tempat tidur, lemari, perabot rumah lainnya, radio 
dan televisi) dan (6) kombinasi beragam jenis mahar 
di atas. Perhiasan emas diukur menurut standar gram. 
Sedangkan mahar perhiasan non emas tidak dianalisis 
karena jumlah kasusnya terlalu sedikit. Selain itu, 
variasinya berimplikasi pada perbedaan nilai ekonomis 
yang sulit untuk diukur.

Mahar uang diukur berdasarkan rupiah. Analisis 
kuantitatif terhadap besaran mahar uang lintas waktu 
sedikit banyak menghadapi kesulitan. Dalam catatan 
KUA, mahar uang dibayar dalam bentuk rupiah. Karena 
nilai rupiah sangat fluktuatif di pasar uang menurut 
tahun, nilai rupiah dikonversi ke dollar USA. Pilihan 
ini didasarkan pada konsep mata uang dunia yang 
menjadikan dollar USA sebagai mata uang yang tidak 
pernah dan tidak akan pernah didevaluasi. Jadi nilai 
dollar akan stabil dalam lintasan waktu. Nilai dollar 
terhadap rupiah ditentukan berdasarkan rata-rata harga 
rupiah yang beredar dan berkembang setiap awal tahun. 
Sementara kuantitas mahar perhiasan emas tetap diukur 
menurut satuan gram.

Pro�l Sampel

Profil status marital sampel menampilkan informasi 
yang menarik. Mayoritas  istri (84,8 %) saat pernikahan 
berstatus gadis. Hanya 77,4 % suami masih berstatus 
jejaka dan selebihnya (22,6 %) berstatus pernah 

(a) Menengah-atas mencakup arsitek, dokter, hakim, akuntan, camat, 
pejabat eselon 3, diplomat biasa, dosen, pengacara, jaksa, direktur; 
(b) Menengah-bawah mencakup pejabat eselon 4, wartawan, pegawai 
BUMN/D (biasa), manajer, PNS, lurah/kepala desa, apotiker, bidan, 
perawat, guru SLTA/SLTP, pensiunan PNS/TNI/polisi, pedagang 
menengah, seniman/artis, penceramah “berkelas”. Kelas Bawah dipisah 
menjadi (a) Bawah-atas mencakup sopir, masinis, mandor, teknisi, montir, 
tukang ojek, guru agama biasa, penjahit dan karyawan; (b) Bawah-bawah 
yang mencakup tenaga keamanan (satpam), petani, buruh, tukang, 
pembantu rumah tangga, tukang becek, tukang cukur, pesuruh, pelayan 
warung-toko, tukang kebun, pelaut/nelayan dan kondektur/kenek.



20 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

menikah, baik duda atau sedang beristri. Mayoritas 
(92,3 %) pernikahan adalah monogami dan sisanya 7,7 
% adalah poligami. 

Tren usia pengantin laki-laki dan perempuan sangat 
berbeda. Mereka cenderung menikah di usia yang cukup 
muda. Usia suami lebih tua dibanding usia istri. Rata-
rata usia pengantin laki-laki adalah 25,97 tahun dengan 
standar deviasi (SD) 7,13 tahun. Rata-rata usia pengantin 
perempuan adalah 20,98 tahun (SD 4,99 tahun). Besarnya 
angka standar deviasi di atas memperlihatkan variasi usia 
pernikahan yang ekstrim di kalangan sampel, terutama 
di kelompok laki-laki. Ada sampel yang menikah di usia 
yang cukup tua dan ada banyak perempuan pada usia 
yang sangat muda sudah menikah. Usia minimum suami 
15 tahun dan istri 13 tahun, sedangkan usia maksimum 
suami 83 tahun dan istri hanya 55 tahun.

Usia menjadi faktor penting dalam seleksi calon 
pasangan. Laki-laki selalu memilih istri yang berusia 
lebih muda. Perempuan secara fisikal memang lebih 
cepat terlihat lebih tua dibanding laki-laki. Namun 
perbedaan usia, oleh laki-laki, sering dijadikan senjata, 
minimal alat kontrol ideologis untuk menciptakan 
dependensi istri pada suami. Bahkan ilmu psikologi 
menganggap satu penyimpangan jika seorang laki-laki 
mencintai perempuan yang berusia lebih tua (tragedi 
oedipus complex). Bukti sinyalemen psikologis sangat 
menonjol dalam studi ini. Hanya sebagian kecil laki-laki 
menikahi perempuan yang berusia lebih tua, bahkan 
jika terjadi perbedaan usia, perbedaan usia mereka tidak 
mencolok. Misalnya, sekitar dua pertiga laki-laki berusia 
31-35 tahun menikahi perempuan berusia ≤ 25 tahun. 
Bahkan 4,4 % laki-laki berusia ≥ 36 tahun masih lazim 
menikahi perempuan berusia ≤ 20 tahun.

Tingkat pendidikan sampel tidak rendah, yaitu: 
(1) 69 % sampel suami dan 62 % istri menamatkan 
pendidikan minimal level SLTA. Bahkan minimal 28 
% suami dan istri menamatkan satu jenjang pendidikan 
tinggi. (2) Level pendidikan istri umumnya lebih 
rendah dibanding dengan jenjang pendidikan suami. 
Selain itu, hanya 9,7% laki-laki menikahi pasangan 
yang berpendidikan lebih tinggi darinya (marry up). 
Sebaliknya, perempuan sangat langka menikah dengan 
laki-laki yang berpendidikan lebih rendah (marry 
down).29 Pola ini merata di setiap level pendidikan. 
Bahkan semakin tinggi tingkat pendidikannya, laki-laki 
semakin jarang menikahi pasangan yang berpendidikan 

29 Bambawale dan Ramanama, “Mate Selection in Inter-Religious 
Marriages: An Indian Perspective,” dalam Indian Journal of Social Work, 
Vol. 42, (2) (1981), h. 165-173; Martin, “A Comment on Whether 
American Women Do Marry Up,” dalam American Journal of Sociology, 
Vol. 35, (1972), h. 237.

lebih tinggi. Hal ini nampaknya terkait erat dengan 
kesadaran ideologi superioritas laki-laki yang selalu 
tidak mau berpasangan hidup dengan perempuan yang 
melebihi keberadaannya.

Ada sisi keunikan profil status sosial suami dan istri 
dalam studi ini. Suami (68%) dan istri (82%) umumnya 
berasal dari keluarga kelas bawah. Lebih spesifik, 
walaupun prinsip kafâah (kesetaraan, keserupaan dan 
keserasian) menjadi kriteria memilih pasangan, laki-laki 
cenderung tidak mencari istri yang berlatar kelas sosial 
yang setara atau lebih darinya. Data menunjukkan 
bahwa status sosial laki-laki cenderung lebih tinggi 
dibanding dengan status sosial perempuan. 

Sisi lain bahwa seseorang cenderung mencari calon 
pasangan yang mempunyai latar belakang sosial, kultur dan 
struktur pekerjaan yang serumpun dengan pekerjaannya. 
Anak petani cenderung menikahi pasangan dari keluarga 
petani, keluarga pedagang menikahkan anaknya dengan 
keluarga pedagang, keluarga buruh menikahi anggota 
keluarga buruh atau individu yang sederajat dengannya 
dan pegawai negeri menikahi pegawai negeri. Tradisi 
ini akan melembagakan hegemoni kultur tradisional 
yang sangat tipikal dalam keluarga dan sekaligus 
menghambat proses akselerasi mobilitas sosial via 
proses pernikahan lintas suku dan status sosial. Intinya, 
institusi pernikahan masih menjadi mesin sosial-kultural 
utama untuk melestarikan tradisionalisme di masyarakat 
Islam. Dengan kata lain, mobilitas, transformasi dan 
alih pekerjaan via jalur proses pernikahan nampaknya 
sulit diharapkan.

Temuan Penelitian

Tren Praktek Mahar

Di bagian awal disajikan jenis mahar yang diberikan 
dalam pernikahan dan berturut-turut akan disajikan 
jenis mahar dalam kaitannya dengan beberapa 
variabel analisis. Ada dua model mahar yang dominan 
dipraktekkan dalam studi ini, yaitu: (1) Tradisi mahar 
dalam wujud perhiasan dan uang (79 %) sangat kental 
dalam praktek pernikahan; (2) 17 % mahar berwujud 
simbol agama (alat shalat, kitab suci, buku agama dan 
ritus keagamaan). Selebihnya, 2,4 % mahar dalam wujud 
properti, pakaian dan peralatan rumah tangga tanpa 
dipadu dengan ketiga jenis pertama mahar di atas. Gejala 
penggunaan simbol agama untuk mahar dalam penelitian 
ini sangat berbeda dengan fenomena yang serupa di 
Kalimantan Selatan.30 Di sana, komunitas Muslim, 

30 Aini, “Mahar dalam Konteks Sosial–Budaya Muslim; Mahar dan 
Status Sosial dalam Kehidupan Masyarakat Amuntai, Kalimantan-Selatan,” 
dalam Khazanah: Majalah Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, Vol.1 
(6), (2002).



21Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

terutama pra 1990-an, tidak terbiasa menggunakan 
objek simbol agama untuk dijadikan mahar. 

Tren jenis mahar bervariasi menurut sejumlah variabel, 
yaitu: (1) Tren penggunaan objek simbol agama untuk 
mahar semakin dominan tahun 1990-an dan 2000-an. 
Sebaliknya, tren mahar uang yang tinggi semakin tidak 
populer. (2) Tren jenis mahar ini bervariasi menurut daerah 
penelitian. Mahar uang tidak populer di Sumatera Barat 
dan Jakarta. Sebaliknya, mahar simbol agama sangat 
populer (70 %) di Sumatera Barat, namun model ini 
tidak begitu lazim di daerah lain. Mahar dalam wujud 
perhiasan umumnya tidak lazim (< 17 %) di semua 
daerah penelitian, kecuali di Jakarta (42 %). Perbedaan 
dan perubahan tren mahar jenis ini signifikan (p. <.01) 
menurut faktor daerah atau tahun. Ringkasnya, tren 
jenis mahar berkaitan erat dengan pengaruh tradisi dan 
budaya yang berkembang di daerah penelitian.

Adapun jumlah mahar dalam wujud uang dan 
perhiasan yaitu: (1) Besaran mahar dalam wujud uang 
(dollar) sangat bervariasi. Rata-rata besaran mahar 
uang berjumlah $ 16,71 (SD $ 80,45). Satu fakta yang 
unik bahwa ada mahar uang dengan nilai minimum 
kurang dari satu dollar. Dan sebaliknya, ada nilai 
maksimumnya mencapai $ 2.565. (2) Rata-rata mahar 
perhiasan berjumlah 9,3 gram (SD 9,35 gram). Nilai 
minimum mahar perhiasan ½ gram dan maksimum 
mencapai 105 gram. Ini artinya bahwa ada variasi yang 
signifikan dalam praktek jumlah mahar di masyarakat. 
Ada warga masyarakat yang memberi mahar uang atau 
perhiasan dalam jumlah yang sangat besar, sementara 
yang lainnya hanya memberi mahar dalam jumlah 
yang sangat sedikit, sebatas untuk memenuhi standar 
formalitas atau untuk makna yang lain. Perbedaan ini 
nampaknya terkait dengan model pemaknaan mahar 
dalam kehidupan umat Islam, terutama terkait dengan 
variabel status sosial. Misalnya bagi warga perkotaan, 
jumlah uang mahar lazim tidak dimaksudkan untuk 
nilai nominal. Faktanya, jumlah uang sering hanya 
dikaitkan dengan tanggal, bulan dan tahun pernikahan, 
atau sebatas hanya untuk mencatat momentum 
pernikahan. Sebaliknya, banyak orang desa menjadikan 
mahar sebagai modal hidup keluarga baru dan untuk 
biaya pernikahan.

Mahar dan Status Sosial

Studi ini bermaksud menguji korelasi praktek 
mahar dengan beberapa variabel sosial, maka hasilnya 
yaitu: (1) Jenis mahar uang, perhiasan dan simbol 
agama berasosiasi signifikan (Ç2 

=
 1,735; p.<.01) dengan 

status marital pengantin perempuan. (2) Mahar uang 
lebih lazim untuk janda. Sebaliknya, mahar perhiasan 

dan objek bersimbol agama sangat lazim untuk gadis 
tetapi tidak untuk janda. (3) Perbedaan jumlah mahar 
uang dan perhiasan untuk gadis dan janda ini sangat 
signifikan (p.<.01). (4) Nilai mahar uang untuk gadis 
jauh lebih besar (83%) dibanding mahar janda. Namun 
mahar janda ‘kembang’ tetap saja ada yang selangit, 
mencapai $ 2.314, jauh di atas rata-rata jumlah mahar 
uang standar untuk gadis. Satu hal yang menarik di sini 
bahwa besaran mahar perhiasan untuk janda 27% lebih 
berat dibanding mahar perhiasan untuk gadis. 

Mahar diberikan kepada perempuan dengan 
pertimbangan status sosial keluarganya. Apakah 
praktek mahar berkorelasi signifikan dengan status 
sosial keluarga istri? Tren jenis mahar model ini terbukti 
bervariasi secara signifikan menurut status sosial istri, 
yaitu: (1) Mahar dalam wujud simbol praktis tradisional 
(uang dan properti) lebih dominan (51 %) diterapkan 
oleh warga kelas bawah. (2) Mahar dalam wujud simbol 
gaya penampilan (perhiasan) sebanyak 44% dipraktekkan 
oleh warga kelas bawah. (3) Mahar dalam wujud simbol 
agama (peralatan shalat, Alquran, buku agama dan ritus 
keagamaan) lebih lazim dipraktekkan oleh masyarakat 
kelas menengah. Uji Chi kuadrat (Ç2

=
82,45; p.<.01) 

membuktikan asosiasi yang signifikan antara tren 
umum jenis mahar dengan status sosial istri. Alhasil, 
tren mahar sangat akrab dengan indeks status sosial 
keluarga perempuan. Temuan ini perlu secara tentatif 
diuji dari sudut pandang dan variabel sosial-ekonomi 
lainnya, terutama untuk melihat konsistensi pengaruh 
status sosial perempuan terhadap praktek mahar. 

Secara transaksional, jenis dan besaran mahar adalah 
replikasi kesepakatan atau hasil negosiasi kedua belah 
pihak, suami dan istri, bahkan keluarga besar. Dalam 
konteks ini, jenis dan besaran tidak dapat dipisahkan 
dari tingkat kemampuan ekonomi laki-laki. Dengan kata 
lain, variasi jenis dan besaran mahar dapat dinegosiasi 
di banyak komunitas, seperti suku Banjar, Sasak, 
Bima dan Bugis. Jika jenis atau jumlah mahar tidak 
dapat disepakati, pertunangan seorang gadis bisa saja 
berbuntut putus dan pernikahan otomatis gagal. Studi 
ini membuktikan bahwa tren jenis mahar bervariasi 
signifikan menurut faktor status sosial suami. Walau 
signifikan (Ç2 

=
 11,34; p. < .01), variasi jenis mahar 

tidak terlalu berkorelasi dengan status sosial suami 
dibanding status sosial istri. Ini artinya bahwa tren praktek 
jenis mahar tidak begitu akurat untuk dapat diprediksi 
berdasarkan variabel status sosial suami. 

Apakah mahar berasosiasi dengan pendidikan suami 
dan istri?. Pertama, tren mahar bervariasi signifikan 
menurut tingkat pendidikan suami. Praktek mahar 
uang mengalami penurunan signifikan seiring dengan 



22 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

peningkatan pendidikan suami. Sebaliknya, intensitas 
praktek mahar perhiasan mengalami peningkatan 
seiring dengan peningkatan pendidikan suami. Variasi 
tren praktek jenis mahar tersebut berasosiasi signifikan 
dengan pendidikan suami. Data ini menunjukkan 
bahwa variabel tingkat pendidikan suami menjadi 
faktor determinan tren mahar. Misalnya suami dengan 
latar belakang pendidikan SD hampir bisa dipastikan 
(50%) akan memberi mahar dalam wujud uang dan 
suami dengan latar belakang pendidikan tinggi hampir 
dapat dipastikan (66 %) akan memberi mahar dalam 
wujud perhiasan.

Kedua, tren praktek jenis mahar juga berkorelasi 
signifikan (Ç2

=
198; p.< .01) dengan variabel tingkat 

pendidikan istri. Bahkan trennya sangat mirip, jika 
tidak dapat dikatakan identik dengan tren praktek 
mahar menurut level pendidikan suami. Jika tingkat 
pendidikan bisa dijadikan satu indikator status sosial, 
data ini sebetulnya sudah dapat mengindikasikan 
temuan utama bahwa praktek mahar, dengan segala 
variasinya, erat kaitannya dengan status sosial seseorang di 
komunitas Muslim lintas daerah dan komunitas Muslim 
di nusantara. 

Ketiga, perkawinan monogami di masyarakat Islam 
masih menjadi tipe ideal (93,3%). Sebaliknya, poligami 
masih distigmatisasi, minimal dikelasduakan. Masyarakat 
umumnya belum terbuka menerima praktek poligami. 
Bahkan ada satu gejala bahwa poligami selalu dikaitkan 
dengan perkawinan penuh rahasia, (bodong, tanpa 
surat menyurat). Studi ini membuktikan bahwa tren 
jenis mahar berkaitan erat dengan model perkawinan 
(mono-poligami). Praktek mahar dalam wujud simbol 
tradisional lebih sering diterapkan pada perkawinan 
poligami. Sedangkan mahar simbol agama hampir dua 
kali lebih sering dipraktek pada perkawinan monogami. 
Ringkasnya, mahar dalam perkawinan poligami identik 
dengan objek yang bernilai nominal dan intrinsik secara 
ekonomi. Ini artinya bahwa poligami dan perkawinan 
janda erat kaitannya dengan faktor ekonomi. Apakah 
poligami bagi perempuan selalu bermotif ekonomi? 
Ini satu pertanyaan yang menarik untuk diteliti lebih 
lanjut.

Keempat, dalam tradisi sosial yang berpola eskriptif-
pewarisan,31 status sosial seorang anak sangat ditentukan 
oleh jalur keturunan, tepatnya status sosial orang tua, 

31 Ada dua pola konstruksi status sosial, yaitu model diwariskan 
(ascribed) dan dicapai (achieved). Model ascribed menekankan aspek 
siapa anda (turunan), bukan apa anda (capaian). Masyarakat tradisional 
menganut model pertama. Untuk model konstruksi status sosial, lihat 
Stark, Sociology, (Belmont, California: Wadsworth Publishing Company, 
1989), h. 244-245; �eodorson dan Lucille �eodorson, Sociology: 
Principles and Applications, (St. Paul, MN, USA: West Publishing

terutama ayah dalam hegemoni sistem kekerabatan 
patrilineal. Mayoritas masyarakat Muslim di tanah air 
sangat kental mempertahankan model pencitraan status 
sosial berbasis patrilinealisme. Studi ini membuktikan 
bahwa status sosial ayah istri berkorelasi signifikan (Ç2 

=
 59,76; p.<.01) dengan tradisi praktek mahar. Praktek 

pernikahan masyarakat kelas bawah akrab dengan 
tren mahar bercorak objek tradisionalpraktis (uang/
perhiasan), sedangkan mahar dalam wujud simbol agama 
sangat akrab dengan masyarakat kelas atas. 

Ringkasnya, hipotesis pertama (tren praktek mahar 
berasosiasi signifikan dengan status sosial) tidak dapat 
terbantahkan. Namun tren fenomena kualitatif ini perlu 
diuji silang dengan data kuantitatif. Apakah besaran 
mahar dalam wujud uang dan perhiasan bervariasi 
signifikan menurut status sosial dan tingkat pendidikan 
suami dan istri?. Bagian berikut akan menguji secara 
spesifik pengaruh sub-variabel status sosial suami dan istri 
terhadap variasi besaran mahar. Untuk tujuan tersebut, uji 
bivariate one way of anova akan dilakukan. 

Tabel 1 : Uji ANOVA Jumlah Mahar Uang (Dollar) 
dan Perhiasan 

Menurut Pendidikan dan Status Sosial Suami-Istri 
dan Orang tua Istri

A. MAHAR UANG B. MAHAR PERHIASAN

 Status Sosial F Sig.  Status Sosial F Sig.

1. Pendidikan  Suami 0,34 TS
1. Pendidikan  
Suami

23,311 p.<.01

2. Status Sosial 
Suami

12,19 p.<.01 2. Status Sosial 
Suami

16,436 p.<.01

3. Pendidikan Istri 2,07 TS 3. Pendidikan Istri 18,491 p.<.01

4. Status Sosial Istri
19,87 p.<.01 4. Status Sosial 

Istri
8,674 p.<.01

Catatan : TS = tidak signifikan

5. Pendidikan 
Ayah Istri

0,976 TS

6. Status Sosial 
Ayah Istri

9,953 p.<.01

Tabel 1 (Bagian A) menyajikan informasi hasil uji 
Anova tentang variasi praktek jumlah mahar uang dan 
perhiasan menurut pendidikan, status sosial suami serta 
status sosial orang tua istri sebagai berikut: (1) Satu fakta 
yang menarik bahwa level pendidikan suami dan istri tidak 
terkait langsung secara signifikan dengan variasi jumlah 
mahar uang. Ini artinya bahwa praktek mahar uang tidak 
dipengaruhi oleh variabel pendidikan suami atau istri. (2) 
Variabel jumlah mahar uang bervariasi secara signifikan 
menurut status sosial suami dan istri. Dengan kata lain, 
jumlah mahar uang tidak terbukti berkorelasi signifikan 
dengan tingkat pendidikan. 

Apakah tren yang sama juga terbukti dalam kasus 
jumlah mahar perhiasan? Hasil uji statistik (Bagian B) 

Company, 1990), h. 189-191; Wright II, et.als, Perspective: An Introduction 
to Sociology, (Hinsdale, Illinois: �e Dryden Press, 1975), h. 187-245.



23Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

menunjukkan realitas yang berbeda dengan data tentang 
korelasi jumlah mahar uang dengan pekerjaan dan 
tingkat pendidikan suami dan istri. Di sini jumlah 
mahar perhiasan bervariasi signifikan menurut tingkat 
pendidikan suami dan istri serta status sosial ayah 
istri. Tetapi ia tidak bervariasi secara signifikan dengan 
pendidikan ayah istri. Dengan kata lain, tren praktek 
jumlah mahar uang dan perhiasan berbeda dalam hal 
variabel penjelas. Jumlah mahar perhiasan dapat dijelaskan 
dengan pendidikan suami dan istri serta status sosial 
ayah istri. Sedangkan jumlah mahar uang tidak akurat 
diprediksi dengan variabel pendidikan suami dan istri 
serta status sosial ayah istri.

Terakhir, apakah variabel status sosial suami, istri dan 
ayah istri berkorelasi signifikan dengan jumlah mahar 
perhiasan?. Semua variabel status sosial terbukti berkorelasi 
signifikan dengan besaran jumlah mahar perhiasan. Oleh 
sebab itu, pertanyaan “Kenapa besaran jumlah mahar 
uang tidak bervariasi secara signifikan menurut variabel 
tingkat pendidikan” adalah isu yang harus dikritisi secara 
khusus pada bagian analisis dan interpretasi berikut ini.

Interpretasi dan Re�eksi

Berdasarkan temuan di atas maka perlu dianalisis 
lebih kritis kenapa dan bagaimana mekanisme variabel 
sosial dan kultural mempengaruhi corak praktek mahar 
di masyarakat Muslim. Pertama, tren tradisi praktek 
mahar mengalami perubahan yang signifikan seiring 
perjalanan waktu. Teori modernisasi menegaskan bahwa 
masyarakat mengalami perubahan linear, dari komunitas 
sederhana yang identik dengan kelas bawah dan 
bercirikan kehidupan tradisional-agraris, ke masyarakat 
industri-teknologi yang cenderung mengapresiasi nilai-
nilai simbolik dalam kehidupan, baik simbol penampilan 
aksesoris (perhiasan) atau simbol keagamaan. Masyarakat 
Muslim Indonesia di tahun 1970-an masih sangat 
tradisional dan terus bergumul dengan usaha pemenuhan 
hajat ekonomi di tarap awal sejahtera. Di penghujung 
abad XX dan di awal abad XXI taraf hidup masyarakat 
mengalami peningkatan signifikan yang diikuti dengan 
perubahan gaya dan orientasi pemaknaan hidup. Dalam 
konteks peningkatan ini, orang mulai mengejar target 
ritme hidup non material. Gaya hidup glamour mulai 
menjadi ciri baru masyarakat yang sedang berkembang. 
Orang kaya baru tanpa malu bahkan bangga pamer gaya 
hidup mereka yang sering berpenampilan berlebihan.

Secara subtantif, budaya penampilan telah menjebak 
orang dalam kesadaran formalistik, sebatas indah di 
level kulit namun hampa dan menipu di ranah batin. 
Banyak fakta menguatkan bahwa budaya material dan 
penampilan telah menggiring orang pada perasaan 

kehampaan makna hidup. Rumah tangga dengan warna 
simbol material dan penampilan telah mengikis nilai-
nilai suci dan luhur pernikahan, yaitu nilai spiritual. 
Akibatnya, dalam kehampaan batin banyak orang 
berusaha menengok kembali signifikansi muatan nilai-
nilai religius dalam pernikahan. Bagi kelompok baru ini, 
inisiatif dan awal proses pernikahan harus dibingkai, 
dimaknai dan diboboti dengan nilai-nilai luhur. Dalam 
kesadaran ini, penggunaan simbol keagamaan menjadi 
satu pilihan dalam penentuan jenis mahar karena ia 
dirasakan mampu meraih ulang nilai-nilai luhur yang 
sempat terlupakan dalam pernikahan. Atas dasar alasan 
ini, penggunaan objek bersimbol agama sebagai mahar 
menjadi pilihan yang tepat.

Gejala penggunaan simbol agama untuk mahar juga 
tidak bisa dipisahkan dari tren global religious resurgence 
hampir di setiap belahan dunia, pasca keruntuhan 
hegemoni materialisme-hedonistik terutama pada 
masyarakat kelas menengah baru yang dicirikan dengan 
tingkat pendidikan yang tinggi. Kelahiran kembali spirit 
religius ini membisikkan kerinduan terhadap sentuhan 
religius. Dalam bingkai kesadaran ini, masyarakat 
perkotaan semakin lebih sering menggunakan mahar 
dalam bentuk objek simbol agama dan perhiasan. Bahkan 
belakangan ada kelompok sosial tertentu menjadikan 
paket umroh dan haji sebagai mahar. Lebih dari itu, 
ada orang kaya yang melaksanakan akad pernikahan 
di tanah suci, di bawah naungan Ka‘bah, di sela-sela 
mereka melaksanakan ibadah umroh.

Kedua, tradisi mahar juga erat kaitannya dengan 
daerah tertentu. Mahar uang menjadi tradisi yang kuat 
di Kalimantan Selatan. Mahar berbentuk objek simbol 
agama dominan di Sumatera Barat. Di daerah yang 
bercirikan kota metropolitan, seperti DKI Jakarta, mahar 
perhiasan dan simbol keagamaan belakangan menjadi 
semakin lazim. Variasi tren tradisi mahar menurut daerah 
ini tidak dapat dipisahkan dari cara lokal memaknai 
pernikahan. Masyarakat Banjar masih cenderung 
menjadikan jumlah mahar sebagai indeks status sosial. 
Dalam konteks ini ada perasaan malu jika anggota 
keluarga menikah dengan mahar yang murah. Bahkan 
ada keluarga perempuan lebih memilih membatalkan 
lamaran daripada berniat mengurangi jumlah mahar. 
Mahar yang rendah bisa dinilai merendahkan martabat 
keluarga perempuan. Dalam kasus seperti ini ada sindiran 
sinis dari keluarga perempuan bahwa “harga sapi dan 
kerbau saja lebih mahal dibanding jumlah mahar yang 
diberikan”. Dengan kata lain, di saat masyarakat Banjar 
tetap cenderung menilai mahar sebagai indeks nobilitas 
keluarga besar, mahar yang tinggi akan selalu tetap 
dibanggakan. Akibatnya, mahar yang mahal akan tetap 



24 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

menjadi icon model praktek mahar di masyarakat asli 
Banjar.

Berbeda dengan Muslim Banjar, Muslim Minang di 
Sumatera Barat nampaknya tidak terbiasa mengaitkan 
mahar dengan status sosial keluarga perempuan. Mereka 
lebih melihat mahar sebagai proses pembentukan 
keluarga baru yang memerlukan modal awal. Dari sudut 
pandang ini, mahar yang tinggi dapat menyulitkan calon 
pengantin laki-laki. Akibatnya banyak orang beranggapan 
bahwa mahar yang tinggi tidak lebih penting dibanding 
dengan modal biaya rumah tangga baru. Selain itu, Muslim 
Sumatera Barat ,khususnya Padang Pariaman, masih 
menganut asas dualisme hukum yang membedakan 
antara mahar (dower) dan maskawin (dowry). Mengacu 
pada fikih, tradisi Minang tetap mewajibkan mahar 
yang harus diberikan pengantin laki-laki. Namun 
tradisi bajapuik di Pariaman (nikah jemputan) juga 
mewajibkan keluarga perempuan untuk membayar 
sejumlah uang jemputan pada keluarga laki-laki, sejenis 
konpensasi.32 Dualisme norma mahar dalam tradisi 
bajapuik ini mengisyaratkan bahwa pranata mahar 
lebih dimaknai sebatas syarat formal pernikahan. Di 
sini mahar tidak lazim dikaitkan dengan status sosial 
keluarga perempuan. Akibatnya, mahar material-uang 
tidak dibanggakan dalam kaitannya dengan kehormatan 
keluarga. Di sini mahar bahkan dapat dimaknai secara 
sederhana dan lebih bermakna simbolik daripada 
pemaknaan hakikinya.

Ketiga, praktek mahar erat kaitannya dengan kelas 
atau status sosial seseorang (baik pengantin laki-laki atau 
perempuan). Dalam hal ini tradisi mahar dalam wujud 
uang identik dengan kultur masyarakat kelas bawah. 
Mereka umumnya menekuni pekerjaan tradisional, 
sebagai petani, pelaut, nelayan, buruh, pekerja domestik, 
sopir, masinis, mandor, tukang ojek, tukang becak, 
penjahit, tukang cukur, karyawan rendahan, tenaga 
keamanan dan kebersihan, pesuruh kantor, pelayan 
warung/toko, tukang kebun, penjual makanan keliling, 
kondektur dan kenek.

Pola praktek mahar uang ini secara teoritis dapat 
dipahami dari perspektif ekonomi. Kecenderungan 
masyarakat kelas bawah untuk memilih uang 
sebagai mahar harus dipahami dengan logika praktis 
pemenuhan kebutuhan dasar. Kehidupan kelas bawah 
relatif sederhana dan masih terbatas pada pemenuhan 
kebutuhan dasar. Dalam konteks ini uang menjadi 
media yang sangat praktis untuk segala kebutuhan. 
Intinya, harapan masyarakat kelas bawah umumnya 
masih relatif sederhana yang tergambar dari tradisi praktis 

32 Azwar, Matrilokal dan Status Perempuan dalam Tradisi Bajapuik, 
(Yogyakarta: Galang Press, 2001), h. 69-97.

di atas. Dengan dinamika hidup dan kebutuhan yang 
serba nyata dan sederhana, setiap sesuatu, termasuk 
mahar, akan lebih dimaknai secara eksposisif, praktis dan 
apa adanya, tanpa pemaknaan simbolik ideologis yang 
lebih bernuansa gaya hidup glamour.

Bagi masyarakat kelas bawah, persoalan utama adalah 
pemenuhan kebutuhan dasar yang diatasi secara praktis 
dan instan dengan uang. Sejauh ini uang dianggap 
dapat dijadikan alat tukar secara  cepat dan ringkas guna 
memenuhi kebutuhan dasar. Uang memiliki nilai praktis 
yang sangat tinggi jika dibandingkan dengan perhiasan, 
apalagi perangkat alat shalat dan Alquran yang tidak 
bernilai ekonomi. Ini artinya bahwa untuk menjadikan 
perhiasan sebagai alat tukar transaksi, pemilik perhiasan 
harus terlebih dahulu menjualnya. Dari sisi ini perhiasan 
kurang memiliki nilai praktis dan objek simbol agama 
tidak bernilai ekonomi. Akibatnya, di masyarakat yang 
kuat mempertahankan budaya material praktis, uang 
tetap menjadi pilihan utama untuk mahar dan uang 
sulit dapat dikonpensasi dengan objek-objek yang hanya 
bersimbol penampilan. Tafsiran ini sejalan dengan 
hegemoni tradisi dan kultur uang sebagai indikator 
status sosial di banyak masyarakat Muslim tanah air.

Keempat, praktek besaran mahar, terutama perhiasan, 
selalu identik dengan variabel status sosial pengantin 
laki-laki dan perempuan serta ayahnya. Realitas ini 
harus dipahami dari kultur dan struktur sosial mayoritas 
Muslim Indonesia. Sudah menjadi bagian dari tradisi 
komunitas, misalnya Aceh, Banjar, Sasak, Bima, Bugis 
dan Arab, terutama bahwa walaupun jumlah mahar 
dapat dinegosiasikan antara keluarga calon pengantin 
laki-laki dan perempuan, namun keluarga perempuan 
faktanya adalah sebagai pihak yang sangat menentukan 
bentuk dan besaran mahar. Pada kasus ekstrim, proses 
pernikahan tidak jarang terpaksa dibatalkan hanya karena 
tidak tercapai kesepakatan besaran mahar pada tahapan 
proses negosiasi mahar setelah lamaran diterima. Namun 
belakangan, terutama di masyarakat perkotaan yang kuat 
menjaga citra kehormatan keluarga, orang tua cenderung 
tidak lagi menekankan unsur besaran mahar. Semuanya 
lebih diserahkan kepada anak-anak. Cerita pertunangan 
yang putus hanya karena tidak tercapai kesepakatan 
harga mahar sudah jarang terdengar. Namun karena 
mahar masih dinilai sebagai citra kehormatan keluarga, 
masalah ini tetap krusial dalam perencanaan pernikahan 
di banyak masyarakat Islam.

Orang dapat saja memaknai nilai sosial mahar 
secara beragam. Namun dapat disepakati bahwa 
pada masyarakat yang kuat memaknai mahar sebagai 
citra nobilitas keluarga, besaran mahar merupakan 
satu indeks penting ekspresi status sosial. Tampilan 



25Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

wajah atau pendidikan boleh saja ’pas-pasan’ menurut 
standar umum, tetapi jika seorang perempuan berasal 
dari keluarga terhormat maka jumlah maharnya bisa 
dipastikan cukup besar atau mewah. Besaran mahar 
ini dapat dipahami dari nilai simbolik dan praktisnya. 
Secara praktis, mahar sering dijadikan kapital awal bagi 
pasangan baru untuk menyiapkan kebutuhan berumah 
tangga. Secara sosial, mahar di banyak masyarakat 
Muslim sering digunakan untuk membeli kebutuhan 
perangkat tempat tidur, pakaian, perlengkapan lain dan 
persiapan resepsi perkawinan. Semakin besar jumlah 
mahar tentu semakin leluasa pengantin perempuan 
dan keluarganya untuk membeli kebutuhan perayaan 
pernikahan. Saat dekorasi rumah atau kamar pengantin 
dan aura perhelatan walîmah al-‘urs sering dijadikan ajang 
pamer gengsi, prestise seorang perempuan, terutama 
keluarganya, kesadaran ideologis kelas sosial ini akan 
selalu memotivasi seseorang untuk mendapatkan jumlah 
mahar yang besar untuk memuaskan hasrat pamernya. 

Selain itu perlu dicatat bahwa warga masyarakat 
tertentu, terutama mereka yang masih menilai 
mahar sebagai indeks status sosial, sudah terbiasa 
membicarakan nilai atau harga mahar pengantin yang 
dirayakan. Besaran mahar sering menjadi bahan laris 
obrolan undangan. Dalam konteks ini tidak jarang ada 
saja orang yang mencibir atau mencemooh keluarga yang 
menentukan harga mahar terlalu rendah. Mahar yang 
tinggi memang tidak salah, tetapi mahar sederhana, 
dalam Islam, lebih ditekankan secara fikih. Namun 
tradisi lokal sering membelokkan prinsip dasar mahar. 
Jika awalnya mahar difungsikan sebagai wujud ekspresi 
kasih sayang, ketulusan, keseriusan dan segala hal-hal 
yang positif secara moral untuk keperluan perempuan, 
praktek mahar di banyak masyarakat Islam sering 
mengabaikan anasir nilai-nilai moral tersebut. Di sini 
fikih tradisional yang didasarkan pada kaidah al-‘âdah 
muhakkamah ikut melegitimasi konstruksi mahar 
tradisional ini. Misalnya dalam fikih dikenal dengan 
mahr mitsl (mahar semisal) dimana mahar diharapkan 
sesuai dengan standar kebiasaan lokal mengenai jenis 
atau besaran mahar. Pemaknaan mahar secara ekonomi 
dan formalistik ini tentu mereduksi kedalaman konsep 
mahar dalam Islam.

Ada hal lain yang harus diperhatikan dari studi ini 
yaitu perbedaan konsep ideal mahar Islam dengan 
prakteknya di masyarakat Muslim. Fakta di banyak 
komunitas, pemaknaan mahar lebih menekankan aspek 
sosial (dimensi profan) ketimbang unsur moral agama. 
Karenanya, semakin kesadaran akan nilai status sosial 
terus menghantui spirit kebanggaan seseorang, maka 
dorongan untuk menginginkan (memberi/menerima) 

jumlah mahar yang banyak atau tinggi akan terus hidup 
di masyarakat. Merujuk hasil studi ini, mahar dalam 
tradisi Muslim Banjar dan beberapa masyarakat lainnya 
seperti Sasak, Bugis, Mandar dan Arab, masih terus akan 
lebih dimaknai sebagai indeks status sosial ketimbang 
penegasan unsur moral dan spiritualnya, walaupun skala 
penekanan prioritas makna mahar seperti ini sudah 
relatif mencair.

Kelima, secara sosiologis, intervensi orang tua sulit 
dihindarkan untuk dijadikan bahan pertimbangan bagi 
seorang anak, terutama anak gadis, saat menentukan 
jenis dan jumlah mahar pernikahannya. Ini artinya 
bahwa penelitian sosiologis tentang praktek mahar harus 
mengaitkannya dengan status sosial keluarga perempuan. 
Ini krusial karena faktor tersebut secara statistik sangat 
menentukan corak perwajahan praktek mahar di 
masyarakat, sebagaimana juga ditemukan Korson dalam 
penelitiannya di komunitas Muslim Pakistan.

Ada perbedaan yang menarik antara hasil studi ini 
dengan hasil penelitian di sejumlah negara anak benua 
Asia Selatan. Jika mahar dalam wujud maskawin sangat 
tinggi (selangit, excessive, mematikan) di Asia Selatan, 
hasil penelitian ini tidak menemukan fenomena yang 
serupa di tanah air. Jumlah maksimal mahar uang relatif 
tidak terlalu tinggi ($ 2.565) dan masih di kisaran standar 
umum. Faktanya, jika terlalu tinggi, calon pengantin 
laki-laki tidak jarang tidak akan memaksakan diri untuk 
tetap menikahi perempuan pilihannya. Romantisisme 
dan keterbukaan orang tua terhadap perubahan menjadi 
faktor penting dalam konstruksi tren jumlah mahar di 
tanah air. Ini menjadi satu perbedaan tren mahar di tanah 
air dibanding tren yang mapan dan lestari di Pakistan dan 
India. Secara umum, karena prinsip ideologis, besaran 
maskawin dan juga mahar di anak benua Asia Selatan 
sulit dinegosiasi. Dan sebaliknya praktek mahar di tanah 
air lebih lentur sebagai hasil negosiasi. Walaupun pada 
komunitas tertentu, banyak keluarga yang arogan dan 
secara sepihak menetapkan jenis dan besaran mahar, akhir-
akhir ini keluarga dan kedua pengantin begitu terbuka 
memaknai mahar. Sikap terbuka seperti ini menjadi 
faktor utama untuk menjelaskan tren perubahan mahar 
lintas waktu terutama akhir-akhir ini pada kalangan 
generasi kelas menengah baru di tanah air.

Keenam, perkembangan tren penggunaan mahar 
objek bersimbol agama merupakan fakta yang menarik 
di tanah air  walaupun kasus seperti ini pernah terjadi 
di era Rasulullah Saw. Namun hal yang menarik adalah 
frekuensi dan intensitas tren pergeserannya dari uang 
dan objek lain yang bernilai praktis ke arah penggunaan 
simbol-simbol agama. Belakangan simbol agama semakin 
diminati untuk mahar. Gejala ini terlihat dari peta 



26 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

global dalam hal polarisasi keberagamaan di masyarakat. 
Banyak bukti yang menunjukkan kesemarakan aktivitas 
keagamaan di kalangan generasi muda. Dalam setting ini 
orang menjadi terdorong menggunakan simbol-simbol 
agama sebagai mahar. Logikanya sederhana. Seiring 
dengan kemunculan ulang kesadaran peran agama dalam 
hidup seseorang maka pemberian mahar yang bersimbol 
agama di awal perkawinan (momentum yang bersejarah 
karena pengantin disebut raja sehari) diharapkan dapat 
menyadarkan kedua mempelai untuk selalu hidup 
rukun dan damai dalam naungan payung ilahiah yang 
tersimbolisasi via instrumen alat shalat dan kitab suci.

Ketujuh, kenapa besaran mahar sangat terkait dengan 
status marital perempuan?. Dalam hal ini, besaran mahar 
janda secara statistik jauh lebih kecil dibanding dengan 
mahar gadis walaupun besaran mahar perhiasan janda 
secara umum di atas rata-rata mahar perhiasan gadis. Hal 
ini dapat dijelaskan dari sistem sosial dan budaya patriarki. 
Masyarakat Indonesia sangat patriarkis dan tidak memberi 
ruang kebebasan yang besar kepada perempuan untuk 
menentukan pilihan dalam kehidupannya terutama 
janda. Ruang gerak janda sangat terbatas. Stereotip dan 
stigmatisasi sosial serta kultural selalu mengintai setiap 
pergerakan janda. Label buruk lumrah disematkan 
kepada janda yang lincah atau gesit. Ada istilah janda 
genit untuk menunjuk janda yang mobile dan progresif. 
Secara kultural, masyarakat belum dapat menerima 
dengan baik jika ada perempuan, terutama janda, yang 
kasak-kusuk berinisiatif mencari pasangan hidupnya. 
Akibatnya posisi tawar janda sangat lemah di pasar jodoh. 
Janda dipaksa oleh kultur, keadaan dan sistem sosial 
untuk terus menunggu jodohnya, bahkan terkadang 
dengan segala kepasrahan harus menerima lamaran laki-
laki yang sudah beristri. Nasib tragis perempuan tidak 
berhenti sampai di sini. Secara tradisional, perempuan 
sering tidak dilibatkan dalam proses negosiasi penentuan 
mahar dan inisiasi perkawinan. Di sini keluarga adalah 
pihak yang paling berperan. Karena sering didera rasa 
malu, pihak keluarga lazim mendorong anak jandanya 
untuk cepat menikah walaupun dengan mahar yang 
rendah atau menikah secara bodong.

Status janda sering distigmatisasi sebagai akar 
kegagalan perrnikahan. Dalam konteks ini masyarakat 
masih cenderung menghujat perempuan untuk setiap 
ada kasus perceraian terlepas apapun faktor pemicunya. 
Stereotipe ini menyudutkan janda pada posisi yang 
sulit di pasar jodoh dan negosiasi mahar. Akibatnya 
kepasrahan sulit terelakan dalam kehidupan perempuan 
saat menentukan jodoh dengan status jandanya. Kelakar 
pejoratif masih sering terdengar bahwa “kalau ada laki-laki 
–walaupun tua renta– yang mau menikahi janda maka 

itu sudah untung”. Stigmatisasi status janda tergambar 
pada cara masyarakat Muslim merayakan resepsi 
pernikahan janda. Perayaan pernikahan janda dilakukan 
sangat sederhana dengan persiapan seadanya atau tanpa 
perayaan. Keadaan sulit ini nampaknya menjadi penyebab 
utama kenapa banyak janda merelakan jodohnya jatuh 
ke tangan laki-laki yang sudah beristri seperti terlihat 
pada studi ini. Banyak janda terpaksa menerima nasib 
sebagai ‘madu’ yang harus rela dengan cap merebut 
suami orang. Dengan posisi tawar ini perempuan sulit 
menetapkan standar ideal untuk memenuhi kebutuhan 
pernikahannya. Faktor ideologis ini nampaknya bisa 
menjelaskan kenapa mahar janda jauh lebih murah 
ketimbang mahar gadis.

Penutup

Dalam ilmu fisika dijelaskan bahwa bentuk benda 
cair, seperti air, dipolakan berdasarkan wadah yang 
menampungnya terutama saat dipadatkan. Bahkan juga 
dalam hal penampakan warnanya. Misalnya air yang 
sesungguhnya bening nampak berwarna biru saat ia 
ditampung di gelas biru. Bentuk es akan mengikuti pola 
pembungkus atau tempatnya. Adonan kue akan dipola 
baku sesuai dengan bentuk loyang cetakannya seperti 
beragam bentuk biskuit yang lucu dan disukai anak-
anak. 

Hukum di ranah nilai-nilai moral seperti benda cair. 
Ia lentur, fleksibel dan mengalir mengikuti arus dan 
ritme format lokal. Secara sosiologis, struktur sosial dan 
budaya menjadi faktor penting dalam konstruksi atau 
formalisasi hukum terutama di level institusionalisasi. 
Seorang antropolog hukum, Bohanan, menegaskan 
bahwa hukum positif adalah replikasi aturan yang hidup 
(living law) di masyarakat. Saat suatu hukum asing 
diadopsi oleh regim baru maka ia akan selalu dimaknai 
dan dikonstruksi sesuai dengan cetak biru norma tradisi 
lokal. Di sini tidak ada hukum asing yang sungguh 
original sesuai standar lamanya tanpa ia dipola menurut 
sentuhan citra dan format lokal yang baru.

Pranata mahar adalah satu instrumen hukum yang 
original Islam. Ia memiliki genre yang khas Islam di basis 
nilai-nilai moral. Namun sebagai bentuk pemberian 
konpensasional mahar bukan sebuah norma yang asing 
bagi masyarakat asli Indonesia. Institusi pernikahan di 
nusantara sebelum Islam datang sudah lama mengenal 
norma pemberian pra marital. Setiap adat lokal memiliki 
aturan tentang syarat kesahihan pernikahan. Salah 
satunya adalah aturan tentang pemberian yang harus 
diserahkan ke pihak yang dinilai dirugikan sebagai 
akibat perkawinan. Jenis objek yang diberikan sangat 
beragam. Di sini pemberian dianggap sebagai satu upaya 



27Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

pemulihan (restitusi) kerugian yang dialami pihak tertentu. 
Misalnya karena pengantin laki-laki akan menjadi aset 
atau instrumen ekonomi keluarga perempuan di ranah 
Padang Pariaman, perkawinan ala bajapuik tetap eksis 
dan terus ditaati oleh Muslim Minang walaupun fikih 
tidak mengenal tradisi mahar ala bajapuik. Alhasil, 
hukum baru saat diadopsi oleh satu masyarakat ia akan 
selalu diformat baku dalam bingkai normatif lokal.

Refleksi teoritis ini sejalan dengan sinyalemen Ibn 
Qayyim yang dikutip di awal tulisan. Lalu apakah 
eksistensi hukum Islam, seperti kasus mahar, harus 
distandarisasi sesuai kerangka formalitas norma lokal?. 
Jika demikian, kita sulit menolak teori resepsi ala 
ilmuan Belanda yang menegaskan bahwa hukum Islam 
akan menjadi hukum positif di tanah air ketika ia telah 
diterima atau tidak bertentangan dengan norma adat 
setempat. Hazairin menilai pendapat ini sebagai sebuah 
teori konspirasi iblis karena ia dinilai mempecundangi 
hukum Islam. Menurutnya, keberadaan hukum Islam 
di atas hegemoni hukum adat atau dengan kata lain 
eksistensi hukum Islam di ranah lokal-praktekal tidak 
harus terlebih dahulu diterima adat. Hukum Islam tetap 
sebagai hukum positif di satu komunitas adat walaupun 
ia bertentangan dengan standar adat.

Hazairin nampaknya mengingkari fakta bahwa 
banyak hukum Islam yang memakai format lokal 
walaupun ia tidak kehilangan spirit moralnya. Secara 
sosiologis, tidak salah jika hukum Islam dibingkai sesuai 
format lokal. Formalisasi hukum Islam seperti mahar 
sebagai contoh nyata. Apakah teoritisasi ini mendistorsi 
dan mereduksi universalitas hukum Islam?, Apakah 
hukum Islam bersifat lokal?. Mengacu pada gagasan Ibn 
Qayyim, nilai-nilai moral hukum Islam, menurut hemat 
penulis, tetap universal, hanya struktur formalnya yang 
bercorak lokal. Akhirnya wacana sosiologi-antropologi 
hukum mampu menjelaskan variasi tren praktek hukum 
mahar di tanah air sesuai dengan faktor struktur sosial 
dimana pranata mahar diterapkan. Dari sisi ini adalah 
benar bahwa hukum, menurut seorang mantan hakim 
agung Amerika Serikat, bukan satu kompilasi konstruk 
logis yang ahistoris-asosiologis, tetapi ia adalah refleksi 
rangkaian pengalaman yang menyejarah. Hukum adalah 
hasil pergumulan banyak kekuatan sosial, kultural, 
politik, juga agama. 

Ringkasnya, setiap hukum selalu memiliki dimensi 
lokalitasnya walaupun ia diadopsi dari genre tradisi dan 
sistem yang sangat berbeda dengan konteks barunya. 
Llewellyn dengan mengikuti logika mazhab sejarah ala 
rintisan Von Savigny lebih jauh menegaskan bahwa 
hukum adalah suatu bagian integral dari kebudayaan. 
Akibatnya analisis kritis terhadap hukum tidak boleh 

menyerabutnya dari anasir diskursif dan konstruktif 
lokalnya. Dalam hal ini, secara sosiologis, relasi antara 
hukum dan masyarakat seperti dua sisi mata uang yang 
keberadaan makna salah satu sisinya sangat ditentukan 
oleh nilai sisi yang lain. Hukum adalah cerminan 
struktur sosial. []

Pustaka Acuan 

Afzal, Sarwat dan Imtiaz Subhani, To Estimate an 
Equation Explaining the Determinants of Dowry, Iqra 
University, 2009.

Aini, Noryamin, “Mahar dalam Konteks Sosial–Budaya 
Muslim; Mahar dan Status Sosial dalam Kehidupan 
Masyarakat Amuntai, Kalimantan-Selatan,” 
dalam Khazanah: Majalah Ilmiah Keagamaan dan 
Kemasyarakatan, Vol.1 (6), (2002).

Amin, Sajeda, dan Mead Cain. “�e Rise of Dowry 
in Bangladesh” dalam �e Continuing Demographic 
Transition, Gavin W. Jones, et.als.,eds., Oxford: 
Oxford University Press, 1997.

Anderson, Siwan, “�e Economics of Dowry and 
Brideprice,” dalam Journal of Economic Perspectives, 
Vol. 21 (4) (2007).

------------, “Why Dowry Payments Declined with 
Modernization in Europe but Are Rising in India,” 
dalam Journal of Political Economy, Vol. 111 (2), 
(2003).

------------, Dowry and Property Rights, Department of 
Economics, University of British Columbia, Canada, 
(August 2004).

Arunachalam, Raj dan Trevon D. Logan,“On the 
Heterogeneity of Dowry Motives.” National Bureau of 
Economic Research, Working Paper 12630, (2006). 

Azwar, Welhendri, Matrilokal dan Status Perempuan 
dalam Tradisi Bajapuik, Yogyakarta: Galang Press, 
2001.

Bambawale, U. dan A. Ramanama, “Mate Selection in 
Inter-Religious Marriages: An Indian Perspective”, 
dalam Indian Journal of Social Work, Vol. 42, (2) 
(1981).

Blenkhorn, Lindsey E., “Notes: Islamic Marriage 
Contracts in American Courts: Interpreting Mahr 
Agreements as Prenuptials and �eir Effect on 
Muslim Women,” dalam Southern California Law 
Review, Vol. 76 (2002).

Bloch, F. dan Vijayendra Rao. “Terror as a Bargaining 
Instrument: A case Study of Dowry Violence in Rural 
India,” dalam �e American Economic Review, Vol. 92 
(4), (2002).

Bumiller, E.F., May You Be the Mother of A Hundred Sons, 
New Delhi: Penguin, 1992.



28 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Carolina, Ifeka, “Hierarchical Women: �e ‘Dowry’ 
System and Its Implications among Christians in 
Goa,” dalam Contributions to Indian Sociology, Vol. 
23 (2) (1989).

Chowdhury, Farah D., “Dowry, Women, and Law in 
Bangladesh,” dalam International Journal of Law and 
Policy Family, Vol. 24 (2), (2010).

Crone, Patricia dan Martin Hinds, God’s Caliph: Religious 
Authority in the First Centuries of Islam, Cambridge: 
Cambridge Univesity Press, 1986.

Dalmia, Sonia dan Pareena G. Lawrence, “�e 
Institution of Dowry in India: Why It Continues 
to Prevail,” dalam Journal of Developing Areas, Vol. 
38 (2).

Dutton, Yasin, Asal Mula Hukum Islam: Alqur’an, 
Muwa��a’, dan Praktik Madinah, diterjemahkan oleh 
M.Maufur, Jogjakarta: Islamika, 2003.

El Fadl, Khaled M. Abou, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih 
Otoriter ke Fikih Otoritatif, diterjemahkan oleh R. 
Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi, 2004.

Esteve-Volart, Berta, 2004. “Dowry in Rural Bangladesh: 
Participation as Insurance against Divorce” (diunduh 
dari http://dept.econ.yorku.ca/%7Eberta/dowry_
web.pdf). 

Fournier, Pascale, “Flirting with God in Western Secular 
Courts: Mahr in the West,” dalam International 
Journal of Law, Policy and the Family,” Vol. (2009).

Freeland, Richard, “�e Islamic Institution of Mahr 
and American Law,” dalam Gonzaga Journal of 
International Law, Vol. 4 () (2000-01).

Geertz, Hildred, �e Javanese Family: A Study of Kindship 
and Socialization, New York: �e Free Press of 
Glencoe, 1961.

Gray, Robert F. “Sonjo Brideprice and the Question 
of African ‘Wife Purchase,” dalam American 
Anthropologist, Vol. 62 (1), (1960).

Greenberg, Judith G. “Criminalizing Dorwy Deaths; 
�e Indian Experience,” dalam Journal of Gender, 
Social Policy and the Law, Vol. 11 (2) (2003).

Grusky, David B., Social Stratification: Class, Race, and 
Gender in Sociological Perspective, Boulder, Colorado: 
Westview Press Inc., 1994.

Gupta, Nidhi, “Women’s Human Rights and the Practice 
of Dowry in India; Adapting A Global Discourse to 
Local Demands,” dalam Journal of Legal Pluralism, 
Vol. 48, (2003).

Guzzetti, L., “Dowries in Fourteenth-Century Venice,” 
dalam Renaissance Studies, Vol. 16 (4), (2002).

Haderiva, Kajian terhadap Pemberian Mahar yang Tinggi 
pada Masyarakat Adat Bugis di Kota Sebatik; Ditinjau 

dari Hukum Islam (Studi Kasus di Kecamatan Sebatik, 
Kabupaten Nunukan, Kalimantan Timur), Skripsi, 
Malang: Universitas Muhammadiyah, 2006.

Hammudah, ‘Abd al-‘Ati, �e Family Structure in Islam, 
Indianapolis: American Trust Publication, 1977.

Heyer, J. “�e Role of Dowries and Daughters’ Marriages 
in the Accumulation and Distribution of Capital 
in a South Indian Community,” dalam Journal of 
International Development, Vol. 4 (4), (1992).

Huq, Lopita dan Sajeda Amin, “Dowry Negotiations 
and the Process of Union Formation in Bangladesh: 
Implications of Rising Education,” Unpublished 
Manuscript, 2001.

Jawziyyah, al-, Ibn Qayyim, Syams al-Dîn Abî ‘Abd 
Allâh Muhammad ibn Abî Bakr, I‘lâm al-Muwaqqi‘în 
‘an Rabb al-’Âlâmin, Kairo: Muthâba‘ah al-Islâm, 
1980.

Korson, H.J. “Dower and Social Class in an Urban 
Muslim Community,” dalam Journal of Marriage 
and the Family, Vol. 29, (3) (1967).

---------, “�e Roles of Dower and Dowry as Indicators 
of Social Change in Pakistan,” dalam Journal of 
Marriage and the Family, Vol. 30 (4), (1968).

Kressel,G.M, “Brideprice Reconsidered,” dalam Current 
Anthropology, Vol. 18 (3), (1977).

Kumari,R, Brides are Not for Burning. Dowry Victims in 
India. Radiant Publishers, 1989.

Lambiri-Dimaki, J. “Dowry in Modern Greece: An 
Institution at the Crossroads between Persistence 
and Decline” dalam �e Marriage Bargain: Women 
and Dowries in European History, Marion A. Kaplan, 
ed., New York: Havorth Press, 1985.

Levy, Reuben, �e Social Structure of Islam, Cambridge: 
�e University Press, 1962.

Martin, D., “A Comment on Whether American 
Women Do Marry Up,” dalam American Journal of 
Sociology, Vol. 35, (1972), h. 237.

Mehdi, Rubya, “Danish Law and the Practice of Mahr 
among Muslim Pakistanis in Denmark” dalam 
International Journal of the Sociology of Law, Vol. 31 
(2003).

Moors, Annelies, “Women and Dower Property in 
Twentieth-Century Palestine: �e Case of Jabal 
Nablus,” dalam Islamic law and Society, Vol. 1 (3), 
(1994).

Nishimura, Y., “Marriage Payments among the 
Nagarattars in South India,” dalam Contributions to 
Indian Sociology, Vol. 28 (3), (1994).

Oldenburg, Veena, “Dowry Murders in India: 
A Preliminary Examination of the Historical 



29Noryamin Aini: Tradisi Mahar di Ranah Lokalitas Umat Islam

Evidence,” dalam Women’s Lives and Public Policy: 
�e International Experience, Meredith Turshen and 
Briavel Holcomb, eds, Westport, CT: Greenwood 
Press, 1993.

Oman, Nathan B. “Bargaining in the Shadow of God’s 
Law: Islamic Mahr Contracts and the Perils of Legal 
Specialization,” William & Mary Law School Research 
Paper, No. 09-46 (diunduh dari http://ssrn.com/
abstract=1586433). 

Papps, Ivy, “�e Role and Determinants of Bride-
Price: �e Case of a Palestinian Village,” Current 
Anthropology, Vol. 24 (2), (1983).

Qaththân, al-, Mannâ‘, al-Tasyrí‘ wa al-Fiqh fî al-Islâm: 
~ârîkhan wa Manhajan, Bayrût: Muassasah al-
Risâlah, 1982.

Rao, Vijayendra, “Dowry Inflation’ in Rural India: A 
Statistical Investigation,” dalam Population Studies, 
Vol. 47 (2), (1993).

Rao, Vijayendra, dan V.N. Rao, “�e Dowry System 
in Indian Marriages: Attitudes, Expectations and 
Practices,” dalam International Journal of Sociology of 
the Family, Vol. 10 (Jan-June), (1980).

Reimer. E, “Women, Dowries, and Capital Investment 
in �irteenth-century Siena,” dalam �e Marriage 
Bargain: Women and Dowries in European History, 
M. Kaplan, ed, New York: Havorth Press, 1985.

Ribka, P. Diana, Tindak Kekerasan terhadap Perempuan 
dalam Keluarga, Tesis Master, Jakarta: Program Studi 
Kajian Wanita, Pascasarjana Universitas Indonesia, 
1988.

Roa, Vijayendra, “�e Rising Price of Husbands: a 
Hedonic Analysis of Dowry Increases in Rural 
India,” dalam Journal of Political Economy, Vol. 101, 
(1993).

Rodrigues, Ana M.S.A., “For the Honor of Her Lineage 
and Body: �e Dowers and Dowries of Some Late 
Medieval Queens of Portugal,” dalam e-JPH, Vol. 5, 
(1), (Summer, 2007).

Rudd, Jane, “Dowry-Murder: An Example of Violence 
against Women,” dalam Women’s Studies International 
Forum, Vol. 24, (5), (2001).

Saller, Richard P. “Roman Dowry and the Devolution 
of Property in the Principate,” dalam Classical 
Quarterly, Vol. 34 (1), (1984).

Samaluthi, as-, Nabil. M. Taufik, Pengaruh Agama 
terhadap Struktur Keluarga, diterjermah kan oleh 
Anshori Umar Sitanggal, Surabaya: Bina Ilmu, 
1991. 

Sandanshiv, D.N. dan J. Mathew. “Legal Reform in 
Dowry Laws,” dalam Kali’s Yug: Empowerment, Law 
and Dowry Death, R.Jethmalani, ed, New Delhi: 

HarAnand, 1995.

Saroja, K. dan S.M. Chandrika “Income and Dowry: 
Some Revealing Connections,” dalam Indian Journal 
of Social Work, Vol. 52 (April), (1991).

Siddiqui, Mona, “Mahr: Legal Obligation or Rightful 
Deman?,” dalam Journal of Islamic Studies, Vol. 6 (1), 
(1995).

Singh, Rakesh K., “Law of Dower (Mahr) in India,” 
dalam Journal of Islamic Law and Culture, Vol. 12, 
(1), (2010).

Sirohi, Seema, Sita’s Curse, Stories of Dowry Victims, New 
Delhi: HarperCollin Publishers India, 2003. 

Sitaraman, Bhavani, “Law as Ideology:Women, Courts 
and `Dowry Deaths’ in India,” dalam International 
Journal of the Sociology of Law, Vol. 27, (1999).

Stark, Rodney, Sociology, Belmont, California: 
Wadsworth Publishing Company, 1989.

Stone, Linda dan Caroline James “Dowry, Bride Burning 
and Female Power in India,” dalam Gender in Cross-
Cultural Perspectives, Caroline B. Brettell and Carolyn 
F. Sargent, eds., New Jersey: Prentice Hall, 1997.

Stuard, Susan M., “Dowry Increase and Increments in 
Wealth in Medieval Ragusa (Dubrovnik),” Journal 
of Economic History, Vol. 41 (4), (1981).

Sujatmiko, Iwan Gardono, “Stratifikasi Sosial dan 
Mobilitas Sosial,” dalam Jurnal Sosiologi Indonesia, 
No. 1, (1996).

Suran, Luciana, at.al., “Does Dowry Improve Life for 
Brides? A Test of the Bequest �eory of Dowry in 
Rural Bangladesh,” Policy Research Division Working 
Paper No. 195, (Population Research Council, Inc., 
2004).

Suyûthî, al-, Jalâl al-Dîn ‘Abd al-Rahmân ibn Abî Bakr, 
Ikhtilâf al-Madzâhib, ‘Abd al-Qayyûm Muhammad 
Syâfi‘al-Basthawí, ed. Kairo: Dâr al-I‘tishâm, 1987.

Syâh Wali Allâh, Ahmad ibn ‘Abd al-Rahím al-Fârûqî 
al-Dahlawi, al-Inshâf f Bayân Sabab al-Ikhtilâf fî 
al-Ahkâm al-Fiqhiyyah, Kairo: al-Mathba‘ah al-
Salafiyah, 1385 H. 

Tambiah, Stanley J, “Bridewealth and Dowry Revisited: 
�e position of Women in Sub-Saharan Africa and 
North India,” dalam Current Anthropology, Vol. 30 
(4), (1989).

-----------, “Dowry and Bridewealth and the Property 
Rights of Women,” dalam Bridewealth and Dowry, 
Jack Goody dan Stanley J. Tambiah, eds. London: 
Cambridge University Press, 1973.

�eodorson, George dan Lucille �eodorson, 
Sociology:Principles and Applications, St. Paul, MN, 
USA: West Publishing Company, 1990.



30 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Upadhya, C.B., “Dowry and Women’s Property in 
Coastal Andhra Pradesh,” dalam Contributions to 
Indian Sociology, Vol. 24 (1), (1990).

Wani, M.A. �e Islamic Institution of Mahr: A Study of 
Its Philosophy, Working and Related Legislations in the 
Contemporary World, Kashmir, Upright Study Home, 
1996. 

Wright, Burton, et.als, Perspective:An Introduction to 
Sociology, Hinsdale, Illinois: �e Dryden Press, 
1975.

Zahrah, Muhammad Abu, Membangun Masyarakat 
Islami, diterjemahkan oleh Shodiq Noor Rahmat. 
Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994.


