
Al-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan 

Vol. 19, No. 1, Mei 2025, PP. 056 - 064  

P-ISSN : 2252-7672 | E-ISSN : 2798-4303    

  

Journal homepage: http://jurnal.staiskutim.ac.id/index.php/al-rabwah/ 

REORIENTASI PENDIDIKAN ISLAM DALAM ERA DIGITAL: 

TELAAH TEORITIS DAN STUDI LITERATUR 

 

Muhammad Nasir
1
, Sunardi

2 

1STIT Al-Aziziyah Kapek Gunung Sari Lombok Barat, Indonesia 
2STAI Darul Kamal NW Kembang Kerang NTB, Indonesia 

Email: penasastra375@gmail.com1, nadihimmahnw@gmail.com2 

 
Article Info 

Received Accepted Published 
9 Maret 2025 31 Mei 2025 31 Mei 2025 

Keywords: 

Islamic education 
Paradigm reconstruction 
Integration of knowledge 
Digital era 

 
ABSTRACT  

 
This article aims to theoretically examine the development and 
challenges of Islamic education in the digital era and to propose a 
reconstruction of its paradigm toward a more integrative, 
transformative, and contextual model. Employing a literature review 
method, this study analyzes both classical and contemporary works 
by prominent Islamic education scholars such as al-Attas and al-
Faruqi, as well as empirical sources concerning the current state of 
Islamic education in Indonesia. The findings reveal that Islamic 
education today faces a crisis of purpose, disciplinary fragmentation, 
and a weak integration of values within the learning system. 
Furthermore, epistemic challenges arising from digital disruption and 
low value literacy among students exacerbate these issues. Therefore, 
a new paradigm is needed one grounded in the integration of 
knowledge and faith, the role of teachers as agents of renewal, and 
the creation of an educational ecosystem that is adaptive to 
contemporary changes. This article underscores the importance of 
Islamic education not merely as an instrument for knowledge 
transmission, but also as a vehicle for civilizational transformation. 

ABSTRAK  

Kata Kunci: 

Pendidikan Islam,  
Rekonstruksi Paradigma 
Integrasi Ilmu  
Era Digital 

Artikel ini bertujuan mengkaji secara teoritis perkembangan dan 
tantangan pendidikan Islam dalam konteks era digital serta 
menawarkan rekonstruksi paradigma pendidikan Islam yang lebih 
integratif, transformatif, dan kontekstual. Melalui metode studi 
pustaka, artikel ini menganalisis literatur klasik dan kontemporer dari 
para pemikir pendidikan Islam seperti al-Attas, al-Faruqi, serta 
sumber-sumber empiris terkait kondisi pendidikan Islam di 
Indonesia. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam saat 
ini menghadapi krisis tujuan, fragmentasi keilmuan, serta lemahnya 
integrasi nilai dalam sistem pembelajaran. Selain itu, tantangan 
epistemik akibat disrupsi digital dan lemahnya literasi nilai di 
kalangan peserta didik memperparah problem ini. Oleh karena itu, 
diperlukan paradigma baru yang berbasis pada integrasi ilmu dan 
iman, peran guru sebagai agen pembaru, serta penciptaan ekosistem 
pendidikan yang adaptif terhadap perubahan zaman. Artikel ini 
menegaskan pentingnya pendidikan Islam tidak hanya sebagai 
instrumen transmisi pengetahuan, tetapi juga sebagai transformasi 
peradaban. 

. 

mailto:penasastra375@gmail.com
mailto:nadihimmahnw@gmail.com


57 
  

 

Reorientasi Pendidikan Islam dalam Era Digital: Telaah Teoritis dan Studi Literatur (Muhammad Nasir & Sunardi) 

Copyright and License: 

Authors retain copyright and grant the journal right of first publication with the work simultaneously 
licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License that allows others to share the 
work with an acknowledgment of the work's authorship and initial publication in this journal. 

 

 
1. PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam merupakan elemen fundamental dalam pembentukan karakter individu dan 
peradaban masyarakat Muslim. Secara historis, pendidikan Islam tidak sekadar berfungsi sebagai 
sarana transmisi pengetahuan (ta„līm), tetapi juga sebagai proses pembentukan kepribadian 
(tarbiyah) dan internalisasi etika secara menyeluruh (ta‟dīb) (Al-Attas, 1991). Dalam kerangka ini, 
pendidikan dipandang sebagai instrumen utama untuk melahirkan insan kamil manusia paripurna 
yang mampu menjalani kehidupan duniawi secara bertanggung jawab, serta berorientasi pada 
kebahagiaan ukhrawi. 

Namun, dinamika zaman yang ditandai oleh revolusi digital, disrupsi teknologi, dan 
globalisasi nilai telah memunculkan tantangan baru bagi pendidikan Islam. Fenomena ini tercermin 
dalam melemahnya internalisasi nilai-nilai keislaman, munculnya disorientasi moral di kalangan 
peserta didik, serta ketimpangan antara penguasaan kompetensi spiritual dan keterampilan digital 
(Siswanto 2019). Banyak lembaga pendidikan Islam dinilai kurang adaptif dalam mengintegrasikan 
inovasi pedagogis dan teknologi digital, sehingga tertinggal dalam merespons kebutuhan aktual 
generasi masa kini. Ketidaksiapan ini bukan hanya bersifat teknis, tetapi juga konseptual, karena 
kurikulum dan pendekatan pembelajaran masih cenderung berakar pada pola skolastik-tradisional 
yang belum terkonsep secara kontekstual sesuai tantangan abad ke-2 (Novita Dwi Astuti 2025). 

Sejumlah penelitian telah berupaya menjawab tantangan ini. Misalnya penelitian oleh 
Sunardi (2024) menyoroti pentingnya penanaman etika dalam Pendidikan di Tengah terjangan 
teknologi dalam pendidikan pesantren (Sunardi 2024). Sementara itu, Richa Sucianingtyas 
menekankan perlunya pendekatan pedagogis yang adaptif terhadap karakteristik generasi digital 
melalui pembelajaran berbasis proyek dan media digital (Richa Sucianingtyas 2025). Wawan 
Kurniawan dkk juga meneliti tentang Analisis Kompetensi Guru Pendidikan Islam Dalam 
Pengembangan Kurikulum Merdeka Menuju Local Genius 6.0 Ideas Internet Of Things (IoT) 
(Kurniawan 2022). Namun, sebagian besar penelitian tersebut masih bersifat deskriptif dan belum 
menyentuh secara mendalam aspek epistemologis serta desain model pembelajaran yang 
terintegrasi secara sistematis antara nilai-nilai keislaman dan teknologi digital. 

Di sisi lain, lahirnya generasi digital (digital natives) yang tumbuh dalam ekosistem 
teknologi informasi menuntut perubahan mendasar dalam pendekatan pendidikan Islam. Generasi 
ini tidak dapat lagi dijangkau melalui metode pembelajaran konvensional yang bersifat monologis 
dan berbasis hafalan semata. Sebaliknya, mereka membutuhkan model pembelajaran yang bersifat 
interaktif, kolaboratif, dan relevan dengan realitas kehidupan mereka (Munir 2023). Oleh karena 
itu, pendidikan Islam dituntut untuk bertransformasi dari pendekatan normatif ke arah yang lebih 
reflektif, kritis, dan kontekstual, tanpa mengorbankan esensi nilai-nilai Islam yang universal. 

Meskipun demikian, peluang untuk berinovasi dalam pendidikan Islam di era digital sangat 
besar. Teknologi informasi dapat dijadikan medium strategis untuk memperkuat literasi keislaman, 
menyebarkan nilai-nilai akhlak, dan memperkaya metode pembelajaran yang sesuai dengan 
karakteristik generasi digital. Namun, agar transformasi ini tidak bersifat pragmatis dan 
fragmentaris, perlu dikembangkan model pembelajaran berbasis epistemologi Islam yang kokoh, 
inovatif, dan kontekstual. 

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk menjawab gap tersebut dengan menawarkan 
sebuah model pembelajaran Pendidikan Islam yang tidak hanya berbasis teknologi, tetapi juga 
berakar kuat pada nilai-nilai Islam dan relevan dengan kebutuhan generasi digital. Model ini 
diharapkan mampu menjadi kontribusi teoretis dan praktis dalam mendesain pendidikan Islam yang 
lebih adaptif, reflektif, dan transformatif di era digital. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 
         

 Al-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol. 19, No. 1, Mei 2025 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 
research) yang berlandaskan pada kajian teoritis. Pendekatan ini dipilih karena sifat topik yang 
dikaji bersifat konseptual, sehingga menuntut penelaahan mendalam terhadap pemikiran para tokoh 
dan literatur yang relevan (Etta Mamang Sangadji 2024). Tujuan utama dari pendekatan ini adalah 
untuk mengeksplorasi dan menganalisis pemikiran tokoh-tokoh pendidikan Islam, teori-teori 
pendidikan, serta menilai relevansi dan tantangan implementasinya dalam konteks perkembangan 
era digital. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas literatur primer dan sekunder. Literatur primer 
mencakup karya-karya autentik dari para ulama dan pemikir pendidikan Islam klasik seperti Al-
Ghazali, Ibn Sina, dan Al-Zarnuji, serta pemikir kontemporer seperti Syed M. Naquib Al-Attas, 
Fazlur Rahman, dan Abuddin Nata. Sementara itu, literatur sekunder mencakup artikel ilmiah dari 
jurnal nasional dan internasional, prosiding akademik, buku-buku rujukan, serta dokumen 
kebijakan pendidikan dari lembaga resmi yang relevan. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan analisis isi (content analysis), 
yang bertujuan untuk mengkaji isi literatur secara sistematis berdasarkan tema-tema utama yang 
telah ditentukan. Tema-tema tersebut antara lain mencakup konsep pendidikan Islam, tantangan 
pendidikan di era digital, integrasi antara nilai-nilai Islam dan teknologi, serta strategi pembaruan 
paradigma pendidikan. Proses analisis ini dilaksanakan melalui tiga tahapan utama: identifikasi 
data, kategorisasi tematik, dan interpretasi makna (Majid 2017). 

Dengan metode ini, peneliti berupaya menyusun sintesis konseptual yang tidak hanya 
memperkaya wacana teoritis, tetapi juga memberikan kontribusi nyata terhadap pengembangan 
model pendidikan Islam yang kontekstual, relevan dengan tantangan sosial dan teknologi masa 
kini, serta tetap berpijak pada prinsip-prinsip epistemologis keislaman 

 
3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1. Konsep Dasar Pendidikan Islam: Integrasi Epistemologis dan Ontologis 

Pendidikan Islam dewasa ini semakin relevan untuk dikaji sebagai sistem nilai dan praksis 
yang tidak hanya mentransmisikan pengetahuan, tetapi juga membentuk kepribadian manusia 
secara utuh (holistik). Dalam kerangka ini, pendidikan Islam diposisikan sebagai proses 
pembudayaan nilai-nilai ilahiyah yang menjiwai seluruh dimensi kehidupan manusia spiritual, 
intelektual, sosial, dan ekologis. Karakter khas pendidikan Islam terletak pada pendekatannya yang 
integratif, transendental, dan berorientasi nilai (value-laden), menjadikannya alternatif 
paradigmatik terhadap model pendidikan sekular modern (Akrom 2019). 

Syed M. Naquib al-Attas (1991) menekankan bahwa tujuan utama pendidikan dalam Islam 
adalah penciptaan manusia yang memiliki adab, yaitu kesadaran hierarkis terhadap kebenaran, 
kedudukan dirinya di hadapan Tuhan, serta tanggung jawab sosial dan ekologisnya. Konsep ta’dīb 
ini tidak hanya bersifat etik tetapi juga epistemologis, karena mengandaikan adanya kesatuan 
antara pengetahuan, akhlak, dan spiritualitas (Hanifiyah 2016). 

Berbeda dengan paradigma pendidikan Barat yang dalam banyak hal dibangun di atas 
fondasi dualistik dan sekular yang memisahkan antara ilmu pengetahuan dan nilai agama 
pendidikan Islam berakar pada epistemologi tauhid. Epistemologi ini menyatukan peran akal („aql), 
wahyu (revelation), dan hati (qalb) dalam membangun proses pencarian dan internalisasi ilmu 
(Irma Suryani Siregar 2018). Dalam pandangan ini, ilmu bukan sekadar hasil observasi empiris, 
tetapi juga merupakan jalan menuju pengenalan terhadap makna terdalam eksistensi manusia 
(ma‘nā al-wujūd). 

Penelitian-penelitian kontemporer dalam bidang pendidikan Islam, seperti yang dilakukan 
oleh Wan Mohd Nor Wan Daud (2019) dan Abuddin Nata (2020), menguatkan urgensi pendekatan 
integratif ini, terutama di tengah tantangan fragmentasi ilmu dan krisis makna dalam sistem 
pendidikan global saat ini (Idrus 2023). Pendidikan Islam, dalam konteks ini, bukan hanya 
membentuk "manusia berpikir" yang cerdas secara intelektual, tetapi juga "manusia bermakna" 
yang memiliki orientasi hidup transendental dan etis. 



59 
  

 

Reorientasi Pendidikan Islam dalam Era Digital: Telaah Teoritis dan Studi Literatur (Muhammad Nasir & Sunardi) 

Dengan demikian, integrasi epistemologis dan ontologis dalam pendidikan Islam merupakan 
kunci untuk merancang sistem pendidikan yang mampu menjawab kebutuhan zaman tanpa 
kehilangan akar spiritual dan nilai dasarnya. Model ini tidak hanya relevan dalam konteks 
masyarakat Muslim, tetapi juga menawarkan sumbangan penting dalam wacana pendidikan global 
yang tengah mencari arah baru yang lebih manusiawi dan berkelanjutan 
3.2. Pendidikan Islam dan Tantangan Epistemik Era Digital 

Transformasi digital telah merevolusi cara manusia mengakses, mengelola, dan 
mendistribusikan pengetahuan. Informasi kini tersedia dalam jumlah melimpah, dapat diakses 
kapan saja dan di mana saja melalui perangkat digital. Namun, keberlimpahan informasi ini tidak 
selalu diiringi dengan peningkatan kualitas pemahaman. Sebaliknya, muncul fenomena information 

overload yang mengakibatkan penurunan kemampuan berpikir mendalam, reflektif, dan kritis. 
Dalam lanskap ini, pendidikan Islam dihadapkan pada tantangan epistemik yang kompleks: 

bagaimana menjaga kedalaman makna, integritas nilai, dan spiritualitas di tengah gelombang 
informasi yang cepat namun sering kali dangkal dan terfragmentasi (Sunardi 2024). Ini bukan 
sekadar tantangan teknis, tetapi menyentuh akar dari epistemologi Islam yang menekankan 
keterpaduan antara ilmu, amal, dan iman. 

Generasi muda Muslim saat ini menghadapi krisis nilai yang ditandai oleh kecenderungan 
budaya instan, minimnya ketahanan spiritual, dan paparan terhadap konten digital yang sering kali 
nihil dari nilai-nilai etika dan transendensi. Meskipun banyak peserta didik memiliki keterampilan 
teknologis yang tinggi, kemampuan mereka dalam melakukan penyaringan informasi secara kritis 
dan etis masih rendah (Kurniawan 2022). Wahyuddin (2020) mencatat adanya kesenjangan 
signifikan antara literasi digital dan literasi nilai, yang mengindikasikan lemahnya internalisasi 
etika Islam dalam menyikapi arus informasi digital. 

Di sisi lain, struktur pedagogis di banyak lembaga pendidikan Islam masih bersifat 
konvensional verbalistik, tekstual, dan instruksional satu arah. Pola ini kurang memberikan ruang 
bagi peserta didik untuk mengembangkan kemampuan berpikir reflektif, analitis, dan adaptif. 
Akibatnya, lulusan pendidikan Islam berisiko tidak memiliki ketahanan moral dan intelektual yang 
cukup dalam menghadapi tantangan budaya global yang semakin liberal, konsumtif, dan relativistik 
(Salamah 2015). 

Merespons situasi ini, diperlukan pembaruan paradigma pendidikan Islam yang mampu 
mengintegrasikan literasi digital dengan literasi nilai. Pendidikan Islam harus melampaui 
pengajaran normatif dan mulai mengembangkan pendekatan pedagogis berbasis hikmah yakni 
kemampuan untuk menyikapi realitas digital secara bijaksana, kritis, dan etis. Pendekatan ini 
melibatkan pembelajaran kontekstual, partisipatif, dan transformatif yang menempatkan peserta 
didik sebagai subjek aktif dalam proses pencarian makna dan kebenaran. 

Dengan demikian, tantangan era digital bukanlah alasan untuk mereduksi nilai pendidikan 
Islam, melainkan peluang untuk memperkuat kembali fondasi epistemologis dan metodologisnya 
agar lebih kontekstual, adaptif, dan relevan dalam membentuk generasi Muslim yang cakap secara 
digital sekaligus kokoh secara spiritual dan moral 
3.3. Rekonstruksi Paradigma: Menuju Pendidikan Islam yang Transformatif 

Pembaruan pendidikan Islam tidak dapat dilakukan secara parsial atau teknis semata, tetapi 
harus dimulai dari level paradigmatik yakni melalui rekonstruksi cara pandang mendasar tentang 
hakikat, tujuan, dan proses pendidikan itu sendiri. Pendidikan Islam tidak cukup hanya diarahkan 
untuk membentuk individu yang saleh secara ritualistik, tetapi harus mampu melahirkan manusia 
yang visioner, reflektif, dan berperan aktif sebagai agen perubahan sosial yang membawa rahmat 
bagi semesta (rahmatan lil ‘alamin) (Haris 2016). 

Rekonstruksi ini menuntut penggeseran paradigma dari pendekatan instruksional-konservatif 
menuju pendekatan transformatif yang menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam 
proses pembelajaran. Pendidikan transformatif dalam konteks Islam mengacu pada upaya untuk 
menanamkan kesadaran kritis (critical consciousness) yang berbasis nilai-nilai Qur‟ani, dengan 
menekankan pembelajaran yang kontekstual, reflektif, dan aplikatif (Sunardi 2020). Model 
pembelajaran seperti problem-based learning, experiential learning, dan integrasi antara 



60 
         

 Al-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol. 19, No. 1, Mei 2025 

rasionalitas ilmiah dengan nilai-nilai spiritual Qur‟ani perlu dioptimalkan sebagai strategi utama 
(Nasution, 2005). 

Penting untuk dicatat bahwa transformasi ini tidak berarti meninggalkan nilai-nilai inti 
pendidikan Islam, seperti adab dan akhlak, melainkan menegaskan kembali posisinya sebagai 
fondasi dalam merespons tantangan zaman. Dengan kata lain, inovasi dalam pendidikan Islam 
harus berakar kuat pada nilai, bukan sekadar mengikuti tren global tanpa penyaringan kritis. 
Sejalan dengan maqāṣid al-syarī„ah, arah pendidikan Islam perlu difokuskan pada pengembangan 
manusia paripurna yang tidak hanya kompeten secara intelektual, tetapi juga kokoh secara spiritual, 
sosial, dan moral. 

Digitalisasi pendidikan Islam, dalam konteks ini, tidak boleh direduksi hanya menjadi 
perubahan format dari tatap muka ke daring. Transformasi digital harus dimaknai sebagai 
kesempatan untuk membangun ekosistem belajar yang lebih kolaboratif, partisipatif, dan 
berorientasi pada pembentukan karakter serta makna hidup (MELIANA 2024). Teknologi harus 
menjadi sarana untuk memperluas akses terhadap ilmu yang benar (ʿilm al-nafi‘) dan mendukung 
penguatan literasi nilai, etika, dan tanggung jawab sosial. 

Pendidikan Islam yang transformatif tidak hanya menjawab tantangan globalisasi, disrupsi 
teknologi, dan krisis moral, tetapi juga memberi kontribusi substantif dalam membangun peradaban 
yang berkeadilan, berkelanjutan, dan bermakna. Oleh karena itu, pembaruan paradigma pendidikan 
Islam adalah keniscayaan, bukan pilihan, jika ingin melahirkan generasi Muslim yang mampu 
hidup secara bermakna dalam dunia modern tanpa kehilangan arah spiritualnya. 
3.4. Dialektika Tradisi dan Inovasi dalam Pendidikan Islam 

Salah satu tantangan konseptual dalam pembaruan pendidikan Islam adalah ketegangan yang 
sering muncul antara tradisi dan inovasi (Ridwan 2024). Tradisi sering kali dipersepsikan sebagai 
sesuatu yang konservatif, statis, dan lambat dalam merespons perubahan zaman. Sebaliknya, 
inovasi dianggap progresif namun berisiko melemahkan otentisitas dan integritas nilai-nilai Islam. 
Dikotomi ini bukan hanya menyesatkan, tetapi juga berpotensi menghambat upaya rekonstruksi 
pendidikan Islam yang adaptif dan visioner. 

Dalam kerangka epistemologi Islam, pembaruan atau tajdīd bukanlah sesuatu yang asing 
atau baru, melainkan bagian dari dinamika internal peradaban Islam itu sendiri. Sejak masa klasik, 
para ulama dan pemikir Muslim telah melakukan ijtihad dalam berbagai bidang, termasuk 
pendidikan, sebagai respons atas tantangan zaman. Dalam perspektif maqāṣid al-syarī„ah, tajdīd 
tidak sekadar upaya memperbarui metode atau struktur, melainkan menegaskan kembali tujuan 
esensial syariat: menjaga agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta dalam konteks perubahan sosial 
dan teknologi (Mukhtarom 2020). 

Oleh karena itu, pembaruan pendidikan Islam harus dilakukan melalui pendekatan dialektik 
yaitu dengan mempertemukan secara kreatif antara warisan keilmuan Islam (turāth) dan tuntutan 
zaman modern. Pendekatan ini menolak pandangan dikotomis yang memposisikan tradisi dan 
inovasi sebagai dua kutub yang saling menegasikan. Sebaliknya, keduanya dapat saling 
menguatkan jika diletakkan dalam kerangka kontekstualisasi nilai dan reinterpretasi metodologis. 

Para pendidik dan institusi pendidikan Islam dituntut untuk memiliki keberanian intelektual 
dan kedalaman spiritual dalam menjalankan peran ini. Artinya, mereka harus bersikap kritis 
terhadap model pendidikan Barat yang sering bersifat sekular, pragmatis, dan instrumentalistik, 
namun tetap terbuka terhadap pendekatan pedagogis yang terbukti efektif dalam meningkatkan 
kualitas pembelajaran (al 2020). Yang dibutuhkan adalah kemampuan tamyīz (distingsi) dan 
hikmah (kebijaksanaan) dalam memilih, menyaring, dan mengadaptasi pendekatan pendidikan agar 
tetap sesuai dengan nilai-nilai dasar Islam. 

Dengan demikian, inovasi dalam pendidikan Islam bukanlah bentuk disorientasi terhadap 
tradisi, melainkan proses kreatif untuk menghidupkan kembali ruh Islam dalam konteks zaman 
yang berubah. Tajdīd dalam pendidikan harus dipahami sebagai proses dinamis yang menjaga 
kesinambungan antara masa lalu, masa kini, dan masa depan, demi membentuk generasi Muslim 
yang mampu memadukan kearifan tradisi dengan kecanggihan modernitas secara seimbang dan 
bernilai 

 



61 
  

 

Reorientasi Pendidikan Islam dalam Era Digital: Telaah Teoritis dan Studi Literatur (Muhammad Nasir & Sunardi) 

3.5. Krisis Tujuan Pendidikan dalam Sistem Pendidikan Islam Modern 

Salah satu problem mendasar yang dihadapi oleh pendidikan Islam kontemporer adalah 
krisis tujuan yang bersifat sistemik. Di banyak institusi pendidikan Islam, arah dan esensi 
pendidikan sering kali kabur, tereduksi menjadi sekadar pencapaian administratif dan angka-angka 
akademik. Fokus utama diarahkan pada output yang terukur secara kuantitatif nilai ujian, 
akreditasi, dan kelulusan formal namun abai terhadap ruh pendidikan sebagai proses pembentukan 
manusia seutuhnya (Sunardi 2020). Akibatnya, pendidikan Islam cenderung menjadi formalistik, 
terpaku pada kurikulum nasional, dan kehilangan dimensi transendensial serta kepekaan terhadap 
aspek antropologis peserta didik. 

Dalam perspektif teoretis, hal ini bertentangan dengan prinsip dasar pendidikan Islam 
sebagaimana dikemukakan oleh Ismail Raji al-Faruqi (1982) yang menegaskan bahwa tujuan 
utama pendidikan Islam adalah to produce a good man, bukan sekadar a smart man (Irma Suryani 
Siregar 2018). Artinya, pendidikan Islam tidak boleh berhenti pada pencapaian intelektual semata, 
tetapi harus diarahkan pada pembentukan karakter yang holistik yang mencakup rasionalitas, 
spiritualitas, emosi, dan tanggung jawab sosial. Pendidikan yang hanya mencetak lulusan terampil 
secara kognitif namun kosong secara etis dan spiritual, pada dasarnya telah kehilangan misi 
profetiknya. 

Ketiadaan tujuan filosofis yang jelas dalam pendidikan juga berimplikasi pada lemahnya 
orientasi kurikulum dan praksis pengajaran. Tanpa fondasi filosofis yang kuat, institusi pendidikan 
Islam mudah terjebak dalam rutinitas teknis dan birokratis yang menjauh dari cita-cita peradaban 
Islam (Baedowi 2015). Hal ini sejalan dengan kritik para pemikir pendidikan kontemporer seperti 
Syed M. Naquib al-Attas dan Wan Mohd Nor Wan Daud, yang menekankan pentingnya tasawwur 
(worldview) Islam sebagai basis dalam merumuskan arah pendidikan. 

Oleh karena itu, dibutuhkan reorientasi filosofis dalam pendidikan Islam yang mengacu pada 
nilai-nilai tauhid, maqāṣid al-syarī„ah, dan visi antropologi Islam. Pendidikan harus dipahami 
sebagai proses memanusiakan manusia (insānīyah al-insān), bukan sekadar pelatihan keterampilan 
atau transmisi informasi. Visi ini harus menjadi pijakan dalam penyusunan kurikulum, 
pengembangan metode pembelajaran, serta evaluasi keberhasilan pendidikan. 

Dengan membangun kembali kesadaran filosofis ini, pendidikan Islam tidak hanya akan 
menjadi lebih bermakna dan berkarakter, tetapi juga mampu menjawab kebutuhan zaman secara 
substantif yakni membentuk manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 
bijaksana secara spiritual dan bertanggung jawab secara sosial. 
3.6. Fragmentasi Keilmuan dan Tantangan Integrasi Ilmu 

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi persoalan serius berupa fragmentasi keilmuan. 
Ilmu-ilmu keislaman seperti tafsir, fikih, dan hadis diajarkan terpisah dari ilmu-ilmu umum seperti 
sains dan teknologi, yang seringkali disampaikan secara netral tanpa dimensi spiritual. Akibatnya, 
peserta didik kesulitan memahami keterkaitan antara ilmu dan iman, sehingga mengalami disonansi 
kognitif dalam memaknai pengetahuan sebagai bagian dari tanggung jawab ilahiyah. 

Gagasan integrasi ilmu yang digagas oleh Syed M. Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi 
menawarkan solusi paradigmatik terhadap krisis ini. Mereka menekankan pentingnya membangun 
struktur keilmuan yang berakar pada tauhid sebagai prinsip pemersatu seluruh cabang pengetahuan, 
sehingga tidak ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia (Hanifiyah 2016). 

Namun, integrasi ilmu tidak cukup diwujudkan dengan memasukkan ayat-ayat Al-Qur'an ke 
dalam materi sains secara simbolik. Yang dibutuhkan adalah perubahan mendasar dalam cara 
berpikir dan penyusunan kurikulum, dengan menjadikan worldview Islam sebagai fondasi 
epistemologis yang membentuk kerangka nalar kritis, etis, dan transendental (Hanifah 2018). 

Proses ini menuntut transformasi menyeluruh dalam desain pedagogi dan orientasi 
kelembagaan pendidikan Islam. Diperlukan sinergi antara keahlian keilmuan modern dan 
pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai Islam, agar pendidikan mampu melahirkan generasi 
yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga terpadu secara spiritual dan moral dalam 
membangun peradaban. 

 
 



62 
         

 Al-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol. 19, No. 1, Mei 2025 

3.7. Peran Guru sebagai Mujaddid dalam Pendidikan Islam 

Peran guru dalam pendidikan Islam menempati posisi sentral, tidak hanya sebagai pengajar, 
tetapi juga sebagai murabbi (pembina karakter), muaddib (pendidik adab), dan bahkan mujaddid 
(pembaru pemikiran). Dalam konteks perubahan zaman yang dinamis, guru dituntut menjadi lebih 
dari sekadar penyampai informasi mereka harus berfungsi sebagai inspirator, penjaga nilai, dan 
pembimbing spiritual yang mampu membentuk kepribadian peserta didik secara utuh. 

Namun, realitas di banyak lembaga pendidikan Islam menunjukkan bahwa guru sering kali 
belum mendapatkan pelatihan pedagogis yang memadai untuk menghadapi kompleksitas abad ke-
21. Pendekatan yang digunakan masih dominan bersifat tradisional: ceramah satu arah, hafalan, 
dan penekanan pada kepatuhan simbolik (Aisyah Ali 2024). Akibatnya, daya kritis dan 
kemandirian berpikir peserta didik tidak berkembang optimal, dan proses pembelajaran kehilangan 
makna transformasional. 

Untuk itu, pengembangan profesionalisme guru harus menjadi prioritas strategis dalam 
reformasi pendidikan Islam. Program pelatihan tidak cukup hanya teknis, tetapi harus menyentuh 
tiga dimensi utama: penguatan spiritualitas dan adab sebagai dasar moral, penguasaan pedagogi 
modern berbasis pembelajaran aktif dan reflektif, serta literasi digital untuk menjawab tantangan 
teknologi pendidikan masa kini. 

Dengan kompetensi yang seimbang antara nilai dan keterampilan, guru akan mampu 
memainkan peran kunci dalam membentuk generasi Muslim yang berpengetahuan, berakhlak, dan 
adaptif terhadap dinamika zaman. Reformasi pendidikan Islam pada akhirnya sangat bergantung 
pada kualitas gurunya karena guru adalah jantung dari perubahan itu sendiri. 
3.8. Menuju Ekosistem Pendidikan Islam yang Adaptif dan Kolaboratif 

Pendidikan Islam masa depan tidak cukup ditopang oleh kurikulum yang baik atau guru yang 
kompeten semata, tetapi memerlukan terbentuknya ekosistem pendidikan yang utuh dan saling 
mendukung. Ekosistem ini mencakup sinergi antara sekolah, keluarga, masyarakat, dan media 
digital sebagai ruang-ruang belajar yang terintegrasi (Z. Z. Sunardi 2025). Pendidikan Islam harus 
dipahami sebagai proses tarbiyah, ta’dīb, dan ta’lim yang berlangsung secara berkelanjutan dan 
lintas ruang, tidak terbatas pada institusi formal. 

Dalam kerangka ini, keluarga berperan sebagai fondasi nilai, masyarakat sebagai arena 
pembentukan karakter sosial, dan media digital sebagai alat strategis untuk memperluas akses serta 
memperdalam pengalaman belajar (Anandari 2023). Pendekatan pendidikan harus inklusif dan 
responsif terhadap realitas sosial serta perkembangan teknologi yang terus berubah, sambil tetap 
menjaga akar spiritual dan kulturalnya. 

Untuk mendukung transformasi ini, inovasi pendidikan Islam perlu dibangun melalui 
kolaborasi kelembagaan yang luas. Kerja sama antar-pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi 
Islam di tingkat nasional maupun global harus diperkuat. Jaringan ini dapat menjadi ruang strategis 
untuk berbagi praktik baik, menyusun kurikulum kontekstual, dan mengembangkan riset 
pendidikan yang menjawab kebutuhan umat (S. Sunardi 2024). 

Dengan ekosistem yang kuat dan kolaboratif, pendidikan Islam tidak hanya akan menjadi 
sarana pelestarian nilai, tetapi juga motor penggerak peradaban. Masa depan pendidikan Islam 
terletak pada kemampuannya untuk hidup dalam dunia modern, tanpa kehilangan orientasi 
transendennya 
 

4. KESIMPULAN 

Pendidikan Islam merupakan sistem pendidikan yang bersifat integral, mencakup dimensi 
intelektual, spiritual, dan moral, dengan tujuan akhir membentuk insan kamil. Dalam 
perkembangannya, pendidikan Islam mengalami tantangan signifikan di era digital, seperti disrupsi 
nilai, ketimpangan literasi teknologi, serta lemahnya relevansi kurikulum dan metode pengajaran 
terhadap konteks zaman. Kajian ini menunjukkan bahwa tantangan tersebut tidak dapat dijawab 
dengan pendekatan konvensional semata. Diperlukan reaktualisasi paradigma pendidikan Islam 
yang bersifat integratif dan kontekstual. Hal ini meliputi integrasi nilai-nilai Islam dengan ilmu 
pengetahuan modern, inovasi pedagogis berbasis teknologi, serta penguatan peran guru sebagai 
transformator nilai. Di tengah arus modernisasi, pendidikan Islam perlu menegaskan kembali 



63 
  

 

Reorientasi Pendidikan Islam dalam Era Digital: Telaah Teoritis dan Studi Literatur (Muhammad Nasir & Sunardi) 

identitas epistemologisnya, sembari terbuka terhadap metodologi baru yang mendukung proses 
pendidikan secara lebih efektif. 
 
REFERENCES 

Al-Attas, S. M. N. “The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 
Education.” ISTAC, 1991. 

Akrom, M. (2019). Pendidikan Islam Kritis, Pluralis Dan Kontekstual. Bali: CV Mudilan Group. 

Ali, A., Apriyanto, A., Haryanti, T., & Hidayah, H. (2024). Metode Pembelajaran Inovatif: 

Mengembangkan Teknik Mengajar Di Abad 21. Jambi: PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Anandari, A. A. (2024). Bijak beragama di Dunia Maya: Pendidikan Karakter Era Digital. CV 
Jejak (Jejak Publisher). 

Astuti, N. D., Sulastri, A., & Puspito, W. G. (2025). Pendidikan di era digital. PT. Sonpedia 
Publishing Indonesia. 

Baedowi, A. (2015). Calak edu 4: Esai-esai pendidikan 2012-2014 (Vol. 4). Jakarta: Pustaka 
Alvabet. 

Hakim, L. (2020). Pendidikan Islam Integratif: Best Practice Integrasi Pendidikan Agama Islam 

dalam Kurikulum Pendidikan Tinggi. Malang: Gestalt Media. 

Hanifah, U. (2018). Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer (Konsep Integrasi Keilmuan Di 
Universitas-Universitas Islam Indonesia. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 273-
294. 

Idrus, M. Model pengembangan kurikulum terintegrasi di pondok pesantren: studi kasus di 
pesantren persatuan islam 76 tarogong kabupaten garut provinsi jawa barat. 

Kurniawan, W., Rohman, M., Sudrajat, W., Yana, H., Nawawi, M., & Najah, S. (2024). Analisis 
Kompetensi Guru Pendidikan Islam Dalam Pengembangan Kurikulum Merdeka Menuju 
Local Genius 6.0 Ideas Internet Of Things (IoT). An-Nawa: Jurnal Studi Islam, 6(1), 103-
118. https://doi.org/10.37758/annawa.v6i1.964  

Majid, A. (2017). Analisis data penelitian kualitatif. Makasar: Penerbit Aksara Timur.  

Mukhtarom, A. (2019). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Ahmad Dahlan. Banten: Desanta 
Publisher. 

Munir, M. M. (2023). Islamic Finance for Gen Z Karakter dan Kesejahteraan Finansial untuk Gen 

Z: Penerapan Islamic Finance sebagai Solusi. CV. Green Publisher Indonesia. 

PUTRI, M. (2024). Pemanfaatan Media Digital Dalam Meningkatkan Literasi Digital Peserta Didik 
Pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam di SMKS Swadhipa 1 Natar (Doctoral 
dissertation, UIN Raden Intan Lampung). 

Ramadhan, H. (2016). Deradikalisasi paham keagamaan melalui pendidikan Islam rahmatan 
lil‟alamin: Studi pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid (Doctoral 
dissertation, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim). 

Ridwan, M., & Maryati, S. (2024). Dari Tradisi Ke Masa Depan: Tantangan Pendidikan Islam 
dalam Masyarakat Kontemporer. Dirasah : Jurnal Studi Ilmu Dan Manajemen Pendidikan 

Islam, 7(2), 630-641. https://doi.org/10.58401/dirasah.v7i2.1328  

Salamah, M. P. (2015). Pengembangan Model Kurikulum Holistik Pendidikan Agama Islam Pada 
Madrasah Tsanawiyah. 

Sangadji, E. M., & Sopiah, M. M. (2024). Metodologi Penelitian, Pendekatan Praktis Dalam 

Penelitian Disertai Contoh Proposal Penelitian. Yogyakarta: Penerbit Andi. 

https://doi.org/10.37758/annawa.v6i1.964
https://doi.org/10.58401/dirasah.v7i2.1328


64 
         

 Al-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol. 19, No. 1, Mei 2025 

Siregar, I. S., & Siregar, L. M. (2018). Studi Komparatif Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi dan Syed 
Muhammad Naquib Al-Attas. Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan, 15(1), 
85–98. https://doi.org/10.25299/jaip.2018.vol15(1).1588  

Siswanto, S., & Anisyah, Y. (2019). Revitalisasi Nilai-Nilai Qur‟ani dalam Pendidikan Islam Era 
Revolusi IndustrI 4.0. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 5(2), 139-146. 
https://doi.org/10.19105/islamuna.v5i2.2076  

Sucianingtyas, R., Falistya, L. R., Pujiana, S., Prayogi, A., & Laksana, S. D. (2025). Telaah Ragam 
Artificial Inteligence (AI) Dalam Pendidikan. Madani: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 3(2), 
232-243. 

Sunardi, M. P. (2024). Manajemen Pendidikan Islam: Teori Pengantar. Zahir Publishing.  

Sunardi, S. (2020). Global Era Education" Globalization of Global Education or Islamic 
Education". Journal of Islamic and Social Studies (JISS), 1(1), 59-74. 

Sunardi, S., Utama, W. K., & Munir, M. (2024). Strategi Mutu Pesantren dan Tantangan Dekadensi 
Moral di Tengah Geliat Artificial Intelligence. Jurnal Manajemen &Amp; Budaya, 4(2), 
102–110. https://doi.org/10.51700/manajemen.v4i2.694  

Sunardi, S., Zaenuri, Z., & Hajras, M. (2025). Perencanaan Strategi Pengembangan Mutu di 
Lembaga Pendidikan Islam. Jurnal Manajemen &Amp; Budaya, 5(1), 12–20. 
https://doi.org/10.51700/manajemen.v5i1.829  

 

https://doi.org/10.25299/jaip.2018.vol15(1).1588
https://doi.org/10.19105/islamuna.v5i2.2076
https://doi.org/10.51700/manajemen.v4i2.694
https://doi.org/10.51700/manajemen.v5i1.829

