
SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   | 121 
 

 

SEJARAH AWAL ISLAM  
SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN 

 
Jungjungan Simorangkir 

 
Abstrak 

  
Dalam agama Islam, Nabi Muhammad ditempatkan dalam posisi 

yang teramat penting, bahkan sebagai salah satu pusat pengajaran dan 
keyakinan mereka. Selain sebagai nabi, dia juga dikenal sebagai  seorang 
negarawan yang dapat menyatukan negara dan agama. Ia memulai 
misinya dari kota Madina untuk mewujudkan Islam. Kota Madina 
merupakan kota pertama penyebaran Islam ke seluruh dunia, termasuk 
kota Mekah, sebagai kota penting dalam sejarah Islam. Tetapi setelah 
kematiannya terjadilah perdebatan dan pertentangan politis untuk 
menentukan siapakah penganti Nabi Muhammad. Muslim percaya bahwa 
setelah kematian nabinya tidak ada lagi wahyu dan Muhammad adalah 
nabi terakhir. Karena itu, regenarasi kepemimpinan Islam setelah 
kematian Nabi Muhammad tidak berjalan dengan lancar. Hal inilah yang 
dihadapi oleh politik Islam dalam suksesi kepemimpiannya. 

 
Kata Kunci : Sejarah, Islam, Nabi dan Madina 
 

Pendahuluan 

 
Masa sebelum Islam, khususnya kawasan jazirah Arab, disebut masa 

jahiliyyah.1 Julukan semacam ini terlahir disebabkan oleh terbelakangnya 
moral masyarakat Arab khususnya Arab pedalaman (Badui) yang hidup 
menyatu dengan padang pasir dan area tanah yang gersang. Mereka pada 
umumnya hidup berkabilah dan nomaden. Mereka berada dalam 
lingkungan miskin pengetahuan.  

Situasi yang penuh dengan kegelapan dan kebodohan tersebut, 
mengakibatkan mereka sesat jalan, tidak menemukan nilai-nilai 

                                                 
1 Stewart Desmond, Early Islam (New York : Time Life Books, 

1967), 11.  



122 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

kemanusiaan, membunuh anak dengan dalih kemuliaan, memusnahkan 
kekayaan dengan perjudian, membangkitkan peperangan dengan alasan 
harga diri dan kepahlawanan. Suasana semacam ini terus berlangsung 
hingga datang Islam di tengah-tengah mereka. Namun demikian, bukan 
berarti masyarakat Arab pada waktu itu sama sekali tidak memiliki 
peradaban. Bangsa Arab sebelum lahirnya Islam dikenal sebagai bangsa 
yang sudah memiliki kemajuan ekonomi. 

 
Keadaan Bangsa Arab Sebelum Islam 

 
Letak geografis yang cukup strategis, terutama kawasan pesisir yang 

pada waktu itu ramai dilalui kapal-kapal pedagang Eropa yang hendak 
menuju India, Asia Tenggara, Cina dan sekitarnya telah membuat 
kawasan ini lebih maju dari pada kawasan Arab yang lain. 

Makkah pada waktu itu merupakan kota dagang bertaraf 
internasional. Hal ini diuntungkan oleh posisinya yang sangat strategis 
karena terletak di persimpangan jalan penghubung jalur perdagangan dan 
jaringan bisnis dari Yaman ke Syiria. 

Rentetan peristiwa yang melatarbelakangi lahirnya Islam merupakan 
hal yang sangat penting untuk dikaji. Hal demikian karena tidak ada 
satupun peristiwa di dunia yang terlepas dari konteks historis dengan 
peristiwa-peristiwa sebelumnya. Artinya, antara satu peristiwa dengan 
peristiwa lainnya terdapat hubungan yang erat dalam berbagai aspek 
kehidupan, termasuk hubungan Islam dengan situasi dan kondisi Arab 
pra Islam serta kehidupan sesudah Nabi wafat.  

Geografis Jazirah Arab 

Semenanjung Arab adalah semenanjung yang terletak di sebelah 
barat daya Asia. Wilayahnya memiliki luas 1.745.900 kilometer persegi.2 
Semenanjung ini dinamakan jazirah karena tiga sisinya berbatasan dengan 
air, yakni di sebelah timur berbatasan dengan teluk Oman dan teluk 
Persi, di sebelah selatan berbatasan dengan Samudera Hindia dan teluk 
Aden, di sebelah barat berbatasan dengan laut merah. Hanya di sebelah 

                                                 
2 Philip K. Hitti, History of The Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin 

dan Dedi Slamet Riadi, (Jakarta : Serambi Ilmu Semesta, 2010), 16. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   123 

 
utara, jazirah ini berbatasan dengan daratan atau padang pasir Irak dan 
Syiria.3 

Secara geografis, daratan jazirah Arab didominasi padang pasir yang 
luas, serta memiliki iklim yang panas dan kering. Hampir lima per enam 
daerahnya terdiri dari padang pasir dan gunung batu.4 Luas padang pasir 
ini diklasifikasikan Ahmad Amin sebagai berikut: 
1. Sahara Langit, yakni yang memanjang 140 mil dari utara ke selatan 

dan 180 mil dari timur ke barat. Sahara ini disebut juga sahara Nufud. 
di daerah ini, jarang sekali ditemukan lembah dan amata air. Angin 
disertai debu telah menjadi ciri khas suasana di tempat ini. Hal itulah 
yang menyebabkan daerah ini sulit dilalui. 

2. Sahara Selatan, yakni yang membentang dan menyambung Sahara 
Langit kea rah timur sampai selatan Persia. Hampir seluruhnya 
merupakan dataran keras, tandus, dan pasir bergelombang. Daerah ini 
juga disebut dengan daerah sepi (al-Rub’ al-Khali). 

3. Sahara Harrat, yakni suatu daerah yang terdiri dari tanah liat berbatu 
hitam. Gugusan batu-batu hitam itu menyebar di seluruh sahara ini.5  

Secara garis besar, jazirah Arab dibedakan menjadi dua, yakni 
daerah pedalaman dan pesisir. Daerah pedalaman jarang sekali 
mendapatkan hujan, namun sesekali hujan turun dengan lebatnya. 
Kesempatan demikian biasa dimanfaatkan penduduk nomadik dengan 
mencari genangan air dan padang rumput demi keberlangsungan hidup 
mereka. Sedangkan daerah pesisir, hujan turun dengan teratur, sehingga 
para penduduk daerah tersebut relatif padat dan sudah bertempat tinggal 
tetap. Oleh karena itu, di daerah pesisir ini, jauh sebelum Islam lahir, 
sudah berkembang kota-kota dan kerajaan-kerajaan penting, seperti 
kerajaan Himyar, Saba’, Hirah dan Ghassan.6 

                                                 
3 Fadil SJ, Pasang Surut Peradaban Islam dalam Lintas Sejarah (Malang : 

UIN Malang Press, 2008), 43. 
4 Ibid, 43-44. 
5 Ahmad Amin, Fajr al-Islam (Kairo : Maktabah Najdah al-Misriyyah, 

1975) 1-2. 
6 Ahmad Mujahidin, “Arab Pra Islam; Hubungan Ekonomi dan Politik 

dengan Negara-negara Sekitarnya”, Jurnal Akademika, Volume 12, Nomor 2 
(Maret, 2003), 4.                 



124 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

Kehidupan Sosial dan Budaya Masyarakat 

Bangsa Arab mempunyai akar panjang dalam sejarah. Mereka 
termasuk ras atau rumpun bangsa kaukasoid, sebagaimana ras-ras yang 
mendiami daerah Mediteranian, Nordic, Alpine dan Indic.7 Bangsa Arab 
hidup berpindah-pindah (nomad) karena kondisi tanah tempat mereka 
hidup terdiri dari gurun pasir kering dan minim turun hujan. 
Perpindahan mereka dari satu tempat ke tempat lain mengikuti 
tumbuhnya stepa (padang rumput) yang muncul secara sporadis di 
sekitar oasis atau genangan air setelah turun hujan. Padang rumput 
diperlukan badui Arab untuk kebutuhan makan binatang ternak seperti 
kuda, onta dan domba. 

Berbeda halnya dengan penduduk Arab perkotaan terutama 
penduduk pesisir, pertanian, peternakan dan perdagangan dapat 
berkembang dengan baik di daerah tersebut. Hal inilah tentunya yang 
membuat kehidupan masyarakat pesisir lebih makmur daripada 
masyarakat pedalaman (badui). Dari realitas ini, maka timbullah reaksi 
antara penduduk kota atau pesisir dengan penduduk pedalaman atau 
badui. Aksi dan reaksi antara penduduk kota dengan masyarakat gurun 
dimotivasi oleh desakan kuat untuk memenuhi kebutuhan pribadi. 

Orang-orang nomad bersikeras mendapatkan sumber-sumber 
tertentu pada orang-orang kota terhadap apa yang tidak mereka miliki 
dari lingkungan mereka tinggal. Hal itu dilakukan baik melalui kekerasan 
(penyerbuan kilat) atau jalan damai (barter). Orang-orang badui nomaden 
dikenal sebagai perampok darat dan makelar. Gurun pasir, yang 
merupakan daerah operasi mereka sebagai perampok, memiliki kesamaan 
karakteristik dengan laut.8 

Masyarakat, baik nomadik maupun yang menetap, hidup dalam 
budaya kesukuan. Organisasi dan identitas sosial berakar pada 
keanggotaan dalam suatu rentang komunitas yang luas. Kelompok 
beberapa keluarga membentuk kabilah (clan). Beberapa kelompok 
kabilah membentuk suku (trible) dan dipimpin oleh Shaikh.9 

                                                 
7 Ali Mufrrodi, Islam di Kawasan Kebudayaan Arab (Jakarta: Logos, 

1997), 5./Ras lain ialah Mongoloid, Negroid dan ras-ras khusus. 
8 Philip K. Hitti, History of The Arabs, 28. 
9 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Rajawali Press, 2010), 

11. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   125 

 
Keeratan hubungan kesukuan, kesetiaan atau solidaritas kelompok 

menjadi sumber kekuatan bagi suatu kabilah atau suku. Maka tidak heran, 
jika peperangan antar suku menjadi ciri khas masyarakat ini. Rendahnya 
harga wanita seakan-akan menjadi akibat dari keadaan masyarakat yang 
suka berperang tersebut. Akibat tradisi peperangan ini, kebudayaan 
mereka tidak berkembang. Karena itu, bahan-bahan sejarah Arab pra 
Islam langka didapatkan di dunia Arab dan dalam bahasa Arab. Ahmad 
Shalabi menyebutkan, sejarah mereka hanya dapat diketahui dari masa 
kira-kira 150 tahun menjelang lahirnya agama Islam.10 Pengetahuan itu 
diperoleh melalui syair-syair yang beredar di kalangan para perawi syair. 
Dengan begitulah sejarah dan sifat masyarakat Arab dapat diketahui, 
yang antara lain bersemangat tinggi dalam mencari nafkah, sabar 
menghadapi kekerasan alam, dan juga dikenal sebagai masyarakat yang 
cinta kebebasan. 

Dengan kondisi alam yang seperti tidak pernah berubah itu, 
masyarakat badui pada dasarnya tetap berada dalam fitrahnya. 
Kemurniannya terjaga, jauh lebih murni dari bangsa-bangsa lain. Dasar-
dasar kehidupan mereka mungkin dapat taraf permulaan perkembangan 
budaya. Bedanya dengan bangsa lain, hampir seluruh penduduk badui 
adalah penyair.11 

Lain halnya dengan penduduk kota yang memiliki kemajuan 
peradaban, sejarah mereka dapat diketahui lebih jelas. Mereka selalu 
mengalami perubahan seiring dengan perubahan situasi dan kondisi yang 
melingkupinya. Mereka telah mampu berkarya seperti membuat alat-alat 
dari besi, bahkan sampai mendirikan kerajaan-kerajaan. Sampai pada 
lahirnya Nabi Muhammad, daerah-daerah tersebut masih merupakan 
kota-kota perniagaan, sebagaimana diketahui bahwa daerah tersebut 
merupakan jalur perdagangan antara Eropa dan Asia. Sebagaimana 
masyarakat Badui, penduduk daerah ini juga mahir bersyair. Biasanya, 
syair-syair dibacakan di pasar-pasar, semacam pagelaran pembacaan syair, 
seperti yang terjadi di pasar ukaz. Bahasa mereka kaya dengan ungkapan, 
tata bahasa dan kiasan.12 

                                                 
10 A. Shalabi, Sejarah dan Kebudayaan Islam, buku I, terj. M. Sanusi 

Latief (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1983), 29. 
11 Gustav Leboun, Hadarat al- ‘Arab (Kairo: Matba’ah ‘Isa al-Babi al-

Halabi, t.t), 72. 
12 Badri Yatim, Sejarah Peradaban…, 12. 



126 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

Kondisi Perekonomian 

Perdagangan merupakan unsur penting dalam perekonomian 
masyarakat Arab pra Islam. Mereka telah lama mengenal perdagangan 
bukan saja dengan orang Arab, tetapi juga dengan non-Arab. Kemajuan 
perdagangan bangsa Arab pra Islam dimungkinkan antara lain karena 
pertanian yang telah maju. Kemajuan ini ditandai dengan adanya kegiatan 
ekspor-impor yang mereka lakukan. Para pedagang Arab selatan dan 
Yaman pada 200 tahun menjelang Islam lahir telah mengadakan transaksi 
dengan Hindia, Afrika, dan Persia. Komoditas ekspor Arab selatan dan 
Yaman adalah dupa, kemenyan, kayu gaharu, minyak wangi, kulit 
binatang, buah kismis, dan anggur. Sedangkan yang mereka impor dari 
Afrika adalah kayu, logam, budak; dari Hindia adalah gading, sutra, 
pakaian dan pedang; dari Persia adalah intan.13 

Data ini menunjukkan bahwa perdagangan merupakan urat nadi 
perekonomian yang sangat penting sehingga kebijakan politik yang 
dilakukan memang dalam rangka mengamankan jalur perdagangan ini. 
Faktor-faktor yang mendorong kemajuan perdagangan Arab pra Islam 
sebagaimana dikemukakan Burhan al-Din Dallu adalah sebagai berikut: 
1. Kemajuan produksi lokal serta kemajuan aspek pertanian. 
2. Adanya anggapan bahwa pedagang merupakan profesi yang paling 

bergengsi. 
3. Terjalinnya suku-suku ke dalam politik dan perjanjian perdagangan 

lokal maupun regional antara pembesar Hijaz disatu pihak dengan 
penguasa Syam, Persia dan Ethiopia di pihak lain. 

4. Letak geografis Hijaz yang sangat strategis di jazirah Arab. 
5. Mundurnya perekonomian dua imperium besar, Byzantium dan 

Sasaniah, karena keduanya terlibat peperangan terus menerus. 
6. Jatuhnya Arab selatan dan Yaman secara politis ke tangan orang 

Ethiopia pada tahun 535 Masehi dan kemudian ke tangan Persia pada 
tahun 257 M. 

7. Dibangunnya pasar lokal pada pasa musiman di Hijaz, seperti Ukaz, 
Majna, Zu al-Majaz, pasar bani Qainuna, Dumat al-Jandal, Yamamah 
dan pasar Wahat. 

                                                 
13 Syafiq A. Mughni, “Masyarakat Arab Pra Islam”, dalam 

Ensiklopedi Tematis Dunia Islam I (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 
2002), 15. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   127 

 
8. Terblokadernya lalu lintas perdagangan Byzantium di utara Hijaz dan 

laut merah. 
9. Rerisolasinya perdagangan orang Ethiopia di laut merah karena 

diblokade tentara Yaman pada tahun 575 M.14 

Data-data yang dikemukakan Dallu menunjukkan bahwa antara 
ekonomi dan politik tidak dapat dipisahkan dalam konteks kehidupan 
masyarakat Arab pra Islam. Kehidupan politik Byzantium daan Sasaniah 
turut memberikan sumbangan dalam memajukan proses perdagangan 
yang berlangsung di Hijaz, karena, kedua kerajaan ini sangat 
berkepentingan terhadap jalur perdagangan ini. 

Di lain sisi, Mekkah di mana terdapat ka’bah yang pada waktu itu 
sebagai pusat kegiatan agama, telah menjadi jalur perdagangan 
internasional.15 Hal ini diuntungkan oleh posisinya yang sangat strategis 
karena terletak di persimpangan jalan yang menghubungkan jalur 
perdagangan dan jaringan binis dari Yaman ke Syiria, dari Abysinia ke 
Irak.  

Pada mulanya Mekkah didirikan sebagai pusat perdagangan lokal 
disamping juga pusat kegiatan agama. Karena Mekkah merupakan 
tempat suci, maka para pengunjung merasa terjamin keamanan jiwanya 
dan mereka herus menghentikan segala permusuhan selama masih 
berada di daerah tersebut. Untuk menjamin keamanan dalam perjalanan 
suatu sistem keamanan di bulan-bulan suci, ditetapkan oleh suku-suku 
yang ada disekitarnya.16 Keberhasilan sistem ini mengakibatkan 
berkembangnya perdagangan yang pada gilirannya menyebabkan 
munculnya tempat-tempat perdagangan baru.  

Dengan posisi Mekkah yang sangat strategis sebagai pusat 
perdagangan bertaraf internasional, komoditas-komoditas yang 
diperdagangkan tentu saja barang-barang mewah seperti emas, perak, 
sutra, rempah-rempah, minyak wangi, kemenyan, dan lain-lain. Walaupun 

                                                 
14 Burhan al-Din Dallu, Jazirat al-‘Arab Qabl al-Islam (Beirut: t.p, 

1989), 129-130. 
15 Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford University Press, 

1956), 2-3. 
16 Ahamad Mujahidin, “Arab Pra Islam; Hubungan Ekonomi dan Politik 

dengan Negara-Negara sekitarnya”, Jurnal Akademika, Volume 12, Nomor 2 
(Maret, 2003), 12-13. 



128 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

kenyataan yang tidak dapat dipungkiri adalah pada mulanya para 
pedagang Quraish merupakan pedagang eceran, tetapi dalam 
perkembangan selanjutnya orang-orang Mekkah memperoleh sukses 
besar, sehingga mereka menjadi pengusaha di berbagai bidang bisnis.17 

Situasi Politik 

Sebagaimana telah disinggung di atas bahwa sebagian besar daerah 
Arab adalah daerah gersang dan tandus, kecuali daerah Yaman yang 
terkenal subur. Ditambah lagi  dengan kenyataan luasnya daerah di 
tengah Jazirah Arab, bengisnya alam, sulitnya transportasi, dan 
merajalelanya Badui yang merupakan faktor-faktor penghalang bagi 
terbentuknya sebuah Negara kesatuan serta adanya tatanan politik yang 
benar. Mereka tidak mungkin menetap. Mereka hanya bisa loyal ke 
kabilahnya. Oleh karena itu, mereka tidak akan tunduk ke sebuah 
kekuatan politik di luar kabilahnya yang menjadikan mereka tidak 
mengenal konsep Negara.18 

Sementara menurut Nicholson, tidak terbentuknya Negara dalam 
struktur masyarakat Arab pra Islam, disebabkan karena konstitusi 
kesukuan tidak tertulis. Sehingga pemimpin tidak mempunyai hak 
memerintah dan menjatuhkan hukuman pada anggotanya.19 Namun 
dalam bidang perdagangan, peran pemimpin suku sangat kuat. Hal ini 
tercermin dalam perjanjian-perjanjian perdagangan yang pernah dibuat 
antara pemimpin suku di Mekkah dengan penguasa Yaman, Yamamah, 
Tamin, Ghassaniah, Hirah, Suriah, dan Ethiopia. 

Model organisasi politik bangsa Arab lebih didominasi kesukuan 
(model kabilah). Kepala sukunya disebut Shaikh, yakni seorang 
pemimpin yang dipilih antara sesama anggota. Sheikh dipilih dari suku 
yang lebih tua, biasanya dari anggota yang masih memiliki hubungan 
family. Fungsi pemerintahan Shaikh ini lebih banyak bersifat penengah 
(arbitrasi) dari pada memberi komando. Shaikh tidak berwenang 
memaksa, serta tidak dapat membebankan tugas-tugas atau mengenakan 

                                                 
17 Ibid., 13. 
18 ’Abd al-‘Aziz  al-Dawri, Muqaddimah fi Tarikh adr al-Islam (Beirut: 

Markaz Dirasah al-Wa dah al-‘Arabiyah, 2007), 41. 
19 R.A Nicholson, A Literary History of The Arabs (Cambridge 

University Press, 1997), 83. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   129 

 
hukuman-hukuman. Hak dan kewajiban hanya melekat pada warga suku 
secara individual, serta tidak mengikat pada warga suku lain.20 

Keberagamaan Masyarakat 

Penduduk Arab menganut agama yang bermacam-macam; 
Paganisme, Yahudi, dan Kristen merupakan ragam agama orang Arab 
pra Islam. Pagan adalah agama mayoritas mereka. Ratusan berhala 
dengan bermacam-macam bentuk ada di sekitar Ka’bah.  

Setidaknya ada empat sebutan bagi berhala-hala itu: sanam, wathan, 
nusub, dan hubal. Sanam berbentuk manusia dibuat dari logam atau 
kayu. Wathan juga dibuat dari batu. Nusub adalah batu karang tanpa 
suatu bentuk tertentu. Hubal berbentuk manusia yang dibuat dari batu 
akik. Dialah dewa orang Arab yang paling besar dan diletakkan dalam 
Ka’bah di Mekah. 

Orang-orang dari semua penjuru Jazirah datang berziarah ke tempat 
itu. Beberapa kabilah melakukan cara-cara ibadahnya sendiri-sendiri.21 Ini 
membuktikan bahwa paganisme sudah berumur ribuan tahun. Sejak 
berabad-abad penyembahan patung berhala tetap tidak terusik, baik pada 
masa kehadiran permukiman Yahudi maupun upaya-upaya kristenisasi 
yang muncul di Syiria dan Mesir.22 

Agama  Yahudi dianut oleh para imigran yang bermukim di Yathrib 
dan Yaman. Tidak banyak data sejarah tentang pemeluk dan kejadian 
penting agama ini di Jazirah Arab, kecuali di Yaman. Dzu Nuwas 
merupakan penguasa Yaman yang condong ke Yahudi. Dia tidak 
menyukai penyembahan berhala yang telah menimpa bangsanya. Dia 
meminta penduduk Najran agar masuk agama Yahudi. Sehingga kalau 
mereka menolak, maka akan dibunuh. Namun yang terjadi justru 
menolak, maka digalilah sebuah parit dan dipasang api di dalamnya. 
Mereka dimasukkan ke dalam parit itu, serta dibunuh dengan pedang 
atau dilukai sampai cacat bagi yang selamat dari api tersebut. Korban 
pembunuhan itu mencapai dua puluh ribu orang. Tragedi berdarah 

                                                 
20 Bernard Lewis, Bangsa Arab dalam Lintasan Sejarah dari Segi Geografi, 

Sosial, Budaya dan Peranan Islam, terj. Said Jamhuri (Jakarta: Ilmu Jaya, 
1994), 10. 

21 Muhammad Husain Haekal, ..., 19-20. 
22 M.M. al – A’zami, Sejarah Teks al – Quran dari Wahyu sampai 

Kompilasi (Jakarta: Gema Insani, 2005), 23. 



130 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

dengan motif fanatisme agama ini diabadikan dalam Al - Quran dalam 
kisah “orang-orang yang membuat parit” (Ashab al - Ukhdud).23 

Sedangkan agama Kristen di jazirah Arab dan sekitarnya sebelum 
kedatangan Islam tidak ternodai oleh tragedi yang mengerikan semacam 
itu. Yang tampak hanyalah pertikaian di antara sekte-sekte  Kristen. 
Menurut Muhammad ‘Abid al - Jabiri, al - Quran menggunakan istilah 
“Nasara” bukan  “al - Masihiyah” dan “al-Masihi” bagi pemeluk agama 
Kristen. Bagi pendeta Kristen resmi (Katolik, Ortodoks, dan Evangelis) 
istilah “Nasara” adalah sekte sesat, tetapi bagi ulama Islam mereka adalah 
“Hawariyun”. 

Para misionaris Kristen menyebarkan doktrinnya dengan bahasa 
Yunani yang waktu itu madhab-madhab fisafat dan aliran-aliran gnostik 
dan hermes menyerbu daerah itu. Inilah yang menimbulkan pertentangan 
antara misionaris dan pemikir Yunani yang memunculkan usaha-usaha 
mendamaikan antara filsafat Yunani yang bertumpu pada akal dan 
doktrin Kristen yang bertumpu pada iman. Inilah yang melahirkan sekte-
sekte Kristen yang kemudian menyebar ke berbagai penjuru, termasuk 
jazirah Arab dan sekitarnya.24 

Sekte Arius menyebar di bagian selatan jazirah Arab, yaitu dari Suria 
dan Palestina ke Irak dan Persia. Misionaris sekte ini telah menjelajahi 
penjuru-penjuru jazirah Arab yang memastikan bahwa dakwah mereka 
telah sampai di Mekah, baik melalui misionaris atau pedagang Quraish 
yang berhubungan terus-menerus dengan Syam, Yaman, dan Habashah.25 
Tetapi salah satu sekte yang sejalan dengan tauhid murni agama samawi 
adalah sekte Ebionestes.26 

Salah satu corak beragama yang ada sebelum Islam datang selain 
tiga agama di atas adalah Hanifiyah, yaitu sekelompok orang yang 
mencari agama Ibrahim yang murni yang tidak terkontaminasi oleh nafsu 
penyembahan berhala-berhala, juga tidak menganut agama Yahudi 
ataupun Kristen, tetapi mengakui keesaan Allah. Mereka berpandangan 
bahwa agama yang benar di sisi Allah adalah Hanifiyah, sebagai 

                                                 
23 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 10-11. (Lihat: Al-Qur-an, 85 (al-

Buruj): 4-6. 
24 Muhammad ‘ Abid Al – Jabiri, Madkhal ila al -Qur’an al – Karim 

(Beirut: Markaz Dirasah al -Wahdah al – ‘ Arabiyah, 2007), 38-46. 
25 Ibid., 58. 
26 Ibid., 41-42. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   131 

 
aktualisasi dari millah Ibrahim. Gerakan ini menyebar luas ke pelbagai 
penjuru Jazirah Arab khususnya di tiga wilayah Hijaz, yaitu Yathrib, Taif, 
dan Mekah.27  

 

Keadaan Bangsa Arab Pada Masa Islam 

Kelahiran Muhammad SAW 

Sekitar tahun 570 M, Mekah adalah sebuah kota yang sangat penting 
dan terkenal di antara kota-kota di negeri Arab, baik karena tradisinya 
ataupun karena letaknya. Kota ini dilalui jalur perdagangan yang ramai 
menghubungkan Yaman di Selatan dan Syiria di Utara. Dengan adanya 
Ka’bah di tengah kota, Mekah menjadi pusat keagamaan Arab. Di 
dalamnya terdapat 360 berhala, mengelilingi berhala utama, Hubal. 
Mekah kelihatan makmur dan kuat. agama dan masyarakat Arab pada 
masa itu mencerminkan realitas kesukuan masyarakat jazirah Arab 
dengan luas satu juta mil persegi.28 

Nabi Muhammad dilahirkan dalam keluarga bani Hasyim di Mekah 
pada hari senin, tanggal 9 Rabi’ul Awwal, pada permulaan tahun dari 
Peristiwa Gajah. Maka tahun itu dikenal dengan Tahun Gajah. 
Dinamakan demikian  karena pada tahun itu pasukan Abrahah, gubernur 
kerajaan Habsyi (Ethiopia), dengan menunggang gajah menyerang Kota 
Mekah untuk menghancurkan Ka’bah,bertepatan dengan tanggal 20 atau 
22 bulan April tahun 571 M. ini berdasarkan penelitian ulama terkenal, 
Muhammad Sulaiman Al-manshurfury dan peneliti astronomi, Mahmud 
Pasha.29 

Nabi Muhammad adalah anggota bani Hasyim, suatu kabilah yang 
kurang berkuasa dalam suku Quraisy. Kabilah ini memegang jabatan 
siqayah. Nabi Muhammad lahir dari keluarga terhormat yang relatiF 
miskin. Ayahnya bernama Abdullah anak Abdul Muthalib, seorang 
kepala suku Quraisy yang besar pengaruhnya. Ibunya adalah Aminah 
binti Wahab dari bani Zuhrah. Muhammad SAW. Nabi terakhir ini 

                                                 
27 Khalil Abdul karim, Syari’ah: Sejarah, Perkelahian, Pemaknaan 

(Yogyakarta: LKiS, 2003), 15-16. 
28 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, 1997), 9. 
29 Nayla Putri dkk, Sirah Nabawiyah (Bandung: CV. Pustaka Islamika, 

2008), 71. 



132 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

dilahirkan dalam keadaan yatim karena ayahnya meninggal dunia tiga 
bulan setelah dia menikahi Aminah.30 

Ramalan tentang kedatangan atau kelahiran Nabi Muhammad dapat 
ditemukan dalam kitab-kitab suci terdahulu. Al-Qur’an dengan tegas 
menyatakan bahwa kelahiran Nabi Muhammad SAW telah diramalkan 
oleh setiap dan semua nabi terdahulu, yang melalui mereka perjanjian 
telah dibuat dengan umat mereka masing-masing bahwa mereka harus 
menerima atas kerasulan Muhammad SAW nanti.31 

Sejumlah penulis besar tentang Sirah dan para pakar hadits telah 
banyak meriwayatkan peristiwa-peristiwa di luar kebiasaan, yang muncul 
pada saat kelahiran Nabi Muhammad SAW. Peristiwa-peristiwa di luar 
daya nalar manusia, yang mengarah kepada dimulainya era baru bagi alam 
dan kehidupan manusia, dalam hal agama dan moral. Di antara peristiwa-
peristiwa tersebut adalah singgasana Kisra yang bergoyang-goyang hingga 
menimbulkan bunyi serta menyebabkan jatuh 14 balkonnya, surutnya 
danau Sawa, padamnya api sembahan orang-orang Persia yang belum 
pernah padam sejak seribu tahun lalu.32 

Masa Kanak-kanak 

Tidak lama setelah kelahirannya, bayi Muhammad SAW diserahkan 
kepada Tsuwaibah, budak perempuan pamannya Abu Lahab, yang 
pernah menyusui Hamzah. Meskipun diasuh olehnya hanya beberapa 
hari, nabi tetap menyimpan rasa kekeluargaan yang mendalam dan selalu 
menghormatinya. Nabi SAW selanjutnya dipercayakan kepada Halimah, 
seorang wanita badui dari Suku Bani Sa’ad. Bayi tersebut diasuhnya 
dengan hati-hati dan penuh kasih sayang, dan tumbuh menjadi anak yang 
sehat dan kekar. Pada usia lima tahun, nabi di kembalikan Halimah 
kepada tanggungjawab ibunya. 

Sejumlah hadis menceritakan bahwa kehidupan Halimah dan 
keluarganya banyak dianugrahi nasib baik terus-menerus ketika 
Muhammad SAW kecil hidup di bawah asuhannya. Halimah menyayangi 
baginda Rasul seperti menyayangi anak sendiri, penuh kasih sayang dan 

                                                 
30 Muhammad Husain Haekal, ..., 49. 
31 Abdul Hameed Siddiqui, The Life Muhammad (Delhi: Righway 

Publication, 2001), 64. 
32 Ja’far Al-Barzanji, Al-Maulid An-Nabawi (Jakarta: Maktabah 

Sa’diyah. Tt.) 16. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   133 

 
cinta, namun karena banyak kejadian yang luar biasa sehingga takut akan 
terjadi hal-hal yang tidak baik sehingga di kembalikanlah Rasul SAW 
kepada keluarga beliau. Muhammad SAW kira-kira berusia enam tahun, 
dimana takkala asik bermain-main dengan teman-teman beliau, teman-
teman beliau gembira saat ayah-ayah mereka pulang, namun Rasulullah 
pulang dengan tangisan menemui ibunda beliau, seraya berkata wahai 
ibunda mana ayah? Ibunda beliau terharu tanpa jawaban yang pasti, 
sehingga dalam ketidakmampuan atas jawaban tersebut, hingga suatu 
ketika ibunda beliau mengajak baginda Nabi SAW pergi ke kota tempat 
ayah beliau dimakamkan. Sekembalinya dari pencarian Makam suami 
tercinta ibu Rasul tercinta jatuh sakit dan meninggal dalam perjalanan 
pulang. Dengan duka cita yang mendalam Nabi pulang bersama seorang 
pembantu. Sekembalinya pulang sebagai anak yatim piatu maka beliau 
diasuh oleh kakeknya Abdul Muthalib. Namun dua tahun kemudian, 
kakeknya pun yang berumur 82 tahun juga meninggal dunia. Maka pada 
usia delapan tahun itu, nabi ada di bawah tanggungjawab pamannya Abi 
Thalib. 

Pada usia 8 tahun seperti kebanyakan anak muda seumurnya, nabi 
memelihara kambing di Mekkah dan menggembalakan di bukit dan 
lembah sekitarnya. Pekerjaan menggembala sekawanan domba ini cocok 
bagi perangai orang yang bijaksana dan perenung seperti Muhammad 
SAW muda, ketika beliau memperhatikan segerombolan domba, 
perhatiannya akan tergerak oleh tanda-tanda kekuatan gaib yang tersebar 
di sekelilingnya. 

Masa Remaja Muhammad SAW 

Diriwayatkan bahwa ketika berusia dua belas tahun, Muhammad 
SAW menyertai pamannya Abu Thalib, dalam berdagang menuju Suriah, 
tempat kemudian beliau berjumpa dengan seorang pendeta, yang dalam 
berbagai riwayat disebutkan bernama Bahira. Meskipun beliau 
merupakan satu-satunya nabi dalam sejarah yang kisah hidupnya dikenal 
luas, masa-masa awal kehidupan Muhammad SAW tidak banyak 
diketahui.33 

Muhammad SAW besar bersama kehidupan suku Quraisy Mekah, 
dan hari-hari yang dilaluinya penuh dengan pengalaman yang sangat 

                                                 
33 Philip K. Hitti, History Of The Arabs, diterjemahkan R. Cecep 

Lukman Yasin, Karya (Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2008), 140. 



134 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

berharga. Dengan kelembutan, kehalusan budi dan kejujuran beliau maka 
orang Quraisy Mekkah memberi gelar kepada beliau dengan Al-Amin 
yang artinya orang yang dapat dipercaya. 

Pada usia 30 tahunan, Muhammad SAW sebagai tanda kecerdasan 
dan bijaksananya beliau, Nabi SAW mampu mendamaikan perselisihan 
kecil yang muncul di tengah-tengah suku Quraisy yang sedang melakukan 
renovasi Ka’bah. Mereka mempersoalkan siapa yang paling berhak 
menempatkan posisi Hajar Aswad di Ka’bah. Beliau membagi tugas 
kepada mereka dengan teknik dan strategis yang sangat adil dan 
melegakan hati mereka.34 Pada masa mudanya, beliau telah menjadi 
pengusaha sukses dan hidup berkecukupan dari hasil usahanya. 
Kemudian pada usia 25 tahun, beliau menikah dengan pemodal besar 
Arab dan janda kaya Mekah, Khadijah binti Khuwailid yang telah berusia 
40 tahun. 

Adapun istri-istri Nabi Muhammad SAW berjumlah 11 orang, yaitu: 
Khadijah binti Khuwailid; Saudah binti jam’ah; Aisyah binti Abu Bakar 
ra; Hafshah binti Umar ra; Hindun ummu Habibah binti Sofyan; Zainab 
binti Jahsyin; Zainab binti Khuzaimah; Maimunah binti Al-Harts Al-
Hilaliyah; Juwairiyah binti Al-Haarits; Sofiyah binti Huyay. Dari 11 istri 
Nabi SAW ini yang wafat saat Nabi SAW masih hidup adalah 2 orang 
yaitu Khadijah dan Zainab binti Khuzaimah, sedangkan istri Nabi yang 9 
orang masih hidup saat Nabi SAW wafat. Istri Nabi SAW yang tersebut 
disebut dengan Ummul Mu’minin artinya ibu orang-orang beriman. 
Mereka banyak menolong penyebaran agama Islam di kalangan kaum 
ibu. 

Muhammad SAW mempunyai 7 orang anak, 3 laki-laki dan 4 
perempuan yaitu: Qasim; Abdullah; Zainab; Fatimah; Ummu Kalsum; 
Rukayyah; Ibrahim. Ibu anak-anak Nabi SAW itu semuanya dari istri 
nabi Khadijah, kecuali Ibrahim, yang ibu Mariyatul Qibtiyyah (seorang 
hamba perempuan yang dihadiahkan oleh seorang pembesar Mesir 
kepada Nabi SAW). Anak-anak Nabi SAW tersebut wafat pada saat Nabi 
SAW masih hidup, kecuali Fatimah yang wafat beberapa bulan setelah 
Nabi SAW wafat.35 

                                                 
34 Ajid Thohir, Kehidupan Umat Islam Pada Masa Rasulullah SAW 

(Bandung: Pustaka Setia, 2004), 62. 
35 Muhammad Arsyad Thalib Lubis, ibid. hal 43. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   135 

 
Diriwayatkan takkala Nabi SAW akan wafat beliau membisikkan 

kepada Fatimah ra, bahwa beliau akan berpulang ke hadirat Allah dan 
mendengar itu Fatimah menangis dengan sedih, dan beberapa saat 
setelah itu Nabi SAW membisikkan lagi sesuatu kepada Fatimah ra, 
mendengar bisikan yang kedua ini Fatimah ra tersenyum, ternyata bisikan 
bahwa dikabarkan bahwa setelah Nabi SAW wafat tidak ada orang yang 
pertama meninggal kecuali Fatimah ra, sungguh mulia Fatimah 
tersenyum walau mendengar kabar yang tentang wafatnya diri beliau, tapi 
semua tertutup karena cinta yang mendalam kepada sang ayah tercinta. 

Awal Kerasulan 

Menjelang usianya yang keempat puluh, Muhammad SAW terbiasa 
memisahkan diri dari pergaulan masyarakat umum, untuk berkontemplasi 
di Gua Hira, beberapa kilometer di Utara Mekah. Di gua tersebut nabi 
mula-mula hanya berjam-jam saja, kemudian berhari-hari bertafakur.  

Pada tanggal 17 Ramadhan tahun 611 M, Muhammad SAW 
mendapatkan wahyu pertama dari Allah melalui Malaikat Jibril. Pada saat 
beliau tidur dan terbangun dengan tiba-tiba pada malam itu di gua 
bernama Hira, dalam ketakutan yang luar biasa, seluruh tubuhnya, 
seluruh diri bathinnya, dicengkeram oleh sebuah kekuatan yang sangat 
besar, seolah-olah seorang malaikat telah mencengkeram beliau dalam 
pelukan yang menakutkan yang seakan mencabut kehidupan dan napas 
darinya. Ketika beliau berbaring di sana, remuk redam, beliau mendengar 
perintah, “Bacalah!” beliau tidak dapat melakukan ini beliau bukan 
penyair terdidik, bukan peramal, bukan penyair dengan seribu kalimat 
yang tersusun dengan baik yang siap di bibir beliau. Ketika itu beliau 
protes bahwa beliau adalah buta huruf, malaikat itu merangkulnya lagi 
dengan kekuatan yang begitu rupa, hingga turunlah ayat yang pertama 
yaitu ayat 1 sampai 5 dalam surat Al-‘Alaq.36 Bacalah dengan (menyebut) 
nama Tuhanmu yang Menciptakan, Dia Telah menciptakan manusia dari 
segumpal darah, Bacalah, dan Tuhanmulah yang mahapemurah, Yang 
mengajar (manusia) dengan perantaran kalam, Dia mengajar kepada 
manusia apa yang tidak diketahuinya. 

Dia merasa ketakutan karena belum pernah mendengar dan 
mengalaminya. Dengan turunnya wahyu yang pertama itu, berarti 

                                                 
36 Barnaby Rogerson, Biografi Muhammad (Jogjakarta: Diglossia, 

2007), 94. 



136 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

Muhammad SAW telah dipilih Allah sebagai nabi. dalam wahyu pertama 
ini, dia belum diperintahkan untuk menyeru manusia kepada suatu 
agama.   

Peristiwa turunnya wahyu itu menandakan telah diangkatnya 
Muhammad SAW sebagai seorang nabi penerima wahyu di tanah Arab. 
Malam terjadinya peristiwa itu kemudian dikenal sebagai “Malam Penuh 
Keagungan” (Laylah al-qadar), dan menurut sebagian riwayat terjadi 
menjelang akhir bulan Ramadhan. Setelah wahyu pertama turun, yang 
menandai masa awal kenabian, berlangsung masa kekosongan, atau masa 
jeda (fatrah).  

Ketika hati Muhammad SAW diliputi kegelisahan yang sangat dan 
merasakan beban emosi yang menghimpit, dia pulang ke rumah dengan 
perasaan waswas, dan meminta istrinya untuk menyelimutinya. Saat 
itulah turun wahyu yang kedua yang berbunyi: “Wahai kau yang 
berselimut! Bangkit dan berilah peringatan!.” Dan seterusnya, yaitu surat 
al-Muddatstsir: 1-7. Wahyu yang telah, dan kemudian turun sepanjang 
hidup Muhammad SAW, muncul dalam bentuk suara-suara yang 
berbeda-beda. Tapi pada priode akhir kenabiannya, wahyu surah-surah 
Madaniyah turun dalam satu suara. 
 
Pertengahan Kerasulan 

Setelah beberapa lama dakwah Muhammad tersebut dilaksanakan 
secara individual, turunlah perintah agar nabi menjalankan dakwah secara 
terbuka. Mula-mula beliau mengundang dan menyeru kerabat karibnya 
dan Bani Abdul Muthalib. Beliau mengatakan di tengah-tengah mereka, 
“saya tidak melihat seorang pun di kalangan Arab yang dapat membawa 
sesuatu ke tengah-tengah mereka lebih baik dari apa yang saya bawa 
kepada kalian. Kubawakan kepada kalian dunia dan akhirat yang terbaik. 
Tuhan memerintahkan saya mengajak kalian semua. Siapakah di antara 
kalian yang mau mendukung saya dalam hal ini?”. Mereka semua 
menolak kecuali Ali bin Abi Thalib. 

Pada permulaan dakwah ini orang yang pertama-tama menerima 
dakwah nabi yaitu dengan masuk Islam dari pihak laki-laki dewasa adalah 
Abu Bakar Ash-Shiddiq, dari pihak perempuan adalah istri nabi SAW 
yaitu Khadijah, dan dari pihak anak-anak adalah Ali bin Abi Thalib ra. 
Dalam memulai dakwah Nabi banyak mendapat halangan dari pihak kafir 
quraisy Mekah dan berbagai bujuk rayu yang dilakukan kaum Quraisy 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   137 

 
untuk menghentikan dekwah Nabi gagal, tindakan-tindakan kekerasan 
secara fisik yang sebelumnya sudah dilakukan semakin ditingkatkan.  

Kekejaman yang dilakukan oleh penduduk Mekah terhadap kaum 
muslimin itu, mendorong Muhammad SAW untuk mengungsikan 
sahabat-sahabatnya ke luar Mekah. Pada tahun kelima kerasulannya, Nabi 
menetapkan Habsyah (Ethiopia) sebagai negeri tempat pengungsian. 
Usaha orang-orang Quraisy untuk menghalangi hijrah ke Habsyah ini, 
termasuk membujuk Negus (Raja) agar menolak kehadiran umat Islam di 
sana, gagal. Bahkan, di tengah meningkatnya kekejaman itu, dua orang 
Quraisy masuk Islam, Hamzah dan Umar ibn Khathab. Dengan 
masuknya Islam dua tokoh besar ini posisi Islam semakin kuat. 

Takkala banyaknya tekanan dari berbagai pihak Nabi SAW 
mengalami kesedihan yang mendalam yaitu wafatnya seorang paman 
yaitu Abu Thalib sebagai pelindung dan istri tercinta yang setia 
menemani hari-hari beliau yaitu Khadijah binti Khuwailid, sehingga Allah 
menghibur hati baginda Rasul SAW dengan terjadinya Isra’ dan Mi’rajnya 
Nabi Muhammad SAW. Diriwayatkan pada suatu malam ketika Nabi 
SAW ada di Masjidil Haram di Mekkah, datanglah Jibril as. Dan beserta 
malaikat yang lain, lalu dibawanya dengan mengendarai Buroq ke Masjidil 
Aqsa di negeri Syam, kemudian Nabi SAW dinaikkan ke langit untuk 
diperlihatkan kepada Nabi SAW tanda-tanda kebesaran dan kekayaan 
Allah SWT, pada malam itu juga Nabi SAW kembali ke negeri Mekah. 
Perjalanan dari Masjidil Haram ke Masjidil Aqso dinamakan Isra, dan 
dinaikkannya Nabi SAW dari Masjidil Aqso ke langit disebut Mi’raj. Pada 
malam inilah mulai di wajibkan Shalat Fardlu 5 kali dalam sehari.37 

Setelah peristiwa Isra’dan Mi’raj, suatu perkembangan besar bagi 
kemajuan dakwah Islam muncul. Perkembangan itu diantaranya datang 
dari sejumlah Yatsrib yang berhaji ke Mekah. Mereka, yang terdiri dari 
suku ‘ Aus dan Khazraj, masuk Islam dalam tiga gelombang. Pertama, 
pada tahun kesepuluh kenabian, beberapa orang Khazraj menemui 
Muhammad SAW untuk masuk Islam, dan mengharapkan agar ajaran 
Islam dapat mendamaikan permusuhan suku ‘Aus dan Khazraj.  Kedua, 
pada tahun kedua belas kenabian, delegasi Yatsrib terdiri dari sepuluh 
orang Khazraj dan dua orang ‘Aus serta seorang wanita menemui 
Muhammad SAW di tempat bernama Aqabah. Mereka menyatakan ikrar 
kesetiaan. Ikrar ini dinamakan dengan perjanjian “Aqabah Pertama”. 

                                                 
37 Muhammad Arsyad Thalib Lubis, ..., 20. 



138 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

Ketiga, pada musim haji berikutnya, jama’ah haji yang datang dari Yatsrib 
berjumlah 73 orang. Atas nama penduduk Yatsrib, mereka meminta 
Muhammad SAW dan Muslimin Makkah agar berkenan pindah ke 
Yatsrib. Mereka berjanji akan membelanya dari segala ancaman. 
Perjanjian ini dinamakan dengan perjanjian “Aqabah Kedua”. 

Dalam perjalanan ke Yatsrib nabi ditemani oleh Abu bakar Ash-
Shiddiq. Ketika di Quba, sebuah desa yang jaraknya sekitar lima 
kilometer dari Yatsrib, nabi istirahat beberapa hari lamanya. Dia 
menginap di rumah Kalsum bin Hindun. Di halaman rumah ini Nabi 
membangun sebuah mesjid. Inilah mesjid pertama yang di bangun Nabi, 
sebagai pusat peribadatan. Tak lama kemudian, Ali bin Abi Thalib 
menyusul Nabi setelah menyelesaikan segala urusan di Mekah. Sementara 
itu penduduk Yatsrib menunggu-nunggu kedatangannya. Waktu yang 
mereka tunggu-tunggu itu tiba, mereka menyambut Nabi dan kedua 
sahabatnya dengan penuh kegembiraan. Sejak itu, sebagai penghormatan 
terhadap Nabi, nama kota Yatsrib diubah menjadi madinatun Nabi (Kota 
Nabi) atau sering di Madinatul Munawwarah (Kota yang bercahaya), 
karena dari sanalah sinar Islam memancar keseluruh dunia. Kejadian itu 
disebut dengan “hijrah” bukan sepenuhnya sebuah “pelarian”, tetapi 
merupakan rencana perpindahan yang telah dipertimbangkan secara 
seksama selama sekitar dua tahun sebelumnya. Tujuh belas tahun 
kemudian, Khalifah Umar bin Khattab menetapkan saat terjadinya 
peristiwa hijrah sebagai awal tahun Islam, atau tahun qamariyah. 

Akhir Masa Kerasulan 

Yatrib seperti dijelaskan Ibn Khaldun adalah nama-nama orang 
keturunan raja-raja Arab Amaliqah yang berkuasa di sana.38 Namun 
lengkapnya Yastrib bin Mahlail. Dialah yang membangun kota yang 
kemudian diberi nama Yastrib pada awal tahun 1600 B.C. Dinasti 
kerajaan ini kemudian diambil alih oleh bangsa Israil, Yahudi. Karena 
pengejaran oleh orang-orang Babylon, Yunani dan Roma sejak saat itu 
Yatrib dikuasai bangsa Yahudi.39 

                                                 
38 Munawar Chalil, Kelengkapan Tarich Nabi Muhammad (Jakarta : 

Bulan Bintang, 31965) 62. 
39 Maulana Muhammad Ali, Muhammad The Propet (Lahore: 

Ahmadiyyah Anjuman Ishaat Islam, 1951 ), 6. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   139 

 
Secara geografis, Yatsrib merupakan daerah yang sangat subur. 

Banyak air mata mengalir, sayur-sayuran dan buah-buahan.40 
Penduduknya terdiri dari beberapa kabilah. Watt menyebutkan ada 
sebelas. Tiga keturunan Yahudi, delapan keturunan Arab.41 

Adapun yang paling menonjol adalah Yahudi terdiri dari Bani 
Qainuqa, Bani Nadzir dan Bani Quraidzah. Kabilah Arab yaitu Aus dan 
Khazaraj.42 Mata pencaharian mereka adalah bertani, berdagang. 
Keterangan lain menyebutkan bahwa suku Qainuqa tidak hanya 
berdagang tapi juga tukang emas dan menghasilkan senjata dan  baju 
besi.43 

Pada awal abad keenam bangsa Arab itu merebut kembali 
kekuasaan mereka dari bangsa Yahudi. Bangsa Arab kemudian menjadi 
lebih kuat. Perebutan itu selain oleh sebab ekonomi  dan politik juga 
teologis.44 Di mana kaum Mahehisyam telah menghasut Aus dan Khazraj 
karena mereka masih menyakini bahwa yahudilah yang menyiksa dan 
menyalibkan Isa Almasih. Atas dasar itu mereka menyerang Yahudi.45 

Upaya untuk menguasai Yatsrib, kemudian orang Yahudi memecah 
suku Aus dan Khazraj sebagai siasatnya. Siasat tersebut akhirnya 
menimbulkan terpuruknya kedua suku tersebut.  Mereka saling 
memperdaya. Bahkan mencari dukungan dari Quraisy Mekah. Kondisi 
kritis itu oleh Montgomery Watt dijelaskan :  

 
... in the century before Muhammad’s arrival there had been a 
study increase of violence and fighting between the clans….but as 
time went on strong headers were able to induce several clans to 
ally themselves together under their leadership.46 

 

                                                 
40 loc.cit. 
41 William Montgomery Watt, Muhammad Prophet and Statesmen (New 

York : Oxford University Press, 1961), 84. 
42 Ahmad Ibrahim as-Syarif, Ad-Daulah al-islamiyyah al-Ula’ (Qahirah 

: Darul Qalam, 1965), 61-62. 
43 Maulana Muhammad Ali ...., p.7. 
44 Ibid 
45 Muhammad Hussein Haekal. Loc. Cit. 
46 William Montgomery Watt, ..., 87. 



140 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

Peperangan akhirnya menjadi melebar yang melibatkan berbagai 
kelompok. Puncaknya adalah perang yang terjadi di Bu’ath pada tahun 
618.47 Dari kondisi serba tidak menentu itu menyadarkan mereka akan 
terwujudnya perdamaian. Keinginan itu terekan oleh Rasullah. Berlanjut 
dengan pengenalan mereka tentang Tauhid pada pertemuan mereka 
dengan Muhammad SAW yang akhirnya menghasilkan suatu perjanjian 
Aqabah pertama (621 M ) dan kedua (622 M).  

Hijrah Muhammad ke Madinah membuka era baru baginya dalam 
tugas nubuwah. Di kota ini, di samping berfungsi sebagai rasul, nabi juga 
sebagai kepala negara yang warganya terdiri dari berbagai macam aliran 
dan golongan yang saling bermusuhan.48 Adalah bangsa Yahudi yang 
masih memendam benci dan sikap permusuhan kepada Muhammad. 
Sikap tersebut semata-mata didasarkan rasa iri mengapa Rasul terakhir 
tidak dari kalangan mereka (QS. 2 : 90). Sebab lain adalah rasa khawatir 
akan kehilangan kewibawaan dan mata pencaharian.49 

Kaum munafik sebagai kelompok lain yang hendak menjerumuskan 
kaum muslimin dalam peperangan antara Aus dan Khazraj dan Muhajirin 
dengan Anshor. Komplotan dua golongan tersebut secara terang-
terangan mempertanyakan wujud Tuhan dan keberadaan Muhammad 
SAW.50  

Untuk menyelamatkan kehidupan bersama dalam perdamaian dan 
saling menghormati, maka Rasulullah membuat perjanjian dengan kaum 
Yahudi yang dikenal dengan Piagam Madinah.51 Tercetusnya perjanjian 
itu dilatarbelakangi pemikiran Muhammad sebagai berikut: “Baik kaum 
muslimin maupun yang lain seharusnya percaya bahwa barang siapa 
menerima pimpinan Tuhan dan sudah masuk agama Allah mereka akan 
terlindungi dari gangguan…… orang yang beriman akan makin kuat 
imannya, yang masih ragu atau takut akan segera menerima iman itu…… 
Tujuannya ialah memberi ketenangan jiwa bagi pengikut ajarannya 
dengan menjamin kebebasan bagi pemeluk kepercayaan lain”.52 

                                                 
47 Ibid. 
48 Muhammad Hussein Haekal. ..., 176. 
49 Nouruzzaman Shiddieqie, Piagam madinah (Yogyakarta : Mentari 

Masa, 1983),  4. 
50 Umar Hasyim. ..., 139. 
51 Muhammad Hussein Haekal ...., 214. 
52 Nouruzzaman Shiddieqie. Loc. Cit. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   141 

 
Piagam itu merupakan upaya mewujudkan masyarakat (ummah) 

baru sesuai dengan cita Islam. Ada dua hal yang mendasari perjanjian 
tersebut. Pertama, hidup berdampingan secara damai dengan semua 
golongan. Kedua, terwujudnya kemerdekaan beragama.53 Serta 
kebebasan menyatakan pendapat, keselamatan harta benda  dan larangan 
melakukan kejahatan.54 Perjanjian yang dibuat antara tahun 623 dan 62455 
itu punya pengaruh sangat positif bagi kehidupan sosial politik dan 
agama dalam ummah (single community).  

Komunitas di Madinah akhirnya hidup dalam semangat perdamaian 
dan keperimanusiaan. Adanya friksi-friksi dikalangan masyarakat. Nabi 
pun menyelesaikan dengan bijaksana. Sebagaimana yang dilakukan nabi 
Muhammad SAW. Memutuskan pertikaian sesuai dengan undang-
undang dan adat yang berlaku bagi golongan masing-masing. Bila yang 
terjadi dikalangan muslim, maka hukum Islam digunakan, bila orang 
Yahudi yang bertikai, maka Taurat yang menjadi pedoman, jika yang 
bertikai itu orang Arab non-Islam, hukum adat yang berbicara.56 

Keteladanan Rasulullah sangat berpengaruh pada masyarakat luas, 
sehingga pemeluk Islam semakin bertambah banyak. Melihat kenyataan 
demikian, Yahudi khawatir akan posisi mereka terhadap Muhammad dan 
mereka semakin marah ketika pendeta Yahudi, Abdullah bin Sallam 
masuk Islam. Akhirnya mereka berkomplot dengan kaum Nasrani dan 
orang-orang munafik serta penyembah berhala untuk menghasut kaum 
muslimin.57 

Puncaknya konflik itu mempertemukan ketiga agama tersebut, 
dalam dialog terbuka bersama Nabi Muhammad SAW. Dialog itu 
menghasilkan keputusan : Yahudi menolak ajaran Isa dan Muhammad. 
Nasrani bertolak pada ajaran Trinitas dan menuhankan Isa AS. Sedang 
Muhammad mengajak kepada Keesaan Tuhan dan kesatuan rohani yang 
sudah diatur alam sejak dunia ini mulai ada sampai akhir zaman.58 

                                                 
53 Muhammad Hussein Haekal. ..., 215 
54 Umar Hasyim. Op. cit., ..., 140 
55 Muhammad Hussein Haekal., ..., 217. 
56 Umar Hasyim. ..., 141. 
57 Ibid. 
58 Muhammad Hussein Haekal. Op. cit.,  232-233. 



142 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

Islam di Bawah Kepemimpinan pada Masa al-Khulafa’ al-
Rasyidun 

Persoalan khilafah (politik) muncul dan berkembang pasca wafatnya 
Rasulullah SAW, ditengarai karena Nabi SAW tidak pernah secara 
eksplisit menentukan siapa yang akan menggantikan beliau sebagai kepala 
pemerintahan. Sedangkan para sahabat menyadari betul, bahwa 
kelangsungan hidup Negara Islam yang baru terwujud itu sangat 
memerlukan pemimpin yang akan melanjutkan perjuangan Rasulullah 
yang menyebarkan Islam dan mempersatukan sekaligus untuk 
melindungi komunitas Muslim yang telah menyebar ke seluruh pelosok 
Jazirah Arab. 

Persoalan krusial yang muncul setelah wafatnya Nabi yang menjadi 
pertanyaan masyarakat Madinah waktu itu adalah siapa pengganti beliau 
untuk mengepalai Negara yang baru lahir itu, sehingga penguburan Nabi 
merupakan soal kedua bagi mereka. Timbullah soal khilafah, soal 
pengganti Nabi sebagai kepala negara. Sebagai Nabi dan rasul, 
Muhammad SAW tentu tidak dapat digantikan.59 Torehan sejarah Islam 
menunjukkan bahwa secara bergantian para khalifah yang menggantikan 
Nabi SAW dalam kepemimpinan negara Abu Bakar-lah yang disetujui 
oleh masyarakat Muslim di waktu itu menjadi pengganti/khalifah 
pertama, kemudian disusul oleh Umar Bin Khattab, lalu diteruskan oleh 
Usman lbn Affan dan dilanjutkan oleh Ali lbn Abi Thalib.60 Mereka 
inilah yang dikategorikan sebagai al-Khulafa’ al-Rasyidun (para khalifah 
yang bijaksana). Menurut Robert N. Bellah, sebagaimana dikutip oleh 
Nurcholish Madjid, bahwa masyarakat Muslim klasik itu “modern” 
(terbuka, demokratis, dan partisipatif). Mengapa hanya pada masa Rasul 
dan al-Khulafa al-Rasyidun plus masa Umar bin Abdul Aziz yang 
menjadi referensi Islam ideal. Karena Bani Umayyah telah 
menghidupkan kembali sistem sosial Arab pra-Islam yang bersifat 
kesukuan (tribal), sedikit digabung dengan sistem Yunani-Romawi 
(Byzantium). Karena itu lbn Khaldun mengatakan bahwa dengan 
munculnya dinasti Bani Umayyah sistem kekhalifahan (al-Khilafah) yang 

                                                 
59 Harun Nasution, Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa 

Pembanding (Jakarta : UI Press, 1986), 3. 
60 Ibnu Hisyam, As-Shiratun Nabawiyyah, Jilid I (Kairo : Mathba’at 

Al-Madani, t.th), 249. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   143 

 
terbuka dan demokratis telah diganti dengan sistem kerajaan (al-mulk) 
yang tertutup dan otoriter.61 

Uraian berikut akan memaparkan sisi politik pada masa al-Khulafa’ 
al-Rasyidun tersebut. Khulafa’ adalah bentuk jamak dari kata khalifah. 
Artinya adalah orang yang mengikuti atau pengganti. Secara terminologis 
diartikan orang yang mengambil alih kedudukan orang lain setelah dia 
meninggal dunia dalam dalam beberapa hal.62 Dari defenisi ini dapat 
ditegaskan bahwa khalifah dalam Islam sangat diperlukan, karena ia 
berfungsi sebagai pengganti kedudukan Nabi untuk menjaga umat 
sekaligus mengatur kehidupan keduniaan yang meliputi antara lain, 
politik, sosial, keamanan dan ekonomi berdasarkan nilai-nilai ajaran 
agama Islam. Dalam konteks peralihan kekuasaan (suksesi) ada 
pembelajaran politik yang dapat dipetik, yaitu kronologi pemilihan 
khalifah pertama. Tampilnya Abu Bakar sebagai peletak pembentukan 
khilafah tidak terlepas dari peranan kaum Muhajirin dan kaum Anshar 
yang memunculkan dialektika politik demi kekuasaan.  

Akar persoalan timbul dari adanya rapat gelap kelompok Anshar 
yang merespon wafatnya Nabi.63Mereka berkumpul di Saqifah bani 
Sa’idah untuk mengangkat Sa’ad bin ‘Ubadah pemimpin hajraj.64 
Kemudian, setelah mendengar ada pertemuan tersebut, Umar Bin 
Khattab memberitahukan Abu Bakar dan ditemani Abu ‘Ubaidah mereka 
pergi mendatangi pertemuan tersebut. Terjadilah adu argumentasi dan 
perdebatan sengit. Akhirnya adalah tampilnya Abu Bakar dengan bijak 
menyodorkan dua nama, yaitu Umar dan Abu ‘Ubaidah untuk dipilih. 

                                                 
61 Nurcholish Madjid, Islam Kemodrenan dan Keindonesiaan (Bandung : 

Mizan, 1994), 63. 
62 M.A. Shaban, Sejarah Islam (Penafsiran Baru) 600-700, Pen-

Machnun Husein (Jakarta : Raja Grafindo Persada, 1993), 25. 
63 Hari Senin 12 rabiul awwal 11 Hijrah/ 9 Juni 632 M. di kota 

Madinah, Lihat Muhammad Rida, Abu Baker As-Shiddiq, (Kairo : 
DaAhyu- al-Kutub al-Arabiyah, cet.2, 1369/1950), h. 20. 

64 Ibnu Al-Atsir, Al-Kamil fi at-Tarikh, Jilid 2 (Bairut : Dar baeirut, 
1385/1965), 328. 



144 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

Namun sepontan keduanya membaiat Abu Bakar dan diikuti oleh para 
hadirin dari kedua belah pihak.65 

Beberapa butir penting dapat dikemukan dalam proses suksesi 
tersebut, yaitu pemilihan bersifat demokratis dan roda pemerintahan 
berjalan secara demokratis, melibatkan semua unsur yang ada dalam 
masyarakat untuk berperan serta dalam mensukseskan pemerintahannya. 
Pemerintahan (khalifah) sesudah nabi tidak mempunyai bentuk kerajaan, 
tetapi lebih dekat merupakan republik dalam arti kepala negara dipilih 
dan tidak mempunyai sifat turun temurun.  

Abu Bakar diangkat menjadi Khalifah bukan atas tunjukan nabi 
Muhammad, melainkan atas dasar kemufakatan anatara pemuka Anshar 
dan Muhajirin dalam rapat Saqqifah.66 Masa kepemimpinan Abu Bakar, 
sejak awal ia telah menyampaikan manifesto politiknya bahwa ia siap 
dikritik dan siap dikoreksi, dalam hal ini telah melakukan kontrak politik 
dengan rakyat, dengan demikian telah menciptakan sistem kontrol 
masyarakat terhadap setiap kebijakannya.67 Hasil yang diraih pada masa 
kepemimpinan Abu bakar di antaranya adalah meneruskan ekspedisi ke 
Siria; Memerangi orang-orang murtad dan nabi-nabi palsu; dan 
Mengumpulkan al-Qur’an. Sebagai catatan, Abu Bakar menjadi khalifah 
hanya dua tahun. 

Pada masa khalifah kedua, Umar Bin Khattab perkembangan Islam 
sebagai kekuatan politik. Terkait dengan masalah suksesi, Abu Bakar 
telah menunjuk Umar Bin Khattab sebagai pengganti dirinya sebelum ia 
wafat. Alasan sederhana yang ia ajukan adalah ia tidak ingin terjadi 
kevakuman kepemimpinan dan ia khawatir terjadi kekisruhan 
sebagaimana terjadi di Bani Sa’idah. Namun demikian, suka atau tidak 
suka, kebijakan Abu Bakar ini telah memunculkan kritik di kemudian hari 
(masa modern) terutama dari kalangan orientalis, yang menilai proses 
suksesi demikian tidak demokratis, apapun alasannya. Terlepas dari itu 

                                                 
65 Baiat ini disebut dengan baiat Khas (baiat terbatas). Lihat, Hasan 

Ibrahim Hasan, At-Tarikh al-Islamiyy (Kairo : An-Nahdah al-Misriyyah 
Cet. 7, 1964), 205. 

66 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Barbagai Aspeknya, Jilid I 
(Jakarta: UI Press, 1985), 95. 

67 Muhammad Tahir Azhari, Negara Hukum Suatu Studi tentang 
Prinsip-Prinsipnya Dilihat dari Segi Hukum Islam, Implementasinya pada Periode 
Negara Madinah dan Masa Kini (Jakarta : Bulan Bintang, 1992), 130. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   145 

 
semua, masa Umar telah menunjukkan prestasi yang luar biasa dalam 
mengembangkan Islam. 

Ekspansi yang dilakukan pada masa kepemimpinan Khalifah Umar 
menyebabkan berkembangnya Islam secara pesat, baik dari segi 
perluasan wilayah maupun pemeluknya. Dalam hal ini sosok Umar 
melebihi Yulius Caesar, Iskandar Yang Agung, Jengis Khan dan 
Napolion.68 

Pada masa ini Islam membentang sampai batas Cina di Timur, 
Afrika di Barat, Laut Qazwain di Utara da Sudan di Selatan. Hal ini 
melahirkan Negara Adi Kuasa Islam menggantikan Bizantium (Romawi) 
dan Sasani (Persia) yang bertekuk lutut di tangan Umar.69 Hal terpenting 
pada masa kepemimpinan Umar adalah diterapkannya sistem 
pemerintahan desentralisasi, yang sekarang disebut sebagai otonomi 
daerah. Di daerah para gubernur diberikan wewenang mengangkat qadhi 
dan pegawai keuangan Negara.70 Untuk mengefektifkan pemerintahan 
dengan wilayah yang begitu luas, Umar membentuk spionase-spionase 
sebagai alat kontrol, yang sekarang disebut sebagai Badan Intelijen 
Negara (BIN). Kemudian dia sendiri yang turun ke daerah tertentu dan 
biasanya akan tinggal di sana selama satu atau dua bulan. Setiap gubernur 
wajib memberikan laporan pertanggungjawaban setiap musim haji. 

Konsep terpenting yang dikembangkan Umar adalah konsep 
ummah, penyatuan suku-suku bangsa Arab dan non-Arab, sehingga 
prinsip-prinsip politik kesukuan hilang sama sekali. Penaklukan-
penaklukan telah mengalihkan perhatian bangsa arab dari loyalitas 
kesukuannya. Musyawarah atas dasar maslahat bagi sistem ummah selalu 
di dahulukan daripada kepentingan-kepentingan lainnya. Dengan konsep 
ini Umar telah mendirikan Daulah Islamiyah yang menjadi Adi Kuasa, 
menggantikan kedudukan Romawi dan Persia. Umar memerintah selama 
sepuluh tahun, masa jabatannya berakhir dengan kematian. Dia   dibunuh 

                                                 
68 Lihat penuturan Muhammad Husein Haikal, Al-Faruq Umar, Juz I 

& II, Cet. VI (Kairo : Dar Ma’arif, t.th),  9.   
69 Lihat penuturan Muhammad Husein Haikal, Sejarah Muhammad. 

80. 
70 bnd G.E. Von Grunebaum, Classical Islam (London, 1970), 54;  

Stewart Desmond, Early Islam. 58-59. 



146 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

oleh seorang budak dari Persia bernama Abu Lu’lu’ah.71 Khalifah ketiga 
adalah Usman lbn Affan. Pemerintahannya berlangsung selama 12 tahun. 
Dalam konteks suksesi, sebelum wafat, Umar tidak menempuh jalan 
yang dilakukan Abu Bakar. Dia menunjuk enam orang sahabat dan 
meminta kepada mereka untuk memilih salah seorang di antaranya 
menjadi khalifah. Mereka adalah Usman, Ali, Thalhah, Zubair, Sa’ad ibn 
Abi Waqqas, dan Abdurrahman ibn ‘Auf. 

Setelah Umar wafat, tim ini bermusyawarah dan berhasil menunjuk 
Usman sebagai khalifah  melalui persaingan, yang agak ketat dengan Ali 
ibn Abi Thalib. Proses suksesi ini telah memulihkan keyakinan bahwa 
Islam dibangun berdasarkan prinsip-prinsip demokratis, yang pada waktu 
itu istilah demokratis ini belum muncul. Pada paroh terakhir masa 
kekhalifahan Usman, muncul perasaan tidak puas dan kecewa di 
kalangan umat Islam terhadapnya. Kepemimpinan tidak puas dan kecewa 
di kalangan umat Islam terhadapnya. Kepemimpinan Usman memang 
sangat berbeda dengan kepemimpinan Umar. Ini mungkin karena 
umurnya yang lanjut (diangkat dalam usia 70 tahun) dan sifatnya yang 
lemah lembut. Akhirnya ia mengakhiri kekhalifahannya dan terbunuh di 
tangan kaum pemberontak yang terdiri dari orang-orang yang kecewa itu. 

Salah satu faktor yang menonjol pada periode Usman ini adalah 
konsep KKN-nya, yang telah menyebabkan banyak rakyat kecewa. 
Karena kondisinya yang sudah tua, maka orang yang disebut sebagai the 
real khalifah adalah Marwan bin Hakam. Dialah pada dasarnya yang 
menjalankan pemerintahan, sedangkan Usman hanya menyandang gelar 
Khalifah.72 Setelah banyak anggota keluarganya yang duduk dalam 
jabatan-jabatan penting, Usman laksana boneka di hadapan kerabatnya 
itu. Dia tidak dapat berbuat banyak dan terlalu lemah terhadap 
keluarganya. Dia juga tidak tegas terhadap kesalahan bawahan. Harta 
kekayaan negara, oleh kerabatnya dibagi-bagikan tanpa kontrol oleh 
Usman sendiri.73 

                                                 
71 A. Syalabi, Sejarah dan Kebudayaan Islam, Jilid I (Jakarta : Pustaka 

Alhusna, 1987, cet. V), 267. 
72 Ahmad Amin, Islam dari Masa ke Masa (Bandung : CV Rusyda, 

1987), 87. 
73 Badri Yatim, sejarah Peradaban Islam (Jakarta : Raja Grafindo 

Persada, 1995), 39. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   147 

 
Ali lbn Abi Thalib tampil sebagai khalifah melalui baiat secara 

beramai-ramai oleh masyarakat setelah meninggalnya Usman. Dia 
memegang tampuk kekuasaan hanya empat tahun Sembilan bulan. Pada 
masa Ali ini terjadi pergolakan dalam negeri, hampir selama 
pemerintahannya tidak terwujud stabilitas keamanan. Setelah menjabat, 
Ali memecat para gubernur yang diangkat oleh Usman, yang diyakini 
karena keteledoran merekalah terjadi huru hara dan pemberontakan. Dia 
juga menarik harta kekayaan negara yang telah dikorup pada masa 
Usman, dan memakai kembali sistem distribusi pajak tahunan 
sebagaimana pernah diterapkan oleh Umar. 

Ali lbn Abi Thalib menghadapi pemberontakan yang dilakukan oleh 
rivalnya seperti Thalhah, Zubair dan Aisyah. Mereka menuntut Ali yang 
tidak menindak para pembunuh Usman, dan mereka menuntut bela 
terhadap darah Usman yang telah ditumpahkan secara zalim, pada 
akhirnya terjadilah peperangan yang terkenal dengan sebutan Perang 
Jamal, karena Aisyah waktu itu menaiki unta. Pihak Ali menang. Namun 
bersamaan dengan itu, muncul pula perlawanan dari gubernur Damaskus 
yaitu Mu’awiyah yang didukung oleh barisan sakit hati yang telah dipecat 
sebelumnya dari jabatan mereka pada masa Usman. Sehingga terjadilah 
peristiwa Tahkim (arbitrase) yang menyebabkan Islam terpecah menjadi 
tiga kelompok : Mu’awiyah, Syi’ah dan al-Khawarij. Penyelesaian konflik 
melalui kompromi dengan Muawiyah adalah sebenarnya penyebab 
kegagalan bagi Ali dalam melaksanakan kepemimpinannya.74 Ali 
menghembuskan nafas terakhirnya dibunuh oleh seorang anggota 
Khawarij.  

Hampir tidak terlihat distingsi yang tegas bagaimana para al-
Khulafa’ al-Rasyidun menata konsolidasi dan menertibkan suatu daerah 
yang baru diperoleh begitu luas dan mengukuhkan masyarakatnya yang 
beraneka ragam dan kelompok yang beraneka istiadat. Maka, banyak 
kesukaran yang dihadapi oleh para pendatang baru dari Arabia yang 
kurang pengalaman itu. 
 

 

 

 

                                                 
74 Syed Mahmudunnasir, Islam Konsepsi dan Sejarahnya (Bandung : 

Remaja Rosdakarya, 1993), 200. 



148 |  SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN  

    

Kesimpulan 

 
Dari perjalanan sejarah nabi dapat dilihat bahwa Nabi Muhammad 

SAW di samping sebagai pemimpin agama juga seorang negarawan, 
pemimpin politik dan administrasi yang cakap. Hanya dalam waktu 
sebelas tahun menjadi pemimpin politik beliau berhasil menundukkan 
seluruh jazirah Arab ke dalam kekuasaannya. Nabi sebagai pengkhotbah 
dan pemimpin komunitas orang percaya memiliki dua fase utama. 
Pertama, dia menyatakan pesannya di kota di mana mayoritas tidak 
menerima ajaran-ajarannya. Mekah adalah pusat ziarah penting dan 
kudus dalam polititeisme yang ada di Arabia dan proklamasi monoteisme 
mengancam seluruh sistem. Pesan yang disajikan dalam periode Mekah 
menggarisbawahi tema-tema umum penegasan monoteisme dan 
peringatan hari penghakiman. Muhammad memutuskan untuk 
mendirikan sebuah organisasi politik yang independen tetapi sifat dari 
pesan merupakan tantangan besar bagi struktur kekuasaan dari dasar 
Mekkah. Kedua, karir Nabi Muhammad dan kehidupan awal masyarakat 
muslim di mulai ketika Muhammad telah menerima undangan dari 
orang-orang di Yastrib, sebuah oasis utara Mekkah untuk melayani 
sebagai wasit dan hakim. Dalam tahun 622 Muhammad dan pengikutnya 
pindah ke Yastrib atau Hijrah adalah penting sehingga umat Islam 
menggunakan tanggal ini sebagai awal kalender Islam. Oasis telah 
menjadi dikenal sebagai kota Nabi atau disebut Madina. Dalam Tradisi 
Islam masyarakat sosio politik yang diciptakan di Madina menyediakan 
standar untuk apa negara dan masyarakat yang benar-benar Islam.  

Pada periode awal ini rasa khas Islam atau komunitas orang percaya, 
bukan konsep Negara secara tegas ditetapkan sebagai pusat Islam. 
Dengan cara ini, Islam sering digambarkan sebagai cara hidup bukan 
sebagai agama yang terpisah dari politik atau dimensi lain dari 
masyarakat. Di Madina Muhammad memberikan pengarahan dalam 
segala hal kehidupan tetapi umat Islam untuk membedakan dengan 
seksama ajaran yang merupakan catatan wahyu dalam Al-Quran. Karena 
perannya sebagai utusan Tuhan, tindakan mereka dan kata-kata 
Muhammad memiliki prestise pribadi tertentu.  Begitu juga dengan Hadis 
memberikan dasar bagi sumber pedoman. Pada saat nabi meninggal 
tahun 632, komunitas Muslim baru telah ditetapkan dengan benar. 
Mekah telah dikalahkan dan dimasukkan ke dalam umat begitu penting. 



SEJARAH AWAL ISLAM SAMPAI MASA KHALIFAH ALRASYDIN   149 

 
Kabah sebagai pusat ziarah kaum pagan telah diakui sebagai altar yang 
dibangun Abraham dan Mekah menjadi pusat ziarah baru.  

Ketika  Muhammad meninggal Muslim menghadapi pertama adalah 
sahabat nabi dan  tantangan untuk menciptakan lembaga untuk 
melestarikan masyarakatnya. Muslim percaya bahwa wahyu itu selesai 
dengan karya Muhammad yang digambarkan sebagai penutup para nabi. 
Para pemimpin setelah Muhammad digambarkan hanya sebagai khalifah 
atau penerus nabi bukan nabi. Empat khalifah masa pemerintahan  tahun 
632-661 umat Islam dibawah khalifah dan ini merupakan periode 
ekspansi di mana umat Islam menakklukan Persia dan Suria Byantium 
bagian kekuasaan Romawi timur.  Komunitas Islam telah berubah dari 
kota Negara kecil yang mengusai sebagai besar jazirah Arab dalam 
imperium global besar yang membentang dari utara barat Afrika ke Asia 
Tengah. Walaupun demikian selama perjalan khalifah melawati beberapa 
tantangan dalam mewujudkan suatu kehidupan dan regenerasi 
kepimpinan. Regenerasi kepemimpinan  selalu menunjukan  dengan 
suksesi tidak berjalan dengan mulus. 
 
----------------- 
JUNGJUNGAN SIMORANGKIR, lahir di Tarutung, 21 Februari 1970. 
Menyelesaikan  pendidikan S1 dari Fakultas Teologi UKSW Salatiga, dan 
S2 dari STT HKBP Pematang Siantar. Melayani sebagai Pendeta di 
GKPI dan staf pengajar di STAKPN Tarutung. Saat ini sedang 
mengambil studi doktoral untuk bidang Sejarah Islam di STT Cipanas, 
Jawa Barat.   


