
1 

 

TRADISIONALISME PESANTREN DI TENGAH  

ARUS PERUBAHAN 

 

Mukodi 

 

Dosen PBSI STKIP PGRI Pacitan 

Email: mukodi@yahoo.com 

 

 

 

Abstrac: 
Various problems arise and  sunk in traditional boarding school, as if those 

adapted space and time. Study object of boarding school is always exciting to be 

revealed, because it always lives to grow and to metamorphose with the spirit of 

the time. The focus of this study is boarding school traditionalism, especially in 

the practice of traditional boarding school life among the current change. This 

study aims to unravel the current traditionalism landscape of boarding school 

education, as well as answer the various problems highlighting traditional 

boarding school cubicles.  Students9 receiving systems, learning systems, and 
management systems that are "completely traditional= to be the identity of 
traditional boarding school itself (salafiyah). There are four alternative solutions 

in order that the boarding school traditionalism even survives in the global era, 

namely to: 1) focus on specific skills, 2) develop entrepreneur; 3) graft schooling 

institution; 4) institutionalize its boarding school. 

Keyword: boarding school (pesantren) traditionalism, traditional (salafiyah), and 

old-fashioned (jumud). 

 

 

Dewasa ini, beragam persoalan tengah mendera sejumlah pesantren tradisional di 

Indonesia. Mulai dari masalah identitas diri pondok pesantren dalam hubungannya 

dengan kemandirian terhadap lembaga-lembaga lain di masyarakat; masalah jenis 

kependidikan yang dipilih dan dikelolanya; masalah pemeliharaan sumber-sumber 

daya internal yang ada dan pemanfaatannya bagi pengembangan pesantren itu 

sendiri; masalah antisipasi ke masa depan dalam hubungannya dengan peranan-

peranan dasar yang akan dilaksanakan (Hasan, 2002: 59). Mukti Ali pun (1987: 9) 

mencermati lemahnya sistem pendidikan pesantren yang hanya menekankan pada 

aspek tertentu tanpa adanya keseimbangan, dan masalah metode pengajaran 

pesantren. Ia mengatakan, <metodik dan dedaktik mengajar kurang, hal ini 
menyebabkan santri di pondok pesantren memerlukan waktu lama. Yang digarap 

dalam pondok pesantren hanyalah mencerdaskan otak dengan pelbagai macam 

pengetahuan dan penanaman akhlak mulia dengan pendidikan agama.  

Selanjutnya M.M. Billah, seorang peneliti, menyoroti kelemahan pesantren, 

bahwa hubungan antar pesantren secara menyeluruh nyaris tidak terorganisasikan. 

Pada gilirannya hubungan akademis tidak terjadi, hal ini terlihat dari tiadanya 

standarisasi, baik tentang silabus, kurikulum dan bahan literaturnya, maupun 

mailto:mukodi@yahoo.com


2 

 

sistem penerimaan, promosi dan gradasi santri serta tataran ilmu yang diterima 

oleh santri (1985: 291). Namun analisis Billah tersebut, tentunya tidak semua 

benar karena pesantren senantiasa mengalami dinamika yang masif (Ismail, 2002: 

60). Bahkan, ada yang mensinyalir ketiadaan pelbagai aturan yang kaku dan rigid 

di pesantren merupakan identitas serta karakter pesantren itu sendiri. Praktis, jika 

identitas dan karakter itu dihilangkan justru kekhasan pesantren menjadi hilang. 

Selain itu, persoalan klasik yang menarik untuk diungkap selanjutnya adalah 

tarik menarik kepentingan antara tetap mempertahankan pesantren sebagai 

institusi salafiah (tradisional), atau mengubahnya menjadi institusi khalafiah 

(modern), bahkan perpaduan keduanya, yakni pesantren terpadu (Lukers, 2010: 

10, Zakasyi, 1998: 220). Konsistensi pesantren dalam menjaga nilai-nilai keaslian 

(indigenous) tradisional di satu pihak, dan merespon modernitas di pihak lainnya 

menjadi problem yang serius dari masa ke masa. Konflik tersebut, muncul sejak 

era kolonial Belanda, pra kemerdekaan,--tatkala Belanda memperkenalkan model 

pendidikan volkschoolen, sekolah rakyat, atau sekolah desa (nagari) dengan masa 

belajar selama tiga tahun di Indonesia sejak dasawarsa 1870-an yang pada 

gilirannya mempengaruhi model pendidikan Islam--, pasca kemerdekaan--

diboyongnya model pendidikan Belanda ke bilik-bilik pesantren, seperti 

dibukanya sistem persekolahan, model pendidikan klasikal, praktek 

kepemimpinan demokrasi, dan model kelembagaan modern--, dan berlangsung 

hingga sekarang.  

Di area itulah, artikel ini difokuskan pada tradisionalisme pesantren, 

khususnya dalam praktik kehidupan pesantren tradisional di tengah arus 

perubahan. Urgensi artikel ini adalah memberikan lanskap terkini tentang 

tradisionalisme pendidikan pesantren, sekaligus menjawab pelbagai problema 

yang menggelayuti bilik-bilik pesantren tradisional. 

 

Tradisionalisme Pesantren  

Pasca kemerdekaan, banyak pakar sosial keagamaan dan budaya 

memprediksi bahwa keberadaan pesantren tradisional tidak akan bertahan lama. 

Alasan mereka, kehidupan pesantren sangat lekat dengan kejumudan dan 

ketradisionalan. Padahal, kehidupan selalu bergerak maju menuju kemapanan. Di 

antara pengkritik keras itu adalah Sutan Takdir Alisjahbana (1908-1994 M), ia 

sastrawan, sekaligus budayawan. Menurutnya, sistem pendidikan pesantren 

harus ditinggalkan atau setidaknya, ditransformasikan sehingga mampu 

mengantarkan kaum muslim ke gerbang rasionalitas, dan kemajuan. Jika, 

pesantren dipertahankan, berarti mempertahankan keterbelakangan dan 

kejumudan kaum muslim (Madjid, 1997: xiii).  

Namun, analisis Takdir tersebut tidak semuanya benar adanya, 

kejumudan dan kekolotan pesantren tradisional justru mampu mempertahankan 

dan meneguhkan pesantren dengan sederet kekurangan dan kelebihan yang 

dimilikinya. Bahkan, alumni pesantren tradisional tidak sedikit yang berhasil 

menjadi publik figur di pentas nasional dan internasional. Sebut saja, Hadratus 

Syech Hasan Besari (1800-1862 M), Hadratus Syech Muhammad Khalil 

Bangkalan (1820-1928), Hadratus Syech Nawawi Banten (1815-1897 M), 

Hadratus Syech Saleh Darat (1820- 1903 M), Hadratus Syeich Asnawi Kudus 



3 

 

(1861-1959 M), Hadratus Syech Abdur Karim Lirboyo Kediri (1856-1954), 

Hadratus Syech Mahfudz Tremas Pacitan (1868-1920 M), Hadratus Syech 

Hasyim Asyari (1875-1947 M), Hadratus Syech Bisri Sansuri Denanyar 

Jombang (1886-1980 M), Hadratus Syech Wahab Abdullah Tambakberas 

(1888-1971 M), Kiai Wahid Hasyim (1914-1953 M), Kiai Hamim Jazuli Ploso 

Kediri (1940-1993 M), Abdurrahman Wahid (1940-2009 M), Presiden 

Republik Indonesia ke IV dan banyak lainnya. 

Tradisionalisme dalam pesantren sesungguhnya merupakan jati diri 

pesantren tradisional itu sendiri. Tradisionalisme yang dimaksud di sini bukan 

lagi merupakan kata sifat atau yang menunjukkan subyek perbuatan tertentu, 

melainkan sikap atau kecenderungan untuk melakukan sesuatu sesuai dengan 

tradisi masa lalu (Bawani, 1993: 24). Tentunya tradisi masa lalu yang berbasis 

pada <pelestarian sesuatu yang dianggap baik, dan pengambilan hal baru yang 

lebih bermanfaat= (al-muhafazha 8al9a al-qodim ash-shalih wa al-akhdz bil al-

jadid al-ashlah). Hal ini tercermin dalam praktik keseharian pesantren, baik 

prosesi pembelajarannya, maupun prilaku kehidupan warga pesantrennya (kiai, 

keluarga kiai, abdi dalem, santri dan masyarakat sekitar). Aktifitas 

tradisionalisme kehidupan pesantren di antaranya nampak pada prosesi berikut ini: 

1) sistem peneriman santri; 2) sistem pembelajaran; 3) sistem pengelolaan. 

Sistem penerimaan santri. Tahun ajaran baru santri di pondok pesantren 

tradisional berbeda dengan dunia persekolahan pada umumnya. Di dunia 

persekolahan, tahun ajaran baru dipastikan sebagai ajang kontes, sekaligus ruang 

publikasi keunggulan sekolah masing-masing. Baliho, reklame, famlet dan 

spanduk besar-besaran pun menghiasi lingkungan sekolah. Lebih dari itu, 

publikasi juga dilakukan melalui jalur audio visual, radio, televisi dan media 

masa.  Lain halnya dengan pesantren tradisional, tidak ada publikasi layaknya 

dunia persekolahan. Praktis, baliho, reklame, famlet dan spanduk tidak ditemukan 

di sekitar pesantren. Lazimnya, hanya papan-papan kayu sederhana yang 

bertuliskan nama pesantren tertempel, atau berdiri sepi di depan pesantren. 

Ukuran, warna dan tampilan papan identitas pesantren pun sederhana. Jauh dari 

kata mewah, apalagi berlebih.  

Istilah penerimaan santri baru pesta perburuan santri dimulai, atau <proyek 
baru pesantren= tidak dikenal di dunia pesantren tradisional. Masuknya santri di 

pesantren tradisional berjalan apa adanya. Tanpa, adanya persiapan, dan 

perencanaan. Bahkan, santri keluar-masuk setiap saat, tanpa adanya syarat yang 

ketat. Penjahat sekalipun bisa menjadi santri. Karena setiap orang bisa menjadi 

santri, tanpa perkecualian. Tamu dan jamaah pengajian diterima setiap waktu, 

pagi, siang dan sore tidak diatur prosedural. Tidak berlebihan, jika pesantren 

tradisional dianggap tempat yang nyaman untuk berkeluh kesah tentang pelbagai 

hal. Baik, persoalan duniawiah, seperti kenakalan anak, perselisihan keluarga, dan 

himpitan ekonomi, maupun urusan ukhrawi, semisal; ta9abudi, amaliyah dan lain 

sebagainya. 

Hanya saja sistem penerimaan santri yang terkesan tanpa sistem dan standar 

yang jelas memunculkan pelbagai kelemahan. Kelemahan mendasar adalah 

hetrogenitas input (penerimaan santri) berakibat pada buruknya proses 

pembelajaran, akhirnya berdampak pula pada rendahnya kualitas lulusan. Padahal, 



4 

 

pendidikan yang baik (termasuk pendidikan pesantren), idealnya di mana input-

nya hitrogen, process-nya berkualitas dan output-nya homogen (standar). Namun, 

kenyataan ini tidak pernah terwujud,--kalau tidak dikatakan--gagal. Di arena 

inilah pendidikan pesantren seolah-olah tersandra dengan <dogma klasik= yang 

mana pesantren salafiyah laiknya bengkel keadaban masyarakat. Hal ini tentunya 

sangat baik, tapi kurang tepat. Alasannya? Jika, pesantren tetap melestarikan 

dogma klasik tersebut, tanpa diimbangi kualitas perencanaan dan proses 

pengajaran, pesantren akan selalu gagal dalam mewujudkan tujuan pesantren itu 

sendiri. Lahirnya kiai-cendikia dari rahim pesantren-pesantren tradisional pun, 

nampaknya harus diperjuangkan. Solusi artenatifnya, sistem penerimaan santri 

baru tetap harus dilakukan secara selektif agar dapat mereproduksi calon-lalon 

kiai-cendikia, namun harus juga mengakomodir calon-calon santri <biasa= yang 

memiliki motifasi tinggi dengan beragam latar belakang yang dimilikinya. 

Sistem pembelajaran. Model pembelajaran pesantren tradisional 

(salafiyyah) biasanya dengan menggunakan sistem wetonan atau bandongan 

dan sorogan. Sistem wetonan merupakan  metode pengajaran di mana santri 

mengikuti pelajaran dengan duduk di sekeliling kiai yang membacakan kitab 

tertentu, sementara santri menyimak kitab masing-masing dan membuat 

catatan-catatan. Disebut dengan istilah wetonan, berasal dari kata wektu 

(istilah Jawa untuk kata: waktu), karena pelajaran itu disampaikan pada waktu-

waktu tertentu seperti sebelum atau sesudah shalat fardhu yang lima atau pada 

hari-hari tertentu. Karakteristik model wetonan, pengajian yang inisiatifnya 

berasal dari kiai sendiri, baik dalam menentukan tempat, waktu, maupun 

kitabnya (Madjid, 1997: 27).  

Sedangkan sorogan adalah metode pengajaran individual, santri 

menghadap kiai seorang demi seorang dengan membawa kitab yang 

dipelajarinya. Kiai membacakan pelajaran dari kitab tersebut kalimat demi 

kalimat, kemudian menerjemahkan dan menerangkan maksudnya. Santri 

menyimak dan mengesahkan (istilah jawa: ngesah), yaitu dengan memberi 

catatan pada kitabnya untuk menandai bahwa ilmu itu telah diberikan kiai. 

Adapun istilah sorogan tersebut berasal dari kata sorog (Jawa) yang berarti 

menyodorkan, maksudnya santri menyodorkan kitabnya di hadapan kiai, 

sehingga terkadang santri itu sendiri yang membaca kitabnya di hadapan 

kiai, sedangkan kiai hanya menyimak dan memberikan koreksi bila ada 

kesalahan dari bacaan santri tersebut. Metode sorogan ini, nantinya akan 

memupuk kelekatan pertalian jiwa santri dan sang kiai. Inilah esensi dari 

metode privat sorogan di pesantren (Lombard, 2008: 131). 

Harus diakui, bahwa efektifitas keberhasilan sistem wetonan atau 

bandongan dan sorogan dalam mewujudkan tujuan pendidikan pesantren 

masih diragukan. Keraguan metode tersebut, didasarkan pada indikator 

minimnya keberhasilan pesantren dalam mencetak alumninya menjadi <kiai 

kampong=, bahkan kiai-cendikia. Bahkan, seorang kritikus sosial budaya 

mengkritik bahwa jika ada 1000 santri di pondok pesantren yang berhasil 

tertempa menjadi kiai hanya satu, yang lain hanya menyumbang beli minyak 

tanah semata. Kritik >pedas? itu tentu berdasar. Buktinya, tidak sedikit alumni 

pesantren tidak memiliki kematangan akademik. Ada dua asumsi kenapa hal 



5 

 

ini terjadi. Asumsi pertama, karena sistem pembelajaran di pesantren terlalu 

egalitir dan tidak diimbangi pengawasan, sehingga santri seolah-olah bebas 

menentukan kehendak. Asumsi kedua, perkawinan model pembelajaran 

klasikal (modern) dan model wetonan-sorogan (tradisional) ternyata belum 

mampu membentuk habitus santri yang siap pakai di masyarakat. Di arena 

inilah sejatinya dua elemen dasar kelemahan model pembelajaran di pesantren.        

Sistem pengelolaan. Pesantren tradisional di mana pun, biasanya 

mempunyai pola dan karakter pengelolaan yang relatif sama, yakni manajerial 

seadanya dan bergaya >tukang cukur?--tanpa adiministrasi yang  jelas, serta tidak 

tertulis dengan baik. Kondisi ini merupakan salah satu titik kelemahan pesantren. 

Hal ini dapat diamati secara nyata, diberbagai pesantren tradisional mayoritas 

tidak memiliki kemampuan membuat data based pesantren. Data jumlah santri, 

tempat santri berasal, biografi santri, alumni santri, jumlah ustad, tempat ustad 

berasal, keuangan pesantren, bahkan kekayaan pesantren pun tidak tercatat secara 

baik. Padahal, dikatakan bahwa al-haqq bi-la an nizham yahlibuh al bathil bi an 

nizham (sebuah sistem kerja usaha konstruktif yang tidak terkendali secara 

manajerial bisa dikalahkan oleh sistem kerja distruktif yang menagemennya 

tertata rapi).   

Alhasil, pengelolaan pesantren tradisional dari waktu ke waktu relatif sama, 

yakni tidak ada perubahan yang berarti. Tetap menjadi lembaga jumud, 

tradisional, jauh dari kata modern. Managemen pengelolaan, tata ruang, tata letak 

dan kelengkapan sarana prasarana masih menyedihkan. Memang ada sebagian 

pesantren tradisional yang adaptif dan responsif dengan semangat zamannya, 

tetapi jumlahnya masih sangat kecil. Ke depan, pesantren tradisional semestinya 

dikelola secara professional, termasuk akuntabilitas, dan transparansi anggaran 

pun harus dikedepankan. Dengan demikian, pondok pesantren bisa menjadi model 

streotipe percontohan lembaga pendidikan, dan sosial keagamaan lainnya.     

 

Gerbong Baru Pesantren Tradisional 

Tidak berlebihan jika Abdurrahman Wahid (1985: 42) menyebut pesantren 

sebagai subkultur, Nurcholis Madjid (1997: 3) menyebutnya sebagai lembaga 

pendidikan indigenous, Clifford Geertz (1995: 45) menyebutnya sebagai cultural 

broker dan Azyumardi Azra (1997: xxvi) menyebutnya sebagai pusat rehabilitasi 

sosial.  

Pelbagai identitas yang tersemat pada diri pesantren tersebut, menegaskan 

bahwa peranan pesantren menjadi bagian yang tak terpisahkan (inheren) dari 

denyut nadi kehidupan masyarakat. Namun, seiring berjalannya waktu, kedekatan 

dan <keakraban= pesantren dengan masyarakat mulai renggang. Kerenggangan ini 
dipicu pada kegagalan pesantren tradisional dalam mengawinkan transformasi 

nilai-nilai keislaman kepada masyarakat dengan doktrin amar ma9ruf nahi 
munkar. Perbedaan orientasi tujuan kehidupan menjadi salah satu dasar 

perselisihan itu. Masyarakat berorientasi pada penghidupan duniawiah (material 

oriented), sedangkan pesantren lebih menitikberatkan penghidupan ukhrawiah 

(transcenden). Parahnya lagi, kegagalan kalangan pesantren dalam 

mengakomodasi keduanya justru mendorong pesantren membentuk <komunitas 
eksklusif= yang tidak mau lagi bersentuhan dengan masyarakat sekitar. Alhasil, 



6 

 

pesantren yang semula dilahirkan oleh masyarakat, pada akhirnya tidak mampu 

lagi mengubah kehidupan masyarakat dengan nilai-nilai yang ditawarkan. Lebih 

dari itu, di beberapa daerah telah tercipta hubungan yang tidak harmonis antara 

pesantren dengan masyarakatnya (Zuhri, 1999: 202). Persoalannya, apakah 

tradisionalisme pesantren tidak bisa lagi bertahan di era global? 

Menjawab permasalahan tersebut, setidaknya ada empat langkah yang harus 

segera dilakukan oleh kalangan pesantren tradisional, yakni: Pertama, pesantren 

fokus pada keahlian khusus. Ibarat sebagai lembaga profit, pesantren di masa 

depan perlu menjajakan menu-menu yang benar-benar khas. Racikan kurikulum 

yang pas sang kiai diperlukan. Misalnya, di pesantren A menekankan pengajaran 

ilmu alat, nahwu dan shorof secara mendalam, pesantren B consent pada bidang 

ilmu bahasa Arab, pesantren C di bidang fiqih, pesantren D dibidang tasawuf dan 

seterusnya. Realitas seperti ini pada hakikatnya sudah dilaksanakan di pesantren, 

tapi pengelolaannya sangat parsial dan sporadis. Masing-masing pesantren dengan 

jalan dan pahamnya menentukan konsentrasi keilmuannya. Hasilnya, antara 

pesantren satu dengan pesantren lain terjadi kesamaan bidang ilmu yang 

diajarkan, sehingga tidak ada kekhususan secara maksimal. Pola, karakter, dan 

gaya pesantren yang menampilkan keadaan yang serba seadanya ini disebut oleh 

para peneliti pesantren sebagai keunikan dan ciri khas pesantren itu sendiri. 

Sebagai lembaga non formal, pengelola pesantren memang memiliki 

kemutlakan seluas-luasnya dalam mengelola pesantrennya, termasuk dalam 

menentukan konsep, arah dan tujuannya. Kiai sebagai pemilik tunggal pun dapat 

membuat pelbagai kebijakan apa pun. Hal inilah akhirnya melahirkan ciri khas 

pesantren itu. Persoalannya, sampai kapan ini terjadi? Mungkinkah gaya ini dapat 

di rubah? Management pesantren yang lebih teratur, tersistem dan terorganisir 

merupakan langkah yang perlu diupayakan oleh para pengelola (kiai) pesantren. 

Lembaga pondok pesantren yang kebanyakan berada di naungan Nahdhatul 

Ulama (16 Rajab 1344 H/31 Januari 1926 M) nampaknya perlu mencontoh 

Jamiyyah Muhammadiyah (8 Dzulhijjah 1330 H/ 18 Nopember 1912 M ). 

Terutama, soal pengelolaan badan-badan yang berada dalam amal usahanya, 

termasuk Pesantren Muhammadiyah. Sebagai organisasi yang lebih tua, 

Muhammadiyah menerapkan keteraturan administrasi dan pengelolaan atas 

seluruh amal usahanya. Berbeda dengan NU, badan otonomnya, tak terkecuali 

pondok pesantren cenderung bergerak tanpa komando, seadanya--kalau tidak 

dikatakan semaunya--, sehingga output tidak terukur. 

Padahal, di era digital seperti ini, badan-badan otonom NU semestinya bisa 

lebih sinergi. Tidak ada lagi, adanya alasan kendala komunikasi, dan koordinasi, 

karena perkembangan teknologi informasi memudahkan semua itu. Gerak dan 

arah pesantren pun dapat didiskusikan secara bersama, misalnya dalam forum 

Ranting Nahdhatul Ulama tingkat  desa, Majelis Wakil Cabang Nahdhatul Ulama 

(MWCNU), Pengurus Wilayah Nahdhatul Ulama (PWNU), Pengurus Besar 

Nahdhatul Ulama (PBNU). Selain itu, dapat pula didiskusikan di Rabitha Ma9ahid 
Islamiyyah (RMI), di semua tingkatan, baik kabupaten, propinsi, maupun di 

tingkat pusat. Jika, hal itu terlaksana, niscaya pesantren-pesantren di Indonesia 

dapat berjalan lebih baik. Mengapa hal ini menjadi penting? Point penting atas 

jawaban ini adalah dimungkinkan ke depan pesantren-pesantren tradisional yang 



7 

 

tidak mempunyai spesifikasi keilmuan, keahlian dan karakter tertentu tidak akan 

mampu lagi bertahan lebih lama, alias gulung tikar. Alasannya, gerak modernisasi 

berbanding terbalik dengan gerak inovasi pesantren tradisional. Tawaran 

spesifikasi keilmuan, karakter khusus, dan deferiasi pesantren pun menjadi 

identitas pesantren yang bisa dijual di masa depan. Sekaligus menjadi salah satu 

strategi untuk mempertahankan pesantren dari kepunahan.        

Kedua, pesantren mengembangkan interprenur. Selain terciptanya identitas-

identitas keilmuaan tertentu di pesantren, jiwa kewirausahan dan keterampilan 

usaha harus dihidupkan. Praktik wirausaha di pesantren sejatinya sudah 

berlangsung sejak lama di pesantren. Ada yang menumbuhkan jiwa 

kewirausahaan santri melalui model penggarapan sawah, budidaya ikan, 

perkebunan, koperasi pesantren, percetakan, dan pekerjaan srabutan di rumah 

sang kiai, keluarga kiai, serta masyarakat sekitar. Namun, pada umumnya hal itu 

dilakukan secara tradisional dan tidak semua santri dapat melakukan kegiatan 

seperti itu. Alhasil, para santri setelah meninggalkan pesantren bingung apa yang 

harus dikerjakan di rumah. Bekerja dibidang dakwah dan sosial agama 

segmentasinya terbatas. Sementara tuntutan hidup semakin mendesak, sehingga 

sebagian besar santri bekerja sebisanya. Ada yang menjadi ustad desa tanpa 

penghasilan, petani, pedagang, nelayan, pelayanan tokoh, dan tidak sedikit yang 

menjadi pengangguran.  

Dalam konteks itu, pihak pesantren perlu segera melakukan inovasi dan 

terobrosan atas interprenur deadlock yang sudah menahun itu. Kerja sama dengan 

balai pelatihan dan diklat di SKPD (Satuan Kerja Pemerintah Daerah) setempat 

bisa menjadi alternatif solutif. Sebut saja, melakukan MOU dengan dinas 

pekerjaan sosial, dinas perkebunan, dinas perhutanan, dinas perikanan, balai 

diklat, balai pelatihan dan sebagainya. Selain itu, dapat pula melakukan kerja 

sama dengan perguruan tinggi, LSM, pengusaha, dan perusahaan. Terobosan dan 

langkah semacam ini menjadi esensial, sehingga setelah lulus, atau keluar dari 

pesantren para santri sudah mempunyai bekal wirausaha. Paling tidak, mereka 

sudah mempunyai bayangan pekerjaan apa yang harus mereka tekuni, selain harus 

menjadi ustad. Jika hal itu terlaksana dengan baik, bukan tidak mungkin akan ada 

ribuan wirausaha muda di seantero tanah air yang berlatar belakang lulusan 

pesantren. Pembudidayaan wirausaha di pesantren pun dapat dijadikan salah satu 

strategi pemerintah untuk meningkatkan Pendapatan Asli Daerah (PAD), bahkan 

peningkatan Indek Pembangunan Manusia (IPM). Di arena inilah pesantren, 

pemerintah, pengusaha, dan LSM dapat bergandeng tangan secara sinergi untuk 

saling mengisi dan melengkapi. 

Ketiga, pondok pesantren tradisional mencangkok lembaga persekolahan. 

Dengan bahasa lain, pesantren melegalkan sekolah umum di pondok pesantren. 

Gejala pendirian sekolah di pesantren sudah banyak dilakukan di berbagai 

pesantren tradisional di Indonesia. Sekadar contoh, di Pondok Pesantren Tremas 

((1830 M), Pesantren Tebuireng Jombang (1899 M), Pesantren Ali Maksum 

Krapyak Yogyakarta (1910 M) dan Pesantren Lirboyo Kediri (1910 M). 

Pelembagaan sekolah formal, atau meretaskan sekolah umum di lingkungan 

pesantren sesungguhnya menjadi kebutuhan dasar pesantren itu sendiri. 

Kebutuhan ini semata-mata dikarenakan tuntutan modernisasi dan kebutuhan 



8 

 

kehidupan santri. Santri harus mampu beradaptasi dengan lingkungan dan 

zamannya. Berdiri Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD) Taman Kanak-Kanak 

(TK), Madrasah Ibtidaiyyah/ Sekolah Dasar (MI/SD), Madrasah 

Tsanawiyyah/Sekolah Menengah Pertama (MTs/SMP), Sekolah Menengah Atas/ 

Sekolah Menengah Kejuruan (SMS/SMK) merupakan keniscayaan. 

Adanya sekolah di lingkungan pesantren akan menambah kepercayaan para 

orang tua terhadap lembaga pendidikan Islam tertua ini. Orang tua, santri, dan 

calon santri tidak lagi gamang, akibat ketiadaan sekolah formal di pesantren. 

Tentunya tidak semua pesantren dapat mendirikan sekolah formal di lingkungan 

pesantren. Tergantung tingkat kebutuhan, kemaslahatan dan kemampuan finansial 

pondok pesantren. Tapi, pemahaman kiai akan pentingnya pengetahuan umum 

sejajar dengan ilmu agama, dan juga dorongannya kepada para santri agar 

mengakses sekolah umum merupakan kelaziman yang harus dijalankan. Dengan 

demikian, alumni pesantren dapat melanjutkan studinya ke tingkat berikutnya, 

baik ke perguruan tinggi agama; STAIN, IAIN, UIN, maupun ke perguruan tinggi 

negeri; UNY, UGM, ITB, IPB, UI dan lain sebagainya. 

Point penting lain, terkait dengan dampak positif dari pencangkokan sekolah 

formal di pesantren adalah alumni pesantren yang melanjutkan ke pelbagai 

perguruan tinggi disinyalir mempunyai kelebihan ganda, yakni sudah matang 

dalam kecerdasan religiusitas, dan tertanam karakter baik pada dirinya. Bahkan, 

H. A. Mukti Ali (1991: v) pernah mengatakan bahwa sistem pengajaran dan 

pendidikan Islam di Indonesia yang paling baik adalah madrasah (sekolah) dalam 

pesantren. Sistem ini dapat mengambil kebaikan sistem pengajaran madrasah dan 

kebaikan sistem pendidikan pondok pesantren.         

Keempat, pesantren tradisional melembagakan pesantrennya. Kefakuman 

pengganti kiai perintis dan gagalnya kaderisasi kiai muda (para gus/ning) adalah 

fenomena sejumlah pesantren dari masa ke masa. Gerak kemajuan dan kejumudan 

pesantren juga tidak lepas dari berhasil atau gagalnya pesantren memproduksi 

kiai-kiai muda. Kelemahan di sektor kaderisasi ini dapat dipecahkan dengan 

melembagakan pesantren menjadi berbadan hukum, berupa yayasan Islam. 

Pesantren pun tidak lagi milik pribadi, melainkan milik bersama (para pengurus 

yayasan pesantren). Tak terkecuali, kewenangan penanganan pengajaran, 

rekrutmen santri baru, pembangunan sarana prasarana, kelengkapan pembelajaran, 

dan eksistensi pesantren. Terlembaganya pesantren ini, berakibat pada 

berkurangnya otoritas personal sang kiai, melimpah pada kiai-kiai lainnya. 

Bahkan, terbagi pula dengan para pengurus yayasan. Oleh karena itu, tidak semua 

kiai (perintis/pewaris) mau melaksanakan kebijakan ini dengan berbagai 

pertimbangan. 

Efek positif kebijakan pelembagaan pesantren ini sejatinya menjadikan 

pesantren lebih dinamis dan inovatif. Di samping itu, pesantren dapat lebih cepat 

berkembang, karena banyak tenaga dan sumber daya manusia. Transparansi 

keuangan pesantren (keuangan yang berasal dari donator) menjadi terukur. 

Namun, ada pula efek negatif dari terlembaganya pesantren menjadi yayasan, di 

antaranya; menurunnya militansi kepemilikan kiai (gus/ning, dan keluarga kiai)--

karena tanggung jawab keberlangsungan pesantren bukan milik personal lagi, tapi 

kolektif--; pemilihan pengurus yayasan yang tidak tepat menjadikan pesantren 



9 

 

lamban bergerak berakibat pada lemahnya daya tahan pesantren; kekisruhan 

pengurus yayasan atas ide dan gagasan pengembangan berakibat pada 

ketidakterusan pesantren dan lain sebagainya. Jelasnya, keempat langkah tersebut 

di atas, merupakan salah satu solusi alternatif atas telaah agregatif pasca 

pencermatan dan perenungan terhadap perkembangan pesantren-pesantren 

tradisional belakangan ini.   

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

KESIMPULAN 

Tradisionalisme dalam pesantren sesungguhnya merupakan jati diri 

pesantren tradisional itu sendiri. Sistem penerimaan santri, sistem pembelajaran, 

dan sistem pengelolaan pondok pesantren tradisional seharusnya berbasis realitas. 

Sistem penerimaan santri baru idealnya dilakukan secara selektif agar dapat 

mereproduksi calon-lalon kiai-cendikia, namun harus juga mengakomodir calon-

calon santri yang memiliki motifasi tinggi dengan beragam latar belakang yang 

dimilikinya. Sistem pembelajaran di pondok pada umumnya terlalu egalitir dan 

tidak diimbangi pengawasan, sehingga santri seolah-olah bebas menentukan 

kehendak. Perkawinan model pembelajaran klasikal (modern) dan model 

wetonan-sorogan (tradisional) ternyata belum mampu membentuk habitus 

santri yang siap pakai di masyarakat. Pesantren tradisional harus dikelola secara 

professional, termasuk akuntabilitas, dan transparansi anggaran pun harus 

dikedepankan. Setidaknya, ada empat solusi artenatif agar tradisionalisme 

pesantren bisa lagi bertahan di era global, yakni; 1) pesantren fokus pada keahlian 

khusus; 2) pesantren mengembangkan interprenur; 3) pondok pesantren 

tradisional mencangkok lembaga persekolahan; 4) pesantren tradisional 

melembagakan pesantrennya. 

SARAN 

Agar keberadaan pesantren tradisional tetap menjadi bagian dari khasanah 

sistem pendidikan dan kebudayaan keindonesiaan, diperlukan pelbagai riset multi 

disiplin tentang pesantren. Hasil kajian itu diharapkan dapat menjadi jendela 

informasi, sekaligus kritik-konstruktif bagi warga pesantren dari kalangan luar 

pesantren. Di titik perjumpaan inilah kalangan pesantren tradisionalis memerlukan 

beragam <wakaf ilmiah= tentang pesantren, muaranya agar pesantren tetap 
bertahan ditengah derasnya himpitan komplesitas modernitas. Praktis, pelbagai 

riset pesantren menjadi keniscayaan teretaskan.    



10 

 

Daftar Pustaka 

 

 

Ali, Mukti. 1991. Metode Memahami Agama Islam. Jakarta: PT. Bulan Bintang. 

 

Azra, Azyumardi. 1997. <Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan=, dalam 
Nurcholish Madjid. Bilik-Bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan. 

Jakarta: Paramadina. 

 

Bawani, Imam. 1993. Tradisionalisme dalam Pendidikan Islam. Surabaya: Al-

Ikhlas. 

 

Billah, M.M. 1985. <Pikiran Awal Pengembangan Pesantren=, dalam Pergulatan 

Dunia Pesantren. Jakarta: P3M. 

 

Lukens Bull, Ronald. 2010. Madrasa By Any Other Name Pondok, Pesantren, and 

Islamic Schools in Indonesia and Larger Southeast Asian Region. Jounal 

of Indonesian Islam. Surabaya: IAIN Ampel. 

 

Hasan, M. Nasihin, 1988. <Karakter dan Fungsi Pesantren=, dalam Dinamika 

Pesantren. Jakarta: P3M. 

 

Madjid, Nurcholish. 1997. Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan. 

Jakarta: Paramadina. 

 

Wahid, Abdurrahman. 1983. Pesantren sebagai Sub Kultur. Jakarta: LP3ES. 

 

Zarkasyi, Syukri. 1998. <Langkah Pengembangan Pesantren=, dalam Religiusitas 

Iptek. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

Zuhri, Saifuddin. 2012. Guruku Orang-Orang dari Pesantren. Yogyakarta: LKiS. 

 


