TRADISIONALISME PESANTREN DI TENGAH
ARUS PERUBAHAN

Mukodi

Dosen PBSI STKIP PGRI Pacitan
Email: mukodi @yahoo.com

Abstrac:

Various problems arise and sunk in traditional boarding school, as if those
adapted space and time. Study object of boarding school is always exciting to be
revealed, because it always lives to grow and to metamorphose with the spirit of
the time. The focus of this study is boarding school traditionalism, especially in
the practice of traditional boarding school life among the current change. This
study aims to unravel the current traditionalism landscape of boarding school
education, as well as answer the various problems highlighting traditional
boarding school cubicles. Students’ receiving systems, learning systems, and
management systems that are "completely traditional” to be the identity of
traditional boarding school itself (salafiyah). There are four alternative solutions
in order that the boarding school traditionalism even survives in the global era,
namely to: 1) focus on specific skills, 2) develop entrepreneur; 3) graft schooling
institution; 4) institutionalize its boarding school.

Keyword: boarding school (pesantren) traditionalism, traditional (salafiyah), and
old-fashioned (jumud).

Dewasa ini, beragam persoalan tengah mendera sejumlah pesantren tradisional di
Indonesia. Mulai dari masalah identitas diri pondok pesantren dalam hubungannya
dengan kemandirian terhadap lembaga-lembaga lain di masyarakat; masalah jenis
kependidikan yang dipilih dan dikelolanya; masalah pemeliharaan sumber-sumber
daya internal yang ada dan pemanfaatannya bagi pengembangan pesantren itu
sendiri; masalah antisipasi ke masa depan dalam hubungannya dengan peranan-
peranan dasar yang akan dilaksanakan (Hasan, 2002: 59). Mukti Ali pun (1987: 9)
mencermati lemahnya sistem pendidikan pesantren yang hanya menekankan pada
aspek tertentu tanpa adanya keseimbangan, dan masalah metode pengajaran
pesantren. la mengatakan, “metodik dan dedaktik mengajar kurang, hal ini
menyebabkan santri di pondok pesantren memerlukan waktu lama. Yang digarap
dalam pondok pesantren hanyalah mencerdaskan otak dengan pelbagai macam
pengetahuan dan penanaman akhlak mulia dengan pendidikan agama.

Selanjutnya M.M. Billah, seorang peneliti, menyoroti kelemahan pesantren,
bahwa hubungan antar pesantren secara menyeluruh nyaris tidak terorganisasikan.
Pada gilirannya hubungan akademis tidak terjadi, hal ini terlihat dari tiadanya
standarisasi, baik tentang silabus, kurikulum dan bahan literaturnya, maupun


mailto:mukodi@yahoo.com

sistem penerimaan, promosi dan gradasi santri serta tataran ilmu yang diterima
oleh santri (1985: 291). Namun analisis Billah tersebut, tentunya tidak semua
benar karena pesantren senantiasa mengalami dinamika yang masif (Ismail, 2002:
60). Bahkan, ada yang mensinyalir ketiadaan pelbagai aturan yang kaku dan rigid
di pesantren merupakan identitas serta karakter pesantren itu sendiri. Praktis, jika
identitas dan karakter itu dihilangkan justru kekhasan pesantren menjadi hilang.

Selain itu, persoalan klasik yang menarik untuk diungkap selanjutnya adalah
tarik menarik kepentingan antara tetap mempertahankan pesantren sebagai
institusi salafiah (tradisional), atau mengubahnya menjadi institusi khalafiah
(modern), bahkan perpaduan keduanya, yakni pesantren terpadu (Lukers, 2010:
10, Zakasyi, 1998: 220). Konsistensi pesantren dalam menjaga nilai-nilai keaslian
(indigenous) tradisional di satu pihak, dan merespon modernitas di pihak lainnya
menjadi problem yang serius dari masa ke masa. Konflik tersebut, muncul sejak
era kolonial Belanda, pra kemerdekaan,--tatkala Belanda memperkenalkan model
pendidikan volkschoolen, sekolah rakyat, atau sekolah desa (nagari) dengan masa
belajar selama tiga tahun di Indonesia sejak dasawarsa 1870-an yang pada
gilirannya mempengaruhi model pendidikan Islam--, pasca kemerdekaan--
diboyongnya model pendidikan Belanda ke bilik-bilik pesantren, seperti
dibukanya sistem persekolahan, model pendidikan klasikal, praktek
kepemimpinan demokrasi, dan model kelembagaan modern--, dan berlangsung
hingga sekarang.

Di area itulah, artikel ini difokuskan pada tradisionalisme pesantren,
khususnya dalam praktik kehidupan pesantren tradisional di tengah arus
perubahan. Urgensi artikel ini adalah memberikan lanskap terkini tentang
tradisionalisme pendidikan pesantren, sekaligus menjawab pelbagai problema
yang menggelayuti bilik-bilik pesantren tradisional.

Tradisionalisme Pesantren

Pasca kemerdekaan, banyak pakar sosial keagamaan dan budaya
memprediksi bahwa keberadaan pesantren tradisional tidak akan bertahan lama.
Alasan mereka, kehidupan pesantren sangat lekat dengan kejumudan dan
ketradisionalan. Padahal, kehidupan selalu bergerak maju menuju kemapanan. Di
antara pengkritik keras itu adalah Sutan Takdir Alisjahbana (1908-1994 M), ia
sastrawan, sekaligus budayawan. Menurutnya, sistem pendidikan pesantren
harus ditinggalkan atau setidaknya, ditransformasikan sehingga mampu
mengantarkan kaum muslim ke gerbang rasionalitas, dan kemajuan. Jika,
pesantren dipertahankan, berarti mempertahankan keterbelakangan dan
kejumudan kaum muslim (Madjid, 1997: xiii).

Namun, analisis Takdir tersebut tidak semuanya benar adanya,
kejumudan dan kekolotan pesantren tradisional justru mampu mempertahankan
dan meneguhkan pesantren dengan sederet kekurangan dan kelebihan yang
dimilikinya. Bahkan, alumni pesantren tradisional tidak sedikit yang berhasil
menjadi publik figur di pentas nasional dan internasional. Sebut saja, Hadratus
Syech Hasan Besari (1800-1862 M), Hadratus Syech Muhammad Khalil
Bangkalan (1820-1928), Hadratus Syech Nawawi Banten (1815-1897 M),
Hadratus Syech Saleh Darat (1820- 1903 M), Hadratus Syeich Asnawi Kudus



(1861-1959 M), Hadratus Syech Abdur Karim Lirboyo Kediri (1856-1954),
Hadratus Syech Mahfudz Tremas Pacitan (1868-1920 M), Hadratus Syech
Hasyim Asyari (1875-1947 M), Hadratus Syech Bisri Sansuri Denanyar
Jombang (1886-1980 M), Hadratus Syech Wahab Abdullah Tambakberas
(1888-1971 M), Kiai Wahid Hasyim (1914-1953 M), Kiai Hamim Jazuli Ploso
Kediri (1940-1993 M), Abdurrahman Wahid (1940-2009 M), Presiden
Republik Indonesia ke IV dan banyak lainnya.

Tradisionalisme dalam pesantren sesungguhnya merupakan jati diri
pesantren tradisional itu sendiri. Tradisionalisme yang dimaksud di sini bukan
lagi merupakan kata sifat atau yang menunjukkan subyek perbuatan tertentu,
melainkan sikap atau kecenderungan untuk melakukan sesuatu sesuai dengan
tradisi masa lalu (Bawani, 1993: 24). Tentunya tradisi masa lalu yang berbasis
pada “pelestarian sesuatu yang dianggap baik, dan pengambilan hal baru yang
lebih bermanfaat” (al-muhafazha ‘al’a al-qodim ash-shalih wa al-akhdz bil al-
jadid al-ashlah). Hal ini tercermin dalam praktik keseharian pesantren, baik
prosesi pembelajarannya, maupun prilaku kehidupan warga pesantrennya (kiai,
keluarga kiai, abdi dalem, santri dan masyarakat sekitar). Aktifitas
tradisionalisme kehidupan pesantren di antaranya nampak pada prosesi berikut ini:
1) sistem peneriman santri; 2) sistem pembelajaran; 3) sistem pengelolaan.

Sistem penerimaan santri. Tahun ajaran baru santri di pondok pesantren
tradisional berbeda dengan dunia persekolahan pada umumnya. Di dunia
persekolahan, tahun ajaran baru dipastikan sebagai ajang kontes, sekaligus ruang
publikasi keunggulan sekolah masing-masing. Baliho, reklame, famlet dan
spanduk besar-besaran pun menghiasi lingkungan sekolah. Lebih dari itu,
publikasi juga dilakukan melalui jalur audio visual, radio, televisi dan media
masa. Lain halnya dengan pesantren tradisional, tidak ada publikasi layaknya
dunia persekolahan. Praktis, baliho, reklame, famlet dan spanduk tidak ditemukan
di sekitar pesantren. Lazimnya, hanya papan-papan kayu sederhana yang
bertuliskan nama pesantren tertempel, atau berdiri sepi di depan pesantren.
Ukuran, warna dan tampilan papan identitas pesantren pun sederhana. Jauh dari
kata mewah, apalagi berlebih.

Istilah penerimaan santri baru pesta perburuan santri dimulai, atau “proyek
baru pesantren” tidak dikenal di dunia pesantren tradisional. Masuknya santri di
pesantren tradisional berjalan apa adanya. Tanpa, adanya persiapan, dan
perencanaan. Bahkan, santri keluar-masuk setiap saat, tanpa adanya syarat yang
ketat. Penjahat sekalipun bisa menjadi santri. Karena setiap orang bisa menjadi
santri, tanpa perkecualian. Tamu dan jamaah pengajian diterima setiap waktu,
pagi, siang dan sore tidak diatur prosedural. Tidak berlebihan, jika pesantren
tradisional dianggap tempat yang nyaman untuk berkeluh kesah tentang pelbagai
hal. Baik, persoalan duniawiah, seperti kenakalan anak, perselisihan keluarga, dan
himpitan ekonomi, maupun urusan ukhrawi, semisal; ta’abudi, amaliyah dan lain
sebagainya.

Hanya saja sistem penerimaan santri yang terkesan tanpa sistem dan standar
yang jelas memunculkan pelbagai kelemahan. Kelemahan mendasar adalah
hetrogenitas input (penerimaan santri) berakibat pada buruknya proses
pembelajaran, akhirnya berdampak pula pada rendahnya kualitas lulusan. Padahal,



pendidikan yang baik (termasuk pendidikan pesantren), idealnya di mana input-
nya hitrogen, process-nya berkualitas dan oufput-nya homogen (standar). Namun,
kenyataan ini tidak pernah terwujud,--kalau tidak dikatakan--gagal. Di arena
inilah pendidikan pesantren seolah-olah tersandra dengan “dogma klasik” yang
mana pesantren salafiyah laiknya bengkel keadaban masyarakat. Hal ini tentunya
sangat baik, tapi kurang tepat. Alasannya? Jika, pesantren tetap melestarikan
dogma Kklasik tersebut, tanpa diimbangi kualitas perencanaan dan proses
pengajaran, pesantren akan selalu gagal dalam mewujudkan tujuan pesantren itu
sendiri. Lahirnya kiai-cendikia dari rahim pesantren-pesantren tradisional pun,
nampaknya harus diperjuangkan. Solusi artenatifnya, sistem penerimaan santri
baru tetap harus dilakukan secara selektif agar dapat mereproduksi calon-lalon
kiai-cendikia, namun harus juga mengakomodir calon-calon santri “biasa” yang
memiliki motifasi tinggi dengan beragam latar belakang yang dimilikinya.

Sistem pembelajaran. Model pembelajaran pesantren tradisional
(salafiyyah) biasanya dengan menggunakan sistem wetonan atau bandongan
dan sorogan. Sistem wetonan merupakan metode pengajaran di mana santri
mengikuti pelajaran dengan duduk di sekeliling kiai yang membacakan kitab
tertentu, sementara santri menyimak kitab masing-masing dan membuat
catatan-catatan. Disebut dengan istilah wetonan, berasal dari kata wektu
(istilah Jawa untuk kata: waktu), karena pelajaran itu disampaikan pada waktu-
waktu tertentu seperti sebelum atau sesudah shalat fardhu yang lima atau pada
hari-hari tertentu. Karakteristik model wetonan, pengajian yang inisiatifnya
berasal dari kiai sendiri, baik dalam menentukan tempat, waktu, maupun
kitabnya (Madjid, 1997: 27).

Sedangkan sorogan adalah metode pengajaran individual, santri
menghadap kiai seorang demi seorang dengan membawa kitab yang
dipelajarinya. Kiai membacakan pelajaran dari kitab tersebut kalimat demi
kalimat, kemudian menerjemahkan dan menerangkan maksudnya. Santri
menyimak dan mengesahkan (istilah jawa: ngesah), yaitu dengan memberi
catatan pada kitabnya untuk menandai bahwa ilmu itu telah diberikan kiai.
Adapun istilah sorogan tersebut berasal dari kata sorog (Jawa) yang berarti
menyodorkan, maksudnya santri menyodorkan kitabnya di hadapan kiai,
sehingga terkadang santri itu sendiri yang membaca kitabnya di hadapan
kiai, sedangkan kiai hanya menyimak dan memberikan koreksi bila ada
kesalahan dari bacaan santri tersebut. Metode sorogan ini, nantinya akan
memupuk kelekatan pertalian jiwa santri dan sang kiai. Inilah esensi dari
metode privat sorogan di pesantren (Lombard, 2008: 131).

Harus diakui, bahwa efektifitas keberhasilan sistem wetonan atau
bandongan dan sorogan dalam mewujudkan tujuan pendidikan pesantren
masih diragukan. Keraguan metode tersebut, didasarkan pada indikator
minimnya keberhasilan pesantren dalam mencetak alumninya menjadi “kiai
kampong”, bahkan kiai-cendikia. Bahkan, seorang kritikus sosial budaya
mengkritik bahwa jika ada 1000 santri di pondok pesantren yang berhasil
tertempa menjadi kiai hanya satu, yang lain hanya menyumbang beli minyak
tanah semata. Kritik ‘pedas’ itu tentu berdasar. Buktinya, tidak sedikit alumni
pesantren tidak memiliki kematangan akademik. Ada dua asumsi kenapa hal



ini terjadi. Asumsi pertama, karena sistem pembelajaran di pesantren terlalu
egalitir dan tidak diimbangi pengawasan, sehingga santri seolah-olah bebas
menentukan kehendak. Asumsi kedua, perkawinan model pembelajaran
klasikal (modern) dan model wetonan-sorogan (tradisional) ternyata belum
mampu membentuk habitus santri yang siap pakai di masyarakat. Di arena
inilah sejatinya dua elemen dasar kelemahan model pembelajaran di pesantren.

Sistem pengelolaan. Pesantren tradisional di mana pun, biasanya
mempunyai pola dan karakter pengelolaan yang relatif sama, yakni manajerial
seadanya dan bergaya ‘tukang cukur’--tanpa adiministrasi yang jelas, serta tidak
tertulis dengan baik. Kondisi ini merupakan salah satu titik kelemahan pesantren.
Hal ini dapat diamati secara nyata, diberbagai pesantren tradisional mayoritas
tidak memiliki kemampuan membuat data based pesantren. Data jumlah santri,
tempat santri berasal, biografi santri, alumni santri, jumlah ustad, tempat ustad
berasal, keuangan pesantren, bahkan kekayaan pesantren pun tidak tercatat secara
baik. Padahal, dikatakan bahwa al-haqq bi-la an nizham yahlibuh al bathil bi an
nizham (sebuah sistem kerja usaha konstruktif yang tidak terkendali secara
manajerial bisa dikalahkan oleh sistem kerja distruktif yang menagemennya
tertata rapi).

Alhasil, pengelolaan pesantren tradisional dari waktu ke waktu relatif sama,
yakni tidak ada perubahan yang berarti. Tetap menjadi lembaga jumud,
tradisional, jauh dari kata modern. Managemen pengelolaan, tata ruang, tata letak
dan kelengkapan sarana prasarana masih menyedihkan. Memang ada sebagian
pesantren tradisional yang adaptif dan responsif dengan semangat zamannya,
tetapi jumlahnya masih sangat kecil. Ke depan, pesantren tradisional semestinya
dikelola secara professional, termasuk akuntabilitas, dan transparansi anggaran
pun harus dikedepankan. Dengan demikian, pondok pesantren bisa menjadi model
streotipe percontohan lembaga pendidikan, dan sosial keagamaan lainnya.

Gerbong Baru Pesantren Tradisional

Tidak berlebihan jika Abdurrahman Wahid (1985: 42) menyebut pesantren
sebagai subkultur, Nurcholis Madjid (1997: 3) menyebutnya sebagai lembaga
pendidikan indigenous, Clifford Geertz (1995: 45) menyebutnya sebagai cultural
broker dan Azyumardi Azra (1997: xxvi) menyebutnya sebagai pusat rehabilitasi
sosial.

Pelbagai identitas yang tersemat pada diri pesantren tersebut, menegaskan
bahwa peranan pesantren menjadi bagian yang tak terpisahkan (inheren) dari
denyut nadi kehidupan masyarakat. Namun, seiring berjalannya waktu, kedekatan
dan “keakraban” pesantren dengan masyarakat mulai renggang. Kerenggangan ini
dipicu pada kegagalan pesantren tradisional dalam mengawinkan transformasi
nilai-nilai keislaman kepada masyarakat dengan doktrin amar ma’ruf nahi
munkar. Perbedaan orientasi tujuan kehidupan menjadi salah satu dasar
perselisihan itu. Masyarakat berorientasi pada penghidupan duniawiah (material
oriented), sedangkan pesantren lebih menitikberatkan penghidupan ukhrawiah
(transcenden). Parahnya lagi, kegagalan kalangan pesantren dalam
mengakomodasi keduanya justru mendorong pesantren membentuk ‘“komunitas
eksklusif” yang tidak mau lagi bersentuhan dengan masyarakat sekitar. Alhasil,



pesantren yang semula dilahirkan oleh masyarakat, pada akhirnya tidak mampu
lagi mengubah kehidupan masyarakat dengan nilai-nilai yang ditawarkan. Lebih
dari itu, di beberapa daerah telah tercipta hubungan yang tidak harmonis antara
pesantren dengan masyarakatnya (Zuhri, 1999: 202). Persoalannya, apakah
tradisionalisme pesantren tidak bisa lagi bertahan di era global?

Menjawab permasalahan tersebut, setidaknya ada empat langkah yang harus
segera dilakukan oleh kalangan pesantren tradisional, yakni: Pertama, pesantren
fokus pada keahlian khusus. Ibarat sebagai lembaga profit, pesantren di masa
depan perlu menjajakan menu-menu yang benar-benar khas. Racikan kurikulum
yang pas sang kiai diperlukan. Misalnya, di pesantren A menekankan pengajaran
ilmu alat, nahwu dan shorof secara mendalam, pesantren B consent pada bidang
ilmu bahasa Arab, pesantren C di bidang figih, pesantren D dibidang tasawuf dan
seterusnya. Realitas seperti ini pada hakikatnya sudah dilaksanakan di pesantren,
tapi pengelolaannya sangat parsial dan sporadis. Masing-masing pesantren dengan
jalan dan pahamnya menentukan konsentrasi keilmuannya. Hasilnya, antara
pesantren satu dengan pesantren lain terjadi kesamaan bidang ilmu yang
diajarkan, sehingga tidak ada kekhususan secara maksimal. Pola, karakter, dan
gaya pesantren yang menampilkan keadaan yang serba seadanya ini disebut oleh
para peneliti pesantren sebagai keunikan dan ciri khas pesantren itu sendiri.

Sebagai lembaga non formal, pengelola pesantren memang memiliki
kemutlakan seluas-luasnya dalam mengelola pesantrennya, termasuk dalam
menentukan konsep, arah dan tujuannya. Kiai sebagai pemilik tunggal pun dapat
membuat pelbagai kebijakan apa pun. Hal inilah akhirnya melahirkan ciri khas
pesantren itu. Persoalannya, sampai kapan ini terjadi? Mungkinkah gaya ini dapat
di rubah? Management pesantren yang lebih teratur, tersistem dan terorganisir
merupakan langkah yang perlu diupayakan oleh para pengelola (kiai) pesantren.
Lembaga pondok pesantren yang kebanyakan berada di naungan Nahdhatul
Ulama (16 Rajab 1344 H/31 Januari 1926 M) nampaknya perlu mencontoh
Jamiyyah ~Muhammadiyah (8 Dzulhijjah 1330 H/ 18 Nopember 1912 M).
Terutama, soal pengelolaan badan-badan yang berada dalam amal usahanya,
termasuk Pesantren Muhammadiyah. Sebagai organisasi yang lebih tua,
Muhammadiyah menerapkan keteraturan administrasi dan pengelolaan atas
seluruh amal usahanya. Berbeda dengan NU, badan otonomnya, tak terkecuali
pondok pesantren cenderung bergerak tanpa komando, seadanya--kalau tidak
dikatakan semaunya--, sehingga output tidak terukur.

Padahal, di era digital seperti ini, badan-badan otonom NU semestinya bisa
lebih sinergi. Tidak ada lagi, adanya alasan kendala komunikasi, dan koordinasi,
karena perkembangan teknologi informasi memudahkan semua itu. Gerak dan
arah pesantren pun dapat didiskusikan secara bersama, misalnya dalam forum
Ranting Nahdhatul Ulama tingkat desa, Majelis Wakil Cabang Nahdhatul Ulama
(MWCNU), Pengurus Wilayah Nahdhatul Ulama (PWNU), Pengurus Besar
Nahdhatul Ulama (PBNU). Selain itu, dapat pula didiskusikan di Rabitha Ma’ahid
Islamiyyah (RMI), di semua tingkatan, baik kabupaten, propinsi, maupun di
tingkat pusat. Jika, hal itu terlaksana, niscaya pesantren-pesantren di Indonesia
dapat berjalan lebih baik. Mengapa hal ini menjadi penting? Point penting atas
jawaban ini adalah dimungkinkan ke depan pesantren-pesantren tradisional yang



tidak mempunyai spesifikasi keilmuan, keahlian dan karakter tertentu tidak akan
mampu lagi bertahan lebih lama, alias gulung tikar. Alasannya, gerak modernisasi
berbanding terbalik dengan gerak inovasi pesantren tradisional. Tawaran
spesifikasi keilmuan, karakter khusus, dan deferiasi pesantren pun menjadi
identitas pesantren yang bisa dijual di masa depan. Sekaligus menjadi salah satu
strategi untuk mempertahankan pesantren dari kepunahan.

Kedua, pesantren mengembangkan interprenur. Selain terciptanya identitas-
identitas keilmuaan tertentu di pesantren, jiwa kewirausahan dan keterampilan
usaha harus dihidupkan. Praktik wirausaha di pesantren sejatinya sudah
berlangsung sejak lama di pesantren. Ada yang menumbuhkan jiwa
kewirausahaan santri melalui model penggarapan sawah, budidaya ikan,
perkebunan, koperasi pesantren, percetakan, dan pekerjaan srabutan di rumah
sang kiai, keluarga kiai, serta masyarakat sekitar. Namun, pada umumnya hal itu
dilakukan secara tradisional dan tidak semua santri dapat melakukan kegiatan
seperti itu. Alhasil, para santri setelah meninggalkan pesantren bingung apa yang
harus dikerjakan di rumah. Bekerja dibidang dakwah dan sosial agama
segmentasinya terbatas. Sementara tuntutan hidup semakin mendesak, sehingga
sebagian besar santri bekerja sebisanya. Ada yang menjadi ustad desa tanpa
penghasilan, petani, pedagang, nelayan, pelayanan tokoh, dan tidak sedikit yang
menjadi pengangguran.

Dalam konteks itu, pihak pesantren perlu segera melakukan inovasi dan
terobrosan atas interprenur deadlock yang sudah menahun itu. Kerja sama dengan
balai pelatihan dan diklat di SKPD (Satuan Kerja Pemerintah Daerah) setempat
bisa menjadi alternatif solutif. Sebut saja, melakukan MOU dengan dinas
pekerjaan sosial, dinas perkebunan, dinas perhutanan, dinas perikanan, balai
diklat, balai pelatihan dan sebagainya. Selain itu, dapat pula melakukan kerja
sama dengan perguruan tinggi, LSM, pengusaha, dan perusahaan. Terobosan dan
langkah semacam ini menjadi esensial, sehingga setelah lulus, atau keluar dari
pesantren para santri sudah mempunyai bekal wirausaha. Paling tidak, mereka
sudah mempunyai bayangan pekerjaan apa yang harus mereka tekuni, selain harus
menjadi ustad. Jika hal itu terlaksana dengan baik, bukan tidak mungkin akan ada
ribuan wirausaha muda di seantero tanah air yang berlatar belakang lulusan
pesantren. Pembudidayaan wirausaha di pesantren pun dapat dijadikan salah satu
strategi pemerintah untuk meningkatkan Pendapatan Asli Daerah (PAD), bahkan
peningkatan Indek Pembangunan Manusia (IPM). Di arena inilah pesantren,
pemerintah, pengusaha, dan LSM dapat bergandeng tangan secara sinergi untuk
saling mengisi dan melengkapi.

Ketiga, pondok pesantren tradisional mencangkok lembaga persekolahan.
Dengan bahasa lain, pesantren melegalkan sekolah umum di pondok pesantren.
Gejala pendirian sekolah di pesantren sudah banyak dilakukan di berbagai
pesantren tradisional di Indonesia. Sekadar contoh, di Pondok Pesantren Tremas
((1830 M), Pesantren Tebuireng Jombang (1899 M), Pesantren Ali Maksum
Krapyak Yogyakarta (1910 M) dan Pesantren Lirboyo Kediri (1910 M).
Pelembagaan sekolah formal, atau meretaskan sekolah umum di lingkungan
pesantren sesungguhnya menjadi kebutuhan dasar pesantren itu sendiri.
Kebutuhan ini semata-mata dikarenakan tuntutan modernisasi dan kebutuhan



kehidupan santri. Santri harus mampu beradaptasi dengan lingkungan dan
zamannya. Berdiri Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD) Taman Kanak-Kanak
(TK), Madrasah Ibtidaiyyah/ Sekolah  Dasar (MI/SD), Madrasah
Tsanawiyyah/Sekolah Menengah Pertama (MTs/SMP), Sekolah Menengah Atas/
Sekolah Menengah Kejuruan (SMS/SMK) merupakan keniscayaan.

Adanya sekolah di lingkungan pesantren akan menambah kepercayaan para
orang tua terhadap lembaga pendidikan Islam tertua ini. Orang tua, santri, dan
calon santri tidak lagi gamang, akibat ketiadaan sekolah formal di pesantren.
Tentunya tidak semua pesantren dapat mendirikan sekolah formal di lingkungan
pesantren. Tergantung tingkat kebutuhan, kemaslahatan dan kemampuan finansial
pondok pesantren. Tapi, pemahaman kiai akan pentingnya pengetahuan umum
sejajar dengan ilmu agama, dan juga dorongannya kepada para santri agar
mengakses sekolah umum merupakan kelaziman yang harus dijalankan. Dengan
demikian, alumni pesantren dapat melanjutkan studinya ke tingkat berikutnya,
baik ke perguruan tinggi agama; STAIN, IAIN, UIN, maupun ke perguruan tinggi
negeri; UNY, UGM, ITB, IPB, UI dan lain sebagainya.

Point penting lain, terkait dengan dampak positif dari pencangkokan sekolah
formal di pesantren adalah alumni pesantren yang melanjutkan ke pelbagai
perguruan tinggi disinyalir mempunyai kelebihan ganda, yakni sudah matang
dalam kecerdasan religiusitas, dan tertanam karakter baik pada dirinya. Bahkan,
H. A. Mukti Ali (1991: v) pernah mengatakan bahwa sistem pengajaran dan
pendidikan Islam di Indonesia yang paling baik adalah madrasah (sekolah) dalam
pesantren. Sistem ini dapat mengambil kebaikan sistem pengajaran madrasah dan
kebaikan sistem pendidikan pondok pesantren.

Keempat, pesantren tradisional melembagakan pesantrennya. Kefakuman
pengganti kiai perintis dan gagalnya kaderisasi kiai muda (para gus/ning) adalah
fenomena sejumlah pesantren dari masa ke masa. Gerak kemajuan dan kejumudan
pesantren juga tidak lepas dari berhasil atau gagalnya pesantren memproduksi
kiai-kiai muda. Kelemahan di sektor kaderisasi ini dapat dipecahkan dengan
melembagakan pesantren menjadi berbadan hukum, berupa yayasan Islam.
Pesantren pun tidak lagi milik pribadi, melainkan milik bersama (para pengurus
yayasan pesantren). Tak terkecuali, kewenangan penanganan pengajaran,
rekrutmen santri baru, pembangunan sarana prasarana, kelengkapan pembelajaran,
dan eksistensi pesantren. Terlembaganya pesantren ini, berakibat pada
berkurangnya otoritas personal sang kiai, melimpah pada kiai-kiai lainnya.
Bahkan, terbagi pula dengan para pengurus yayasan. Oleh karena itu, tidak semua
kiai (perintis/pewaris) mau melaksanakan kebijakan ini dengan berbagai
pertimbangan.

Efek positif kebijakan pelembagaan pesantren ini sejatinya menjadikan
pesantren lebih dinamis dan inovatif. Di samping itu, pesantren dapat lebih cepat
berkembang, karena banyak tenaga dan sumber daya manusia. Transparansi
keuangan pesantren (keuangan yang berasal dari donator) menjadi terukur.
Namun, ada pula efek negatif dari terlembaganya pesantren menjadi yayasan, di
antaranya; menurunnya militansi kepemilikan kiai (gus/ning, dan keluarga kiai)--
karena tanggung jawab keberlangsungan pesantren bukan milik personal lagi, tapi
kolektif--; pemilihan pengurus yayasan yang tidak tepat menjadikan pesantren



lamban bergerak berakibat pada lemahnya daya tahan pesantren; kekisruhan
pengurus yayasan atas ide dan gagasan pengembangan berakibat pada
ketidakterusan pesantren dan lain sebagainya. Jelasnya, keempat langkah tersebut
di atas, merupakan salah satu solusi alternatif atas telaah agregatif pasca
pencermatan dan perenungan terhadap perkembangan pesantren-pesantren
tradisional belakangan ini.

KESIMPULAN DAN SARAN
KESIMPULAN

Tradisionalisme dalam pesantren sesungguhnya merupakan jati diri
pesantren tradisional itu sendiri. Sistem penerimaan santri, sistem pembelajaran,
dan sistem pengelolaan pondok pesantren tradisional seharusnya berbasis realitas.
Sistem penerimaan santri baru idealnya dilakukan secara selektif agar dapat
mereproduksi calon-lalon kiai-cendikia, namun harus juga mengakomodir calon-
calon santri yang memiliki motifasi tinggi dengan beragam latar belakang yang
dimilikinya. Sistem pembelajaran di pondok pada umumnya terlalu egalitir dan
tidak diimbangi pengawasan, sehingga santri seolah-olah bebas menentukan
kehendak. Perkawinan model pembelajaran klasikal (modern) dan model
wetonan-sorogan (tradisional) ternyata belum mampu membentuk habitus
santri yang siap pakai di masyarakat. Pesantren tradisional harus dikelola secara
professional, termasuk akuntabilitas, dan transparansi anggaran pun harus
dikedepankan. Setidaknya, ada empat solusi artenatif agar tradisionalisme
pesantren bisa lagi bertahan di era global, yakni; 1) pesantren fokus pada keahlian
khusus; 2) pesantren mengembangkan interprenur; 3) pondok pesantren
tradisional mencangkok lembaga persekolahan; 4) pesantren tradisional
melembagakan pesantrennya.
SARAN

Agar keberadaan pesantren tradisional tetap menjadi bagian dari khasanah
sistem pendidikan dan kebudayaan keindonesiaan, diperlukan pelbagai riset multi
disiplin tentang pesantren. Hasil kajian itu diharapkan dapat menjadi jendela
informasi, sekaligus kritik-konstruktif bagi warga pesantren dari kalangan luar
pesantren. Di titik perjumpaan inilah kalangan pesantren tradisionalis memerlukan
beragam “wakaf ilmiah” tentang pesantren, muaranya agar pesantren tetap
bertahan ditengah derasnya himpitan komplesitas modernitas. Praktis, pelbagai
riset pesantren menjadi keniscayaan teretaskan.



Daftar Pustaka

Ali, Mukti. 1991. Metode Memahami Agama Islam. Jakarta: PT. Bulan Bintang.

Azra, Azyumardi. 1997. “Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan”, dalam
Nurcholish Madjid. Bilik-Bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan.
Jakarta: Paramadina.

Bawani, Imam. 1993. Tradisionalisme dalam Pendidikan Islam. Surabaya: Al-
Ikhlas.

Billah, M.M. 1985. “Pikiran Awal Pengembangan Pesantren”, dalam Pergulatan
Dunia Pesantren. Jakarta: P3M.

Lukens Bull, Ronald. 2010. Madrasa By Any Other Name Pondok, Pesantren, and
Islamic Schools in Indonesia and Larger Southeast Asian Region. Jounal

of Indonesian Islam. Surabaya: IAIN Ampel.

Hasan, M. Nasihin, 1988. “Karakter dan Fungsi Pesantren”, dalam Dinamika
Pesantren. Jakarta: P3M.

Madjid, Nurcholish. 1997. Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan.
Jakarta: Paramadina.

Wahid, Abdurrahman. 1983. Pesantren sebagai Sub Kultur. Jakarta: LP3ES.

Zarkasyi, Syukri. 1998. “Langkah Pengembangan Pesantren”, dalam Religiusitas
Iptek. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Zuhri, Saifuddin. 2012. Guruku Orang-Orang dari Pesantren. Yogyakarta: LKiS.

10



