Volume 1 Issue 1 (2020) Pages 71-84
Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran
ISSN:: 2721-1169 (Online), 2721-1150 (Print)

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM KH. ABDURRAHMAN WAHID
TENTANG MODERASI ISLAM

Bagas Mukti Nasrowi
Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTs N) 4 Magetan
email: bagmukri@gmail.com

Abstract: This scientific study describes the strategic steps to moderate Islamic education by
de-radicalizing and de-idealizing. One prominent figure who is concerned and concerned
with expressing moderate Islam is KH. Abdurrahman Wahid. His ideas and ideas deserve to
be interpreted in the perspective of Islamic education. The focus of the problem was
emphasized on Gus Dur's thoughts on Islamic education, and then formulated in a model of
deradicalization through education. The method used is a literature study with content
analysis. The results of the study found that Gus Dur's thinking had implications for Islamic
education which in its implementation was characterized by Neo-Modernist, liberation-based,
multicultural-based Islamic Education, inclusive Islamic Education, and Humanist Islamic
Education. The five approaches have supported the central structure of Islamic education
rahmatan lil 'alamin which underlies the model of de-radicalization and de-ideology of
Islamic education.

Abstrak: Kajian ilmiah ini menjelaskan tentang langkah strategis moderasi pendidikan Islam
dengan melakukan deradikalisasi dan deideologisasi. Salah satu tokoh yang inten dan
concern dalam mengeksprsikan Islam yang moderat ialah KH. Abdurrahman Wahid. Ide dan
gagasan beliau patut untuk diinterpretasikan dalam perspektif pendidikan Islam. Fokus
permasalahan ditekankan pada pemikiran Gus Dur mengenai pendidikan Islam, untuk
kemudian dirumuskan dalam suatu model deradikalisasi melalui pendidikan. Metode yang
digunakan adalah studi kepustakaan dengan analisis isi (content analysis). Hasil penelitian
menemukan bahwa pemikiran Gus Dur berimplikasi terhadap pendidikan Islam yang pada
implementasinya bercorak Pendidikan Islam berbasis Neo-Modernis, berbasis pembebasan,
berbasis multikultural, Pendidikan Islam yang inklusif, serta Pendidikan Islam humanis.
Kelima pendekatan tersebut telah menopang struktur sentral pendidikan Islam rahmatan lil
‘alamin yang mendasari model deradikalisasi dan deideologisasi pendidikan Islam.

Keywords: Moderasi, pendidikan Islam, deradikalisasi

Copyright (c) 2020 Bagas Mukti Nasrowi

Received 25 Nopember 2019, Accepted 18 Februari 2020, Published 1 Maret 2020
Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 71



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

PENDAHULUAN

Fenomena gerakanradikalisme dan terorisme berbasisagama akhir-akhir ini
menjadikeprihatinan kita semua, baik dalambidang yang mengancam stabilitas keamanan
nasional dan integrasi sosial. Seperti kejadian ledakan yang diduga bom bunuh diri terjadi di
Markas Polrestabes Medan, Sumatera Utara, pada Rabu tanggal 13 Nopember 2019." Dalam
aksi teror tersebutdapat dipastikan memakan korban, baikdiri pelakunya maupun aparat dan
warga yangtidak berdosa. Di samping itu,peristiwa tersebut jugamenimbulkan trauma
psikologis bagipara korban yang masih hidup danjuga ketakutan di kalanganmasyarakat.

Dari peristiwa tersebut ada hal yang sebenarnya tidak dapat kita lupakan saat ini
adalah terorisme itu dapat berupa aktivitas non violence (terror of mind) dan terorisme yang
berwujud aktivitas kekerasan (violence activity). Hal lainnya adalah adanya penggunaan
istilah stateof terrorism dan civil of terrorism, yang keduanya sama-sama berbahaya. Namun,
seringkali pembicaraan mengarah pada apa yang kita namakan civil terrorism, sementara state
ofterrorism tidak atau jarang dibahas oleh banyak pihak, termasuk akademisi.” Persoalan
kerentanan sosial, ekonomi, rasa kehilangan peluang politik danekspresi identitas menjadi
kekhususan dalam keagamaan, seperti ibadah dan ritual.Untuk dapat terjadi kekerasan
biasanya harus digabungkan dengan faktor-faktor lain, seperti doktrin ideologi yang
ditanamkan oleh pemimpin kharismatik, pengembangan sistem rekruitmen yang efektif, dan
organisasi yang mapan.’

Gagasan tentang perdamaian melalui agama Islam, seperti disampaikan oleh
Mohammad Abu Nimer, sebenarnya sebuah gagasan yang hendak menurunkan nilai-nilai
kedamaian dalam Islam dalam praktek hidup sehari-hari. Hanya saja semua terletak pada para
penganutnya, terutama para pemimpin agama apakah bersedia untuk mengumandangkan
perdamaian ataukah akan mengumandangkan peperangan atas nama agama.4

Sesungguhnya gagasan tentang Islam nir kekerasan, yang pernah dikemukakan oleh
Abdurrahman Wahid, Hasan Hanafi, dan Nasir Hamid Abu Zaid, memberikan penjelasan lain
bahwa Islam sebenarnya agama yang sangat mencintai perdamaian (non kekerasan).

Abdurrahman Wahid ketika itu sebagai tokoh dunia (internasional) menggagas perlunya

'https://nasional.kompas.com/read/2019/11/13/0933099 1/live-streaming-ledakan-yang-diduga-bom-di-
polrestabes-medan. Diakses pada Rabu, 13 Nopember 2019

% Ariel Heryanto, State Terorism and Democracy in Indonesia (Singapura: ISEAS, 2007), 126.

3 Mark Jergensmeyer, Religion, Globalization and Civil Society (Toronto, USA :Sage Publication, 2009),

45.
4 Mohammad Abu Nimer, Nir Kekerasan dan Bina Damai dalam Islam: Teori dan Praktek, Diterj. oleh:
Irsyad Rafsyadi dan Khairil Azhar, (Bandung: Alvabet dan Paramadina, 2010), 235-246.

72 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020


https://nasional.kompas.com/read/2019/11/13/09330991/live-streaming-ledakan-yang-diduga-bom-di-polrestabes-medan
https://nasional.kompas.com/read/2019/11/13/09330991/live-streaming-ledakan-yang-diduga-bom-di-polrestabes-medan

Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

perspektif teologi Islam yang mendorong adanya tindakan nir kekerasan. Sebagai salah satu
presiden World  Conference  Religions  and  Peace (WCRP), sekaligus
sebagaipendirilndonesian Conference Religions and Peace (ICRP), Abdurrahman Wahid
bersama Syafii Maarif, Rm. Ismartono, Rm. Mudji Sutrisno, dan beberapa lainnya berupaya
menggalang perspektif keislaman yang nir kekerasan.’

Oleh karena itu, gagasan tentang deradikalisasi agama ini ditempuh sebagai salah satu
cara penanggulangan terorisme yang bersifat non violence melalui cara represif, proses
hukum, penangkapan, penyidangan dan eksekusi dirasa kurang efektif, karena cara tersebut
kurang menyentuh pada akar permasalahan yang sesungguhnya. Cara represif dengan
pendekatan militeristik seperti penangkapan dan bahkan penembakan pelaku teror merupakan
langkah memotong aksi teror dari tengah yang dianggap oleh banyak pihak tidak efektif. Para
pelaku teror ternyata tidak juga menghentikan kekerasan, bahkan karena alasan membalaskan
dendam saudaranya yang telah dieksekusi mati oleh aparat keamanan, alasan penahanan yang
tidak sesuai prosedur, dan berbagai jenis tindakan negara atas mereka yang dituduh dan
tertangkap menjadi teroris, maka kekerasan pun bermunculan dengan kekerasan baru.
Kekerasan yang dibalas dengan kekerasan, dalam teori resolusi konflik, memang akan
memunculkan kekerasan baru. Dari hal itulah kemudiandicari metode lain untuk
menghentikan berbagai macam terorisme.°

Oleh karena itu, walaupun deradikalisasi agama dilakukan terhadap orang yang telah
mengalami radikalisasi agama seringkali hal itu tidak akan bisa menghilangkan bekas dan
dampak radikalisasi agama secara penuh. Bisa jadi hal itu hanya bersifat sementara.Hal ini
dapat dilihat dari fakta adanya pelaku teror yang merupakan alumnus deradikalisasi agama,
yaitu Abdullah Sonata dan Abu Tholut yang melakukan aksi terorisme melalui Jaringan
Anshorut Tauhid (JAT).Mereka sebelumnya merupakan anggota atau kelompok
jaringanJamaah Islamiyah pimpinanAzhari bahkan disinyalir sebelumnya merupakan alumni-
alumni perang Afganistan bersama Osamah Bin Laden.’

Salah satu tokoh Islam yang concern pada wacana-wacana humanis, pluralis dan
multikulturalis ialah KH. Abdurrahman Wahid. Gagasan-gagasan pemikiran beliau,

merupakan sebuah ikhtiar melawan kekerasan-kekerasan yang mengatasnamakan agama. Dan

5> Abdurrahman Wahid, dkk., Islam nir Kekerasan (Yogyakarta: LKiS, 2001), 45-56.
® Muhammad Nurul Huda, Aku Mantan Teroris (Bandung:Mizan, 2010), 25.
7 Bilveer Singh, Talibanization and Extremisme in Southeast Asia, (Sinngapura: ISEAS, 2007), 234.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 73



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

lewat tulisan-tulisan beliau juga bisa dilihat bagaimana kontribusinya meneguhkan Islam yang
rahmatan lil ‘alamin. Pada dekade 1970 hingga awal 1990ketika KH. Abdurrahman Wahid
muda, beliau merupakan sosok intelektulias yang konsisten menyelaraskan Islam dengan
modernitas dan pembangunan di Indonesia. KH. Abdurrahman Wahid tidak ingin
kemudian Islam dijadikan sebagai faktor yang menjadi penghambat usaha modernitas.
Melihat gagasan-gagasan yang dilontarkan KH. Abdurrahman Wahid tentang
keislaman maupun pendidikan yang bercorak rahmatan lil’alamin nampaknya sangat relevan
dengan program deradikalisasi paham keagamaan. Disinilah letak urgensi Artikel ini, penulis
mencoba menginterpretasikan dan menarik pemikiran KH. Abdurrahman Wahid tersebut
dalam perspektif pendidikan, lebih spesifik lagi dalam perspektif pendidikan Islam. Sehingga
kemudian dapat dikonseptualisasikan dalam sebuah model deradikalisasi yang memuat
kerangka pandang yang mendasar terhadap Islam, nilai-nilai, model pembelajaran, serta
lingkungan yang dapat menumbuhkan pengetahuan dan sikap toleran dengan berbagai agama,

budaya, etnis dan lain sebagainya.

DERADIKALISASI DAN DEIDEOLOGISASI PAHAM KEAGAMAAN

Deradikalisasi merupakan proses moderasi terhadap pemikiran atau ideologi para
pelaku teror maupun individu yang telah radikal, dalam bahasa lain mengembalikan
pemikiran radikal mereka kepada ideologi yang moderat.

Secara terminologi, program deradikalisasi pemahaman agama berarti menghilangkan
pemahaman yang radikal atas ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis, terutama menyangkut konsep
jihad dan perang melawan kaum kafir. Dengan demikian, deradikalisasi bukan berarti
melahirkan pemahaman baru tentang Islam, tetapi untuk meluruskan dan mengembalikan
pemahaman Islam sebagai agama yang damai.®

Tetapi belakangan ini deradikalisasi mengalami perluasaan makna, sebagaimana yang
disampaikan oleh Syamsul Arif, bahwa yang dimaksud dengan perluasan makna ialah
deradikalisasi tidak melulu dipahami sebagai proses moderasi terhadap keyakinan dan
perilaku seseorang yang sebelumnya terlibat dalam organisasi radikal, tetapi sebagai: "Deteksi
secara dini, menangkal sejak awal, dan menyasar berbagai lapisan potensial dengan beragam

bentuk dan varian yang relevan bagi masing-masing kelompok yang menjadi sasaran”.’

8 Abdullah Ahmed an-Na’im, Dekonstruksi Syariah (Yogyakarta: LKiS, 1994), 338.
o Syamsul Arifin, Studi Islam Kontemporer; Arus Radikalisasi dan Multikulturalisme di Indonesia,
(Malang: Intrans Publishing, 2015), 33.

74 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

Pemahaman kontekstual dan pembumian nilai humanitas agama akanmelahirkan aksi atau
implementasi beragama yang jauh dari aksi-aksi kekerasan, radikalisme dan terorisme. '’

Makna tidak melulu dipahami sebagai proses moderasi terhadap keyakinan dan
perilaku seseorang yang sebelumnya terlibat dalam organisasi radikal, tetapi sebagai: "Deteksi
secara dini, menangkal sejak awal, dan menyasar berbagaim lapisan potensial dengan
beragam bentuk dan varian yang relevan bagi masing-masing kelompok yang menjadi
sasaran”. Pemaknaan seperti ini mulai berkembang sehingga deradikalisasi tidak hanya
terbatas dilakukan pada bekas kombatan yang ditangkap dan dimasukkan ke penjara, tetapi
juga dapat dilakukan di berbagai ruang publik melalui berbagai media.''

Deradikalisasi bisa dilakukan dengan berbagai cara. Pendidikan perdamaian
merupakan salah satu cara yang efektif. Pendidikan ini berproses dalam pembelajaran yang
mengajarkan realitas keragaman (pluralisme) agama, ras, suku, budaya, dan bahasa yang
harus dikelola dan dihormati. Peserta didik akan dapat menjauhkan diri dari tindakan ekstrem
dan radikal, terutama yang mengatasnamakan agama. Pendidikan perdamaian (peace

education) dapat menjadi proses deradikalisasi umat beragama.

PENDIDIKAN ISLAM RAHMATAN LIL’ALAMIN DALAM PERSPEKTIF KH.
ABDURRAHMAN WAHID

Pendidikan Islam merupakan pendidikan yang berdasarkan pada ajara-ajaran Islam.
Ajaran Islam merupakan ajaran yang sempurna, tidak hanya membahas hubungan vertikal
dengan Allah SWT saja tetapi membahas juga tentang hubungan horizontal manusia dengan
manusia lain dan lingkungannya. Maka dari itu dalam penyelenggaraannya pendidikan Islam
seharusnya mampu melahirkan peserta didik yang komunikatif,bekerja sama dan peduli
terhadap sesama, tanpa melihat golongan, etnis dan ideologi yang dianut. Semua itu karena
ajaran Islam bersifat rahmatan lil’alamin, maka sebagai seorang muslim wajib menjaga
terciptanya kedamaian keharmonisan kehidupan.

Pendidikan Islam menurut KH. Abdurrahman Wahid menjadi titik balik yang harus
dijadikan pangkalan untuk merebut kembali wilayah-wilayah lain yang kini sudah lepas. Ia

menjadi tumpuan langkah strategis untuk membalikkan arus yang menggedor pintu

' Imam Mustofa, “Deradikalisasi Ajaran Agama: Urgensi, Problem dan Solusinya”, Akademika, Vol.16,
No. 2, 10
i Syamsul Arifin, Studi Islam Kontemporer .., 33.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 75



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

pertahanan umat Islam.'?

Wacana perlunya memasukan program deradikalisasi lewat pendidikan merupakan
hal yang kontekstual saat ini. Deradikalisasi dalam konteks membekali siswa dengan nilai-
nilai yang dapat membendung paham radikal. Kelompok radikal mudah melakukan
doktrinisasi terhadap mereka yang sejak awal tidak memiliki atau mempunyai nilai-
nilaikemanusiaan seperti toleransi, tolong-menolong, inklusifitas, empati dan sebagainya.
Untuk itu menjadi tugas pendidikan dari sejak dini untuk menanamkan nilai-nilai tersebut.

Pendekatan  integratif dan berkesinambungan dengan memasukkan keterlibatan
institusi pendidikan menjadi urgen karena di setiap negara memiliki karakteristik tersendiri
dalam metode penanganan masalah radikalisme dan terorisme. Di Indonesia dengan
komposisi masyarakat yang majemuk secara ras, suku,dan agama dibutuhkan penanganan
secara holistik dengan melibatkan institusi pendidikan. Hal ini disebabkan bahwa aksi
radikalisme dan terorisme di Indonesia lebih dipicu karena kekurangan pahaman masyarakat
dalam menghadapi realitas yang plural dalam berbagai aspek. Ditambah lagi dengan berbagai
faktor sosial dan politik dari luar yang menjadifrigger (pemicu) bagi aksi radikal dan
terorisme di Indonesia.

Deradikalisasi lewat institusi pendidikan dikontekskan sebagai upaya menanamkan
dan membekalipeserta didik dengan nilai-nilai luhur. pendidikan memiliki peran yang
strategis dalam proses penanaman dan transfer nilai-nilai. hal itu karena pendidikan
mempunyai fungsi melakukan integrasi sosial, yaitu menyatukan berbagai sub budayadan
mengembangkan masyarakat yang memiliki nilai-nilai bersama dalam kondisi majemuk.
Sebagaimana disebut dalam teori rekonstruksianisme, bahwa pendidikan diyakini mempunyai
peranan yang positif dalam merekonstruksi masyarakat. Masyarakat yang direkonstruksi
adalah masyarakat yang dapat hidup dalam suasan lebih mementingkan kebersamaan daripada
kepentingan individu.

Ide-ide KH. Abdurrahman Wahid bisa dianaliss dan dijadikan masukan bagi dunia
pendidikan Islam. Pada prosesnya penulis menemukan setidaknya ada empat ide beliau yang
mempengaruhi pemikiran-pemikiran politik, pendidikan dan sosial beliau. Di antaranya Islam
sebagai Etika Sosial, Pribumisasi Islam, Universalisme Islam, dan Kosmopolitanisme Islam.
Empat ide-ide dasar tersebut akan dielaborasikan dalam pembahasan terkait dengan

relevansinya terhadap Pendidikan Islam berparadigmarahmatan lil’alamin. Ada lima ciri

12 Abdurrahman Wahid, Tuhan Tidak Perlu Dibela, (Jakarta: Saufa. 2016), 63.

76 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

Pendidikan Islam berparadigma rahmatan lil’alamin yang dielaborasikan dari pemikiran
pendidikan maupun kelslaman KH. Abdurrahman Wahid, yaitu:
Pendidikan Islam berbasis Neo-Modernisme

AliranNeo-Modernis memahami ajaran dan nilai kandungan al-Qur’an dan Sunnah
dengan mempertimbangkan dan mengikutsertakan khazanah intelektual klasik di samping
mencermati kesulitan-kesulitandan kemudahan yang ditawarkan dunia teknologi modern.
Sumber rujukannya adalah al-Qur’an, Sunnah, dan khazanah klasik serta pendekatan
keilmuan yang muncul era abad ke 19 dan 20, dengan kata lain keilmuan yang muncul di era
kontemporer. =

Bagi KH. Abdurrahman Wahid pendidikan Islam haruslah memadukansesuatu yang
tradisional dan modern. Beliau berusaha menyintesiskan kedua pendidikan ini, yakni
pendidikan Islam klasik dengan pendidikan Barat modern dengan tidak melupakan esensi
ajaran Islam.'*Beliau berusaha konsisten mempertahankan nilai-nilai lama yang baik, tetapi
tetap melihat ke depan dan mengadopsi pemikiran barat modern yang sangat relevandengan
Islam sehingga dari sintesis tersebutmenghasilkan neo-modernisme untuk melihat pesan utuh
al-Qur’an."

KH. Abdurrahman Wahid paham betul bagaimana merealisasikan salah satu
kaidahushul figh yang terkenal, yaitual-muhafadzah bil gadimish-shalih wal-akhdzu bil-
jadidil ashlah, mempertahankan yang lama yang baik dan mengambil hal-hal yang baru yang
lebih baik. Kaidah inilah yang dipegang oleh Abdurrahman Wahid sebagai prinsip dalam
merekonstruksi pendidikan Islam.Kataal-Muhafazah ‘ala al-Qadim al-Salih,
menggarisbawahi adanya unsur perenialisme dan essensialisme, yang bercorak regresif dan
konservatif terhadap nilai-nilai Ilahi dan nilai-nilai insani (budaya manusia) yang telah ada
dan dibangun serta dikembangkan oleh parapemikir dan masyarakat terdahulu. Namun sikap-
sikap tersebut muncul setelah dilakukan kontekstualisasi, dalam arti mendudukkan khazanah
intelektual Muslim klasik dalam konteksnya. Sedangkan kata al-Akhzi bi al-Jadid al-Aslah

menunjukkan adanya sikap dinamis dan progresif serta sikap rekonstruktif walaupun tidak

13 Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2009),
108.

14 Greg Barton,Biografi Gus Dur The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid, (Yogyakarta: LkiS.
2006), 138.

5 Faisol, Gus Durdan Pendidikan Islam, Upaya Mengembalikan Esensi Pendidikan di Era Global,
(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 2011), 82.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 77



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

bersifat radikal. Hal-halyang dipandang relevan akan diadopsi dan dilestarikan dalam usaha
mencari alternatif lain dalam konteks pengembangan pendidikan Islam.
Pendidikan Islam Berbasis Pembebasan

Paradigma pendidikan Islam sebagai pembebas dilandasi oleh pemikiran KH.
Abdurrahman Wahid yaitu Islam sebagai etika sosial. Gagasan beliau yang berada pada ranah
Islam sebagai pembebas. Gagasan ini merupakan upaya beliau dalammembebaskan manusia
dari struktur sosial yang mengekang. KH. Abdurrahman Wahid menempatkan Islam sebagai
agama pembebasan, dalam pemaparannya beliau mengatakan bahwaPada dasarnya Islam
adalah agama pembebasan. Secara historis, ia muncul sebagai proses, betapa pun tidak
langsungnya, terhadap ketidakadilan yang terdapat di masyarakat Jazirah Arab.

Seluruh kepustakaan mengenai tradisi kenabian menunjukkan bahwa Islam adalah
sebuah agama yang membela kaum miskin, kaum yang terabaikan, dan kaum yang tak
beruntung. Al-Qur’an secara eksplisit memberikan perintah supaya memperhatikan hak-hak
fundamental mereka serta melindunginya dari segala bentuk manipulasi.'®

Seyogyanya Pendidikan Islam dalam perspektif KH. Abdurrahman Wahid, yaitu
pembelajaran yang membebaskan manusia dari belenggu-belenggu tradisionalis yang
kemudian ingin di daur ulang dengan melihat pemikiran kritis yang terlahir oleh Barat
modern. Dengan demikian akan memunculkan term pembebasan dalam pendidikan Islam
dalam koridor ajaran Islam yang harus dipahami secara komperhensif, bukan dengan
pemahaman yang parsial.'’

Dalam perspektit KH. Abdurrahman Wahid, dengan kebebasan yang dimilikinya,
manusia dapat berkembang menjadi individu yangkreatif dan produktif sehingga mampu
mengemban tugas kekhalifahan dengan baik. Bagi beliau bahwa kebebasan berpikir merupakn
filsafat hidup yang mementingkan hak-hak dasar manusia atas kehidupan.Namun, bagi beliau
yang berpandangan bahwa kebebasanberpikir merupakan suatu keniscayaan dalam Islam,
akan tetapi hal itu juga harus dalam koridor batas-batasnya, yakni menyadariketerbatasan dan
relativisme pemikiran manusia di hadapan Allah, karena tidak ada yang absolut dan kekal
kecuali Allah swt.'®

Pendidikan Islam Berbasis Multikulturalisme

1 Syaiful Arif,Humanisme Gus Dur: Pergumulan Islam dan Kemanusiaan, (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.
2016), 132.

'7 Faisol, Gus Dur dan Pendidikan Islam.., 89.

'8 Rohani Shidiq, GusDur Penggerak Dinamisasi Pendidikan Pesantren, (Yogyakarta: Istana Publishing.
2015), 81.

78 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

Gagasan menjadikan pendidikansebagai media mewujudkan masyarakat yang
multikultural sudah di rintis oleh KH. Abdurrahman Wahid. Ketika para pakar seperti John
Rawls melihat kemajemukan sebatas fakta, KH. Abdurrahman Wahid memahaminyasebagai
keharusan. Bagi beliau, keberagaman adalah rahmat yang telah digariskan Allah swt.
Menolak kemajemukan sama halnya mengingkari pemberian Ilahi. Keberagaman merupakan
kodrat manusia, KH. Abdurrahman Wahid cenderung memandang keberagaman sebagai
pemberian. Karena keberagaman adalah rahmat,beliau optimistis keberagaman akan
membawa kemaslahatan bangsa, bukan memecah bangsa.'’

Masuknya Islam di Indonesia tidak serta merta menghilangkan budaya yang telah
ada. Para penyebar Islam di segenap nusantara dapat dengan baik mengakomodasi budaya
disekitarnya untuk diramu dalam kegiatan dakwah Islam mereka. Hal ini yang menjadi cikal
bakal multikulturalisme di Indonesia. Seperti yang dikatakan oleh KH. Abdurrahman Wahid
bahwa dalam merumuskan pemahaman agama dan menginternalisasikan nilai-nilai agama,
tidak serta merta mengesampingkan budaya yang ada. Sebagaimana ide yang menjadi
trademark dari pemikirannya yaitu “Pribumisasi Islam”.Pemikiranini lahir dari hasil
pembacaan beliau terhadap realitas sejarah tentang pola penyebaran Islam di Indonesia.
Sebagai sebuah metode, pribumisasi Islam memang memiliki ranahnya sendiri. Ranah
tersebut yakni, hubungan antara Islam sebagai agama hukum, dengan kebudayaan
sebagaiupaya manusia mengolah kehidupan. Hubungan antara agama dan kebudayaan
merepresentasikanhubungan antara aturan dan perubahan. Sebuah hubungan kontradiktif yang
sering berujung pada ketegangan. Oleh karena itu, sebagai realitas konseptual, pribumisasi
Islam tidak an sich berada di ranah keagamaan, tetapi juga murni diranah kebudayaan. Pada
titik inilah hubungan agama dan budaya menggambarkan hubungan ambivalen, tetapi saling
membutuhkan. >’

Seperti yang digambarkan KH Abdurrahman Wahid mengenai Agama (Islam) dan
budaya mempunyai independensi masing-masing, tetapi keduanya mempunyai wilayah
tumpang tindih. Bisa dibandingkan dengan independensi antara filsafat dan ilmu pengetahuan.
Orang tidak dapatberfilsafat tanpa ilmu pengetahuan, tetapi tidak bisa dikatakan bahwa ilmu
pengetahuan adalah filsafat. Di antara keduanya terjadi tumpang tindih sekaligus perbedaan-

perbedaan. Agama (Islam) bersumberkan wahyu dan memiliki norma-norma sendiri. Karena

19 Benyamin F. Intan, Damai Bersama Gus Dur, (Jakarta: Kompas, 2010), 70.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 79



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

bersifat normatif, maka ia cenderung menjadi permanen. Sedangkan budaya adalah buatan
manusia. Oleh sebab itu, ia berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan cenderung
selalu berubah. Perbedaan ini tidak menghalangi kemungkinan manifestasi kehidupan
beragama dalam bentuk budaya.*'
Pendidikan Islam Inklusif

Pendidikan Islam yang merupakan sub sistem pendidikan nasional mempunyai andil
yang cukup besar dalam upaya transformasi nilai-nilai religiusitas kepada peserta didik, hal
ini harus dimulai dari umat Islam, mengingat Islam sebagai agama mayoritas. Perubahan
paradigma pendidikan Islam harus dilakukan. Hal ini dikarenakan paradigma yang selama ini
dipakai ternyata lebih membentuk manusia yang egois, tertutup (eksklusif), intoleran, dan
berorientasi pada kesalehan personal. Dalam menghadapi pluralitas masyarakat: multi etnik
dan multi religi yang dibutuhkan adalah paradigma pendidikan yang toleran, inklusif dan
berorientasi pada kesalehan sosial dengan tidak melupakan keshalehan individual.**

Inklusif adalah sikap berfikir terbuka dan menghargai perbedaan tersebut dalam
bentuk pendapat, pemikiran, etnis, tradisi budaya hingga perbedaan agama.” Pandangan
inklusif KH. Abdurrahman Wahid ditunjukkan dari sikap beliau yang menolak formalisasi,
ideologisasi, dan syari’atisasi  Islam. Menurut beliau, mereka yang terbiasa dengan
formalisasi, akan terikat kepada upaya untuk mewujudkan “sistem Islami” secara fundamental
dengan mengabaikan pluralitas masyarakat.”*

Di sisi lain, KH. Abdurrahman Wahid melihat bahwa upaya ini mudah untuk
mendorong umat Islam kepada upaya-upaya politis yang mengarah pada penafsiran tekstual
dan radikal terhadap teks-teks keagamaan. Padaakhirnya upaya tersebut menjadi legitimasi
dalam melakukan kekerasan sebagai respon terhadap resistensi masyarakat yang majemuk.

Umat Islam seyogyanya menghindari eksklusivisme dan lebih menekankan pada
agenda nasional bagi kepentingan semua kelompok masyarakat, termasuk minoritas dan non-
pribumi. Umat Islam hendaknya tidak hanya mengejar kepentingan jangka pendek dan

kepentingan Islam semata, tetapi hendaknya lebih menekankan kepada kepentingan nasional,

20 Syaiful Arif, Humanisme Gus Dur.., 102.

2l Abdurrahman Wahid, Pribumisasi Islam:Pergulatan Negara, Agama,dan Kebudayaan, (Depok:
Desantara, 2001), 117.

2 Agus Mahfud, Ilmu Pendidikan Islam Pemikiran Gus Dur, (Sleman: Nadi Pustaka, 2012), 138.

2 Achmad Junaidi, Gus Dur Presiden Kyai Indonesia; Pemikiran Nyentrik Abdurrahman Wahid dari
Pesantren Hingga Parlemen Jalanan, (Surabaya: Diantama. 2010), 25.

24 Abdurrahman Wahid, Islamku, IslaM Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat Negara Demokrasi,
(Jakarta: The Wahid Institute, 2006), xvii.

80 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

seperti usaha memperbaiki kehidupan rakyat dalam bidang ekonomi, pendidikan, politik, dan
sebagainya. Alasan KH. Abdurrahman Wahid berpendapat demikian, karena kalau kalangan
Islam hanya menekankan kepentingan sendiri yang bersifat jangka pendek, maka hal itu akan
dikhawatirkan akan sentimental (merusak) jangka panjang.” Sikap inklusifnya terlihat dari
idenya tentang universalisme Islam dalam berbagai manifestasi ajaran-ajarannya. Rangkaian
ajaran yang meliputi berbagai bidang, seperti hukum agama, keimanan, serta etika. Unsur
inilah yang sesungguhnya menampilkan kepedulian yang sangat besar kepada unsur-unsur

. . . . 2
utama dari kemanusiaan (al-insaniyyah).”

Pendidikan Islam Humanis

Pendidikan dalam prosesnya bukan hanya mentransfer ilmu semata, akan tetapi lebih
dari itu yaitu usaha untuk memanusiakan manusia. Pendidikan harus mampu memunculkan
nilai-nilai kemanusiaan dalam diri manusia yang telah dibawa dari lahir. Untuk itu
pendidikan tidak hanya berfokus pada aspek kognitif saja, akan tetapi juga pada aspek
afektif dan psikomotorik sebagai usaha untuk menginternalisasikan nilai-nilai kemanusiaan.

Humanisme merupakan salah satu tema yang menonjol dalam pikiran-pikiran KH.
Abdurrahman Wahid. Humanisme beliau adalah apresiasi terhadap hal-hal yang baik pada diri
manusia, sekaligus sebagai wujud dari ketundukan kepada Allah. Baginya, manusia
menempati kedudukan yang tinggi di alam semesta, sehingga harus mendapatkan perlakuan
yang seimbang dengan kedudukan tersebut. Individu manusia memiliki hak-hak dasar yang
tidak dapat dilanggar. Hak-hak dasar itu, yang dalam konteks lain disebut hak-hak asasi
manusia, menyangkut berbagai aspek seperti penyediaan kebutuhan pokok, perlindungan
hukum, kebebasan beragama, kebebasan berpendapat dan berserikat, perlakuan yang sama di
muka hukum.?’

Beliau menambahkan lagi dengan pernyataannya bahwa, “Agama harus
disandingkan dengan kemanusiaan. Jika tidak, ia akan menjadi senjata fundamentalistik yang

memberangus kemanusiaan”. Pernyataan ini menyiratkan kesadaran beliau akan perlunya

% Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama, dan Budaya, (Depok: Desantara, 2001), 89.
26 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan, Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan,
(Jakarta: The Wahid Institute. 2007). 3.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 81



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

kemanusiaan sebagai nilai-sandingan yang harus berdampingan dengan agama sehingga
agama tidak berbalik arah, menyerang manusia atas nama Tuhan.”®

Berdasarkan deskripsi di atas terlihat bahwa KH. Abdurrahman Wahid menemukan
ajarankemanusiaan dalam universalisme Islam. Beliau menggambarkan bahwa Islam
memiliki rasa kepedulian yang tinggi terhadap kemanusiaan dengan jaminan atas lima hak
dasar (kulliyat al-khams) manusia di dalam Magqasid al-Syari’ah. Rasa kemanusiaan dalam
Islam juga tergambarkan pada berbagai ajaran Islam tentang toleransi dan keharmonisan
sosial. Dari kelima pandangan beliau tentang deradikalisasi dan deideologisasi melalui
pendidikan islam rahmatan lil’alamin tidaklah cukup hanya dengan sebuah teori dan
pemikiran saja tapi perlu suatu implemantasi yang matang dalam pendidikan islam.
Selanjutnya agar pendidikan Islam itu betul-betul menjadi pendidikan rahmatan lil’alamin ada
beberapa syarat yang harus dipenuhi, diantaranya adalah, kebebasan, kesetaraan, keadilan,
persamaan, etika dan perdamaian. Nilai-nilai fundamental ini harus ditanamkan dalam
pendidikan Islam yang selama ini masih jauh api dari panggang. Untuk menuju pendidikan
yang rahmatan liI’alamin dibutuhkan sebuah pendidikan Islam humanis yang menghargai
pluralisme dan multikulturalisme.*’

Pelaksaaan Islam rahmatan lil’alamin membutuhkan sebuah sikap yang bijaksana
dalam mengelolanya. Yaitu sikap yang profesional, tidak mudah terpancing, tidak
emosional, tetapi tetap sabar sambil memberikan pemahaman yang lengkap tentang Islam.
Pelaksanaan Islam rahmatan lil’alamin membutuhkan rasionalitas, penguasaan diri, sabar,
terus mencari jalan keluar, persuasif, pemaaf, kasih sayang, husn al-dzann (berbaik sangka),
tasamuh (toleran), tawasuth (moderat), adil, demokratis, take and give. Karena demikian
sulitnya mengelola Islam rahmatan lil’alamin ini, maka tidaklah mengherankan jika kadang
timbul gejolakdan letupan yang menggambarkan tidak efektifnya Islam rahmatan lil’alamin.
Islam rahmatanlil’alamin tidak hanya telah membawa kemajuan dunia Islam, bahkan dunia
Eropa dan Barat. Islam rahmatan lil’alamin juga telah ditransformasikan dan dipraktikkan
dalamkehidupan bangsa yang menerima kesatuan dalam keragaman, moderasi, toleransi,
rukun dan damai.

Bertolak dari paradigma rahmatan Lil ‘alamin di atas, sudah saatnya pendidikan agama

lebih seimbang dalam hal transformasi nilai-nilai keagamaan dan moral serta juga fungsinya

2 Payaman J. Simanjuntak dkk,Gus Dur, Sang Rekonsiliator, (Jakarta: HIPSMI, 2000), 77.
28Syaiful Arif, Humanisme Gus Dur.., 280.

82 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

mentransfer ilmu agama (kognitif). Banyak pihak yang mengeluhkan bahwa pendidikan
Islam belum mampu membina akhlak peserta didik, hal ini disebabkan karena pendidikan

Islam belum dapat secara optimal melakukan transformasi nilai keagamaan dan moral.

PENUTUP

Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Pendidikan Islam rahmatan  [lil’alamin
memiliki lima unsur pengembangan dalam implementasinya yaitu; pertama pendidikan Islam
neo-modernis. Kedua, pendidikan Islam berbasis pembebasan. Ketiga, pendidikan Islam
berbasis multikulturalisme. Keempat, pendidikan Islam yang inklusif. Kelima, pendidikan
Islam yang humanis. Humanis memerupakan salah satu gagasan pokok dari konsep rahmatan
lil’alamin. Oleh karena pemikiran pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid memiliki
relevansi dengan konsep pendidikan Islamrahmatan [lil’alamin. Humanisme Islam yang
merupakan gagasan sentral beliau ditopang oleh ide-ide keislamannya yaitu universalisme

Islam, kosmopolitanisme Islam, Islam sebagai etika sosial dan pribumisasi Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah Ahmed an-Na’im, Dekonstruksi Syariah, Yogyakarta: LKiS, 1994.

Abdurrahman Wabhid, dkk., Islam nir Kekerasan Y ogyakarta: LKiS, 2001.

Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan; Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi
Kebudayaan,Jakarta: The Wahid Institute, 2007.

, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat Negara

Demokrasi,Jakarta: The Wahid Institute, 2006,

, Pergulatan Negara, Agama, dan Budaya, Depok: Desantara, 2001.

, Pribumisasi Islam: Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan,

Depok: Desantara, 2001.

, Tuhan Tidak Perlu Dibela, Jakarta: Saufa. 2016.

Achmad Junaidi, Gus Dur Presiden Kyai Indonesia; Pemikiran Nyentrik Abdurrahman
Wahid dari Pesantren hingga Parlemen Jalanan, Surabaya: Diantama. 2010.

Agus Mahfud, llmu Pendidikan Islam Pemikiran Gus Dur, Sleman: Nadi Pustaka, 2012.

Ariel Heryanto, State Terorism and Democracy in Indonesia, Singapura: ISEAS, 2007

Benyamin F. Intan, Damai Bersama Gus Dur, Jakarta: Kompas, 2010.

Bilveer Singh, Talibanization and Extremisme in Southeast Asia, Singapura: ISEAS, 2007.

David Martha, Psychology of Religion, England: Oxford, 2002.

Faisol, Gus Dur dan Pendidikan Islam, Upaya Mengembalikan Esensi Pendidikan di Era
Global,Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 2011.

Greg Barton, Biografi Gus Dur The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid,
Yogyakarta: LkiS. 2006.

* Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan IslamdariParadigma Pengembangan, Manajemen Kelembagaan,
Kurikulum hingga Strategi Pembelajaran, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,2009), 314-315.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 83



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam

Imam Mustofa, “Deradikalisasi Ajaran Agama: Urgensi, Problem dan Solusinya”, Akademika,
Vol.16, No. 2.

Ismail Raji al-Faruqy, Islamization of Knowledge, General Principles and Workplan,Lahore:
Idarah Adabaiti, 1984.

Karwadi, “Deradikalisasi Pemahaman Ajaran Islam”, Jurnal Al-Tahrir, Vol. 14, No. 1 (Mei
2014).

Khaled Abou el-Fadhl, Atas Nama Tuhan, Jakarta: Serambi, 2004.

Mark Jergensmeyer, Religion, Globalization and Civil Society, Toronto, USA :Sage
Publication, 2009.

Mohammad Abu Nimer, Nir Kekerasan dan Bina Damai dalam Islam: Teori dan Praktek,
Diterj. oleh: Irsyad Rafsyadi dan Khairil Azhar, Bandung: Alvabet dan Paramadina,
2010.

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada,
2009.

Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam dari Paradigma Pengembangan, Manajemen
Kelembagaan, Kurikulum Hingga Strategi Pembelajaran, Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada,2009.

Muhammad Nurul Huda, Aku Mantan Teroris, Bandung:Mizan, 2010.

Nanang Martono, Metode Penelitian Kualitatif: Analisis Isi dan Analisis Data Sekunder,
Jakarta: Rajawali Pers, 2010.

Payaman J. Simanjuntak dkk, Gus Dur, Sang Rekonsiliator,Jakarta: HIPSMI, 2000.

Petrus Reinhard Golose, Deradikalisasi Terorisme; Humanis, Soul Approach dan Menyentuh
Akar Rumput, Jakarta: YPKIK, 2009.

Rohani Shidiq, Gus Dur Penggerak Dinamisasi Pendidikan Pesantren,Yogyakarta: Istana
Publishing. 2015.

Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R dan D,
Bandung: Alfabeta, 2009.

Sumardi Suryabrata, Metode Penelitian, Jakarta: Rajawali Press, 1993), 87.

Syaiful Arif,Humanisme Gus Dur: Pergumulan IslamdanKemanusiaan, Yogyakarta: Ar-Ruzz
Media, 2016.

Syamsul Arifin, Studi Islam Kontemporer; Arus Radikalisasi dan Multikulturalisme di
Indonesia, Malang: Intrans Publishing, 2015.

Yusuf Qardhawi, Islam Radikal AnalisiS terhadap Radikalisme dalam Berislam dan Upaya
Pemecahannya, Terj. Hawin Murthado, Solo: Era Intermedia, 2004.

Zuly Qodir, Radikalisme Agama di Indonesia, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014.

84 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



