
Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 71 

 

Volume 1 Issue 1 (2020) Pages 71-84 

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 
ISSN:  2721-1169 (Online), 2721-1150 (Print) 

 

 

 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM KH. ABDURRAHMAN WAHID  

TENTANG MODERASI ISLAM 

 

 

Bagas Mukti Nasrowi 

Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTs N) 4 Magetan 

email: bagmukri@gmail.com 

 

Abstract: This scientific study describes the strategic steps to moderate Islamic education by 

de-radicalizing and de-idealizing. One prominent figure who is concerned and concerned 

with expressing moderate Islam is KH. Abdurrahman Wahid. His ideas and ideas deserve to 

be interpreted in the perspective of Islamic education. The focus of the problem was 

emphasized on Gus Dur's thoughts on Islamic education, and then formulated in a model of 

deradicalization through education. The method used is a literature study with content 

analysis. The results of the study found that Gus Dur's thinking had implications for Islamic 

education which in its implementation was characterized by Neo-Modernist, liberation-based, 

multicultural-based Islamic Education, inclusive Islamic Education, and Humanist Islamic 

Education. The five approaches have supported the central structure of Islamic education 

rahmatan lil 'alamin which underlies the model of de-radicalization and de-ideology of 

Islamic education. 

Abstrak: Kajian ilmiah ini menjelaskan tentang langkah strategis moderasi pendidikan Islam 

dengan melakukan deradikalisasi dan deideologisasi. Salah satu tokoh yang inten dan 

concern dalam mengeksprsikan Islam yang moderat ialah KH. Abdurrahman Wahid. Ide dan 

gagasan beliau patut untuk diinterpretasikan dalam perspektif pendidikan Islam. Fokus 

permasalahan ditekankan pada pemikiran Gus Dur mengenai pendidikan Islam, untuk 

kemudian dirumuskan dalam suatu model deradikalisasi melalui pendidikan. Metode yang 

digunakan adalah studi kepustakaan dengan analisis isi (content analysis). Hasil penelitian 

menemukan bahwa pemikiran Gus Dur berimplikasi terhadap pendidikan Islam yang pada 

implementasinya bercorak Pendidikan Islam berbasis Neo-Modernis, berbasis pembebasan, 

berbasis multikultural, Pendidikan Islam yang inklusif, serta Pendidikan Islam humanis. 

Kelima pendekatan tersebut telah menopang struktur sentral pendidikan Islam rahmatan lil 

’alamin yang mendasari model deradikalisasi dan deideologisasi pendidikan Islam.  

Keywords: Moderasi, pendidikan Islam, deradikalisasi 

 
 
 

Copyright (c) 2020  Bagas Mukti Nasrowi 

____________________________________________________________________________________ 
Received 25 Nopember 2019,  Accepted 18 Februari 2020, Published 1 Maret 2020 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

72 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

PENDAHULUAN 

Fenomena gerakanradikalisme dan terorisme berbasisagama akhir-akhir ini 

menjadikeprihatinan kita semua, baik dalambidang yang mengancam stabilitas keamanan 

nasional dan integrasi sosial. Seperti kejadian ledakan yang diduga bom bunuh diri terjadi di 

Markas Polrestabes Medan, Sumatera Utara, pada Rabu tanggal 13 Nopember 2019.
1
 Dalam 

aksi teror tersebutdapat dipastikan memakan korban, baikdiri pelakunya maupun aparat dan 

warga yangtidak berdosa. Di samping itu,peristiwa tersebut jugamenimbulkan trauma 

psikologis bagipara korban yang masih  hidup danjuga  ketakutan di kalanganmasyarakat. 

Dari peristiwa tersebut ada hal yang sebenarnya tidak dapat kita lupakan saat ini 

adalah terorisme itu dapat berupa aktivitas non violence (terror of mind) dan terorisme yang 

berwujud aktivitas kekerasan (violence activity). Hal lainnya adalah adanya penggunaan 

istilah stateof terrorism dan civil of terrorism, yang keduanya sama-sama berbahaya. Namun, 

seringkali pembicaraan mengarah pada apa yang kita namakan civil terrorism, sementara state 

ofterrorism tidak atau jarang dibahas oleh banyak pihak, termasuk akademisi.
2
 Persoalan 

kerentanan sosial, ekonomi, rasa kehilangan peluang politik danekspresi identitas menjadi 

kekhususan dalam keagamaan, seperti ibadah dan ritual.Untuk dapat terjadi kekerasan 

biasanya harus  digabungkan dengan faktor-faktor lain, seperti doktrin ideologi yang 

ditanamkan oleh pemimpin kharismatik, pengembangan sistem rekruitmen yang efektif, dan 

organisasi yang mapan.
3
 

Gagasan tentang perdamaian melalui agama Islam, seperti disampaikan oleh 

Mohammad Abu Nimer, sebenarnya sebuah gagasan yang hendak menurunkan nilai-nilai 

kedamaian dalam Islam dalam praktek hidup sehari-hari. Hanya saja semua terletak pada para 

penganutnya, terutama para pemimpin agama apakah bersedia untuk mengumandangkan 

perdamaian ataukah akan mengumandangkan peperangan atas nama agama.
4
 

Sesungguhnya gagasan tentang Islam nir kekerasan, yang pernah dikemukakan oleh 

Abdurrahman Wahid, Hasan Hanafi, dan Nasir Hamid Abu Zaid, memberikan penjelasan lain 

bahwa Islam sebenarnya agama yang sangat mencintai perdamaian (non kekerasan). 

Abdurrahman Wahid ketika itu sebagai tokoh dunia (internasional) menggagas perlunya  

                                                             

1https://nasional.kompas.com/read/2019/11/13/09330991/live-streaming-ledakan-yang-diduga-bom-di-

polrestabes-medan. Diakses pada Rabu, 13  Nopember 2019 
2 Ariel Heryanto, State Terorism and Democracy in Indonesia (Singapura: ISEAS, 2007), 126. 
3 Mark Jergensmeyer, Religion, Globalization and Civil Society (Toronto, USA :Sage Publication, 2009), 

45. 
4 Mohammad Abu Nimer, Nir Kekerasan dan Bina Damai dalam Islam: Teori dan Praktek, Diterj. oleh: 

Irsyad Rafsyadi dan Khairil Azhar, (Bandung: Alvabet dan Paramadina, 2010), 235-246. 

https://nasional.kompas.com/read/2019/11/13/09330991/live-streaming-ledakan-yang-diduga-bom-di-polrestabes-medan
https://nasional.kompas.com/read/2019/11/13/09330991/live-streaming-ledakan-yang-diduga-bom-di-polrestabes-medan


Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 73 

 

perspektif teologi Islam yang mendorong adanya tindakan nir kekerasan. Sebagai salah satu 

presiden World Conference Religions and Peace (WCRP), sekaligus 

sebagaipendiriIndonesian Conference Religions and Peace (ICRP), Abdurrahman Wahid 

bersama Syafii Maarif, Rm. Ismartono, Rm. Mudji Sutrisno, dan beberapa lainnya berupaya 

menggalang perspektif keislaman yang nir kekerasan.
5
 

Oleh karena itu, gagasan tentang deradikalisasi agama ini ditempuh sebagai salah satu 

cara penanggulangan terorisme yang bersifat non violence melalui cara represif, proses 

hukum, penangkapan, penyidangan dan eksekusi dirasa  kurang efektif,  karena  cara  tersebut 

kurang menyentuh pada akar permasalahan yang sesungguhnya. Cara represif dengan 

pendekatan militeristik seperti penangkapan dan bahkan penembakan pelaku teror merupakan 

langkah memotong aksi teror dari tengah yang dianggap oleh banyak pihak tidak efektif. Para 

pelaku teror ternyata tidak juga menghentikan kekerasan, bahkan karena alasan membalaskan 

dendam saudaranya yang telah dieksekusi mati oleh aparat keamanan, alasan penahanan yang 

tidak sesuai prosedur, dan berbagai jenis tindakan negara atas mereka yang dituduh dan 

tertangkap menjadi teroris, maka kekerasan pun bermunculan dengan kekerasan baru. 

Kekerasan yang dibalas dengan kekerasan, dalam teori resolusi konflik, memang akan 

memunculkan kekerasan baru. Dari hal itulah kemudiandicari metode lain untuk 

menghentikan berbagai macam terorisme.
6
 

  Oleh karena itu, walaupun deradikalisasi agama dilakukan terhadap orang yang telah 

mengalami radikalisasi agama seringkali hal itu tidak akan bisa menghilangkan bekas dan 

dampak radikalisasi agama secara penuh. Bisa jadi hal itu hanya bersifat sementara.Hal ini 

dapat dilihat dari fakta adanya pelaku teror yang merupakan alumnus deradikalisasi agama, 

yaitu Abdullah Sonata dan Abu Tholut yang melakukan aksi terorisme melalui Jaringan 

Anshorut Tauhid (JAT).Mereka sebelumnya merupakan anggota atau kelompok 

jaringanJamaah Islamiyah pimpinanAzhari bahkan disinyalir sebelumnya merupakan alumni-

alumni perang Afganistan bersama Osamah Bin Laden.
7
 

Salah satu tokoh Islam yang concern pada wacana-wacana humanis, pluralis dan 

multikulturalis ialah KH. Abdurrahman Wahid. Gagasan-gagasan pemikiran beliau, 

merupakan sebuah ikhtiar melawan kekerasan-kekerasan yang mengatasnamakan agama. Dan 

                                                             

5 Abdurrahman Wahid, dkk., Islam nir Kekerasan (Yogyakarta: LKiS, 2001), 45-56. 
6 Muhammad Nurul Huda, Aku Mantan Teroris (Bandung:Mizan, 2010), 25. 
7 Bilveer Singh, Talibanization and Extremisme in Southeast Asia, (Sinngapura: ISEAS, 2007), 234. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

74 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

lewat tulisan-tulisan beliau juga bisa dilihat bagaimana kontribusinya meneguhkan Islam yang 

rahmatan lil ‘alamin. Pada dekade 1970 hingga awal 1990ketika KH.  Abdurrahman Wahid 

muda, beliau merupakan sosok intelektulias yang konsisten menyelaraskan Islam  dengan 

modernitas  dan  pembangunan  di  Indonesia.  KH. Abdurrahman  Wahid  tidak ingin  

kemudian Islam dijadikan sebagai faktor yang menjadi  penghambat usaha modernitas. 

Melihat gagasan-gagasan yang dilontarkan KH. Abdurrahman Wahid tentang  

keislaman maupun pendidikan yang bercorak rahmatan lil’alamin nampaknya sangat relevan 

dengan program deradikalisasi paham keagamaan. Disinilah letak urgensi Artikel ini, penulis 

mencoba menginterpretasikan dan menarik pemikiran KH. Abdurrahman Wahid tersebut 

dalam perspektif pendidikan, lebih spesifik lagi dalam perspektif pendidikan Islam. Sehingga 

kemudian dapat dikonseptualisasikan dalam sebuah model deradikalisasi yang memuat 

kerangka pandang yang mendasar terhadap Islam, nilai-nilai, model pembelajaran, serta 

lingkungan yang dapat menumbuhkan pengetahuan dan sikap toleran dengan berbagai agama, 

budaya, etnis dan lain sebagainya. 

 

DERADIKALISASI DAN DEIDEOLOGISASI PAHAM KEAGAMAAN 

Deradikalisasi merupakan proses moderasi terhadap pemikiran atau ideologi para 

pelaku teror maupun individu yang telah radikal, dalam bahasa lain mengembalikan 

pemikiran radikal mereka kepada ideologi yang moderat. 

Secara terminologi, program deradikalisasi pemahaman agama berarti menghilangkan 

pemahaman yang radikal atas ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis, terutama menyangkut konsep 

jihad dan perang melawan kaum kafir. Dengan demikian, deradikalisasi bukan berarti 

melahirkan pemahaman baru tentang Islam, tetapi untuk  meluruskan dan mengembalikan 

pemahaman Islam sebagai agama yang damai.
8
 

Tetapi belakangan ini deradikalisasi mengalami perluasaan makna, sebagaimana yang 

disampaikan oleh Syamsul Arif, bahwa yang dimaksud dengan perluasan makna ialah 

deradikalisasi tidak melulu dipahami sebagai proses moderasi terhadap keyakinan dan 

perilaku seseorang yang sebelumnya terlibat dalam organisasi radikal, tetapi sebagai: "Deteksi 

secara dini, menangkal sejak awal, dan menyasar berbagai lapisan potensial dengan beragam 

bentuk dan varian yang relevan bagi masing-masing kelompok yang menjadi sasaran”.
9
  

                                                             

8Abdullah Ahmed an-Na’im, Dekonstruksi Syariah (Yogyakarta: LKiS, 1994), 338. 
9 Syamsul Arifin, Studi Islam Kontemporer; Arus Radikalisasi dan Multikulturalisme di Indonesia, 

(Malang: Intrans Publishing, 2015), 33.   



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 75 

 

Pemahaman kontekstual dan pembumian nilai humanitas agama akanmelahirkan aksi atau 

implementasi beragama yang jauh dari  aksi-aksi kekerasan, radikalisme dan terorisme.
10

 

Makna tidak melulu dipahami sebagai proses moderasi terhadap keyakinan dan 

perilaku seseorang yang sebelumnya terlibat dalam organisasi radikal, tetapi sebagai: "Deteksi 

secara dini, menangkal sejak awal, dan menyasar berbagaim lapisan potensial dengan 

beragam bentuk dan varian yang relevan bagi masing-masing kelompok yang menjadi 

sasaran”. Pemaknaan seperti ini mulai berkembang sehingga deradikalisasi tidak hanya 

terbatas dilakukan pada bekas kombatan yang ditangkap dan dimasukkan ke penjara, tetapi 

juga dapat dilakukan di berbagai ruang publik melalui berbagai media.
11

 

Deradikalisasi bisa dilakukan dengan berbagai cara. Pendidikan perdamaian  

merupakan salah satu cara yang efektif. Pendidikan ini berproses dalam pembelajaran yang 

mengajarkan realitas keragaman (pluralisme) agama, ras, suku, budaya, dan bahasa yang 

harus dikelola dan dihormati. Peserta didik akan dapat menjauhkan diri  dari tindakan ekstrem 

dan radikal, terutama yang mengatasnamakan agama. Pendidikan perdamaian (peace 

education) dapat menjadi proses deradikalisasi umat beragama. 

 

    PENDIDIKAN ISLAM RAHMATAN LIL’ALAMIN DALAM PERSPEKTIF KH. 

ABDURRAHMAN WAHID 

Pendidikan Islam merupakan pendidikan yang berdasarkan pada ajara-ajaran  Islam. 

Ajaran Islam merupakan ajaran yang sempurna, tidak hanya membahas  hubungan vertikal 

dengan Allah SWT saja tetapi membahas juga tentang hubungan horizontal manusia dengan 

manusia lain dan lingkungannya. Maka dari itu dalam penyelenggaraannya pendidikan Islam 

seharusnya mampu melahirkan peserta didik yang komunikatif,bekerja sama dan peduli 

terhadap sesama, tanpa melihat golongan, etnis dan ideologi yang dianut. Semua itu karena 

ajaran Islam bersifat rahmatan lil’alamin, maka sebagai seorang muslim wajib menjaga 

terciptanya kedamaian keharmonisan kehidupan. 

Pendidikan Islam menurut KH. Abdurrahman Wahid menjadi titik balik yang  harus 

dijadikan pangkalan untuk merebut kembali wilayah-wilayah lain yang kini sudah lepas. Ia 

menjadi tumpuan langkah strategis untuk membalikkan arus yang menggedor pintu 

                                                             

10 Imam Mustofa, “Deradikalisasi Ajaran Agama: Urgensi, Problem dan Solusinya”,  Akademika, Vol.16, 

No. 2, 10 
11 Syamsul Arifin, Studi Islam Kontemporer .., 33. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

76 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

pertahanan umat Islam.
12

 

Wacana perlunya memasukan program deradikalisasi lewat pendidikan  merupakan 

hal yang kontekstual saat ini. Deradikalisasi dalam konteks membekali siswa dengan nilai-

nilai yang dapat membendung paham radikal. Kelompok radikal mudah melakukan 

doktrinisasi terhadap mereka yang sejak awal tidak memiliki atau mempunyai nilai-

nilaikemanusiaan seperti toleransi, tolong-menolong, inklusifitas, empati dan sebagainya. 

Untuk itu menjadi tugas pendidikan dari sejak dini untuk menanamkan nilai-nilai tersebut. 

Pendekatan  integratif dan berkesinambungan dengan memasukkan keterlibatan  

institusi pendidikan menjadi urgen karena di setiap negara memiliki karakteristik tersendiri 

dalam metode penanganan masalah radikalisme dan terorisme. Di Indonesia dengan 

komposisi masyarakat yang majemuk secara ras, suku,dan agama dibutuhkan penanganan 

secara holistik dengan melibatkan institusi pendidikan. Hal ini disebabkan bahwa aksi 

radikalisme dan terorisme di Indonesia lebih dipicu karena kekurangan pahaman masyarakat 

dalam menghadapi realitas yang plural dalam berbagai aspek. Ditambah lagi dengan berbagai 

faktor sosial dan politik dari luar yang menjaditrigger (pemicu) bagi aksi radikal dan 

terorisme di Indonesia. 

Deradikalisasi lewat institusi pendidikan dikontekskan sebagai upaya menanamkan 

dan membekalipeserta didik dengan nilai-nilai luhur. pendidikan memiliki peran yang 

strategis dalam proses penanaman dan transfer nilai-nilai. hal itu karena pendidikan 

mempunyai fungsi melakukan integrasi sosial, yaitu menyatukan berbagai sub budayadan 

mengembangkan masyarakat yang memiliki nilai-nilai bersama dalam kondisi majemuk. 

Sebagaimana disebut dalam teori rekonstruksianisme, bahwa pendidikan diyakini mempunyai 

peranan yang positif dalam merekonstruksi masyarakat. Masyarakat yang direkonstruksi 

adalah masyarakat yang dapat hidup dalam suasan lebih mementingkan kebersamaan daripada 

kepentingan individu. 

Ide-ide KH. Abdurrahman Wahid bisa dianaliss dan dijadikan masukan bagi dunia 

pendidikan Islam. Pada prosesnya penulis menemukan setidaknya ada empat ide beliau yang 

mempengaruhi pemikiran-pemikiran politik, pendidikan dan sosial beliau. Di antaranya Islam 

sebagai Etika Sosial, Pribumisasi Islam, Universalisme Islam, dan Kosmopolitanisme Islam. 

Empat  ide-ide dasar tersebut  akan  dielaborasikan dalam pembahasan terkait dengan 

relevansinya terhadap Pendidikan Islam berparadigmarahmatan lil’alamin. Ada lima ciri 

                                                             

12 Abdurrahman Wahid, Tuhan Tidak Perlu Dibela, (Jakarta: Saufa. 2016), 63. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 77 

 

Pendidikan Islam berparadigma rahmatan lil’alamin yang dielaborasikan dari pemikiran 

pendidikan maupun  keIslaman KH.  Abdurrahman  Wahid, yaitu: 

Pendidikan Islam berbasis Neo-Modernisme 

 AliranNeo-Modernis memahami ajaran dan nilai kandungan al-Qur’an dan  Sunnah 

dengan mempertimbangkan dan mengikutsertakan khazanah intelektual klasik  di samping 

mencermati kesulitan-kesulitandan kemudahan yang ditawarkan dunia teknologi modern. 

Sumber rujukannya adalah al-Qur’an, Sunnah, dan khazanah klasik serta pendekatan 

keilmuan yang muncul era abad ke 19 dan 20, dengan kata lain keilmuan yang muncul di era 

kontemporer.
13

 

 Bagi KH. Abdurrahman Wahid pendidikan Islam haruslah memadukansesuatu yang 

tradisional dan modern. Beliau berusaha menyintesiskan kedua pendidikan ini, yakni 

pendidikan Islam klasik dengan pendidikan Barat modern dengan tidak melupakan esensi 

ajaran Islam.
14

Beliau berusaha konsisten mempertahankan nilai-nilai lama yang baik, tetapi 

tetap melihat ke depan dan mengadopsi pemikiran barat modern yang sangat relevandengan 

Islam sehingga dari sintesis tersebutmenghasilkan neo-modernisme untuk melihat pesan utuh 

al-Qur’an.15
 

 KH. Abdurrahman Wahid paham betul bagaimana merealisasikan salah satu  

kaidahushul fiqh yang terkenal, yaitual-muhafadzah bil qadimish-shalih wal-akhdzu  bil-

jadidil ashlah, mempertahankan yang lama yang baik dan mengambil hal-hal yang baru yang 

lebih baik. Kaidah inilah yang dipegang oleh Abdurrahman Wahid sebagai prinsip dalam 

merekonstruksi pendidikan Islam.Kataal-Muhafazah ‘ala al-Qadim al-Salih, 

menggarisbawahi adanya unsur perenialisme dan essensialisme, yang bercorak regresif dan 

konservatif terhadap nilai-nilai Ilahi dan nilai-nilai insani (budaya manusia) yang telah ada 

dan dibangun serta dikembangkan oleh parapemikir dan masyarakat terdahulu. Namun sikap-

sikap tersebut muncul setelah dilakukan kontekstualisasi, dalam arti mendudukkan khazanah 

intelektual Muslim klasik dalam konteksnya. Sedangkan kata al-Akhzi bi al-Jadid al-Aslah 

menunjukkan adanya sikap dinamis dan progresif serta sikap rekonstruktif walaupun tidak 

                                                             

13 Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2009), 

108. 
14 Greg Barton,Biografi Gus Dur The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid, (Yogyakarta: LkiS. 

2006), 138. 
15 Faisol, Gus Durdan Pendidikan Islam, Upaya Mengembalikan Esensi Pendidikan di Era Global, 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 2011), 82. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

78 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

bersifat radikal. Hal-halyang dipandang relevan akan diadopsi dan dilestarikan dalam usaha 

mencari alternatif lain  dalam  konteks  pengembangan  pendidikan  Islam. 

Pendidikan Islam Berbasis Pembebasan 

 Paradigma pendidikan Islam sebagai pembebas dilandasi oleh pemikiran KH. 

Abdurrahman Wahid yaitu Islam sebagai etika sosial. Gagasan beliau yang berada pada ranah 

Islam sebagai pembebas. Gagasan ini merupakan upaya beliau dalammembebaskan manusia 

dari struktur sosial yang mengekang. KH. Abdurrahman Wahid menempatkan Islam sebagai 

agama pembebasan, dalam pemaparannya beliau mengatakan bahwaPada dasarnya Islam 

adalah agama pembebasan. Secara historis, ia muncul sebagai proses, betapa pun tidak 

langsungnya, terhadap ketidakadilan yang terdapat  di masyarakat  Jazirah Arab.  

Seluruh kepustakaan mengenai tradisi kenabian menunjukkan bahwa Islam adalah 

sebuah agama yang membela kaum miskin, kaum yang terabaikan, dan kaum yang tak 

beruntung. Al-Qur’an secara eksplisit memberikan perintah supaya memperhatikan hak-hak 

fundamental mereka serta melindunginya dari segala bentuk manipulasi.
16

 

Seyogyanya Pendidikan Islam dalam perspektif KH. Abdurrahman Wahid, yaitu 

pembelajaran yang membebaskan manusia dari belenggu-belenggu tradisionalis yang 

kemudian ingin di daur ulang dengan melihat pemikiran kritis yang terlahir oleh Barat 

modern. Dengan demikian akan memunculkan term pembebasan dalam pendidikan Islam 

dalam koridor ajaran Islam yang harus dipahami secara komperhensif, bukan  dengan 

pemahaman yang parsial.
17

 

Dalam perspektif KH. Abdurrahman Wahid, dengan kebebasan yang dimilikinya, 

manusia dapat berkembang menjadi individu yangkreatif dan produktif sehingga mampu 

mengemban tugas kekhalifahan dengan baik. Bagi beliau bahwa kebebasan berpikir merupakn 

filsafat hidup yang mementingkan hak-hak dasar manusia atas kehidupan.Namun, bagi beliau 

yang berpandangan bahwa kebebasanberpikir merupakan suatu keniscayaan dalam Islam, 

akan tetapi hal itu juga harus dalam koridor batas-batasnya, yakni menyadariketerbatasan dan 

relativisme pemikiran manusia di hadapan Allah, karena tidak ada yang absolut dan kekal 

kecuali Allah swt.
18

 

Pendidikan Islam Berbasis Multikulturalisme 

                                                             

16 Syaiful Arif,Humanisme Gus Dur: Pergumulan Islam dan Kemanusiaan, (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

2016), 132. 
17 Faisol, Gus Dur dan Pendidikan Islam.., 89. 
18 Rohani Shidiq, GusDur Penggerak Dinamisasi Pendidikan Pesantren, (Yogyakarta: Istana Publishing. 

2015), 81. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 79 

 

 Gagasan menjadikan pendidikansebagai media mewujudkan masyarakat yang 

multikultural sudah di rintis oleh KH. Abdurrahman Wahid. Ketika para pakar seperti John 

Rawls melihat kemajemukan sebatas fakta, KH. Abdurrahman Wahid memahaminyasebagai 

keharusan. Bagi beliau, keberagaman adalah rahmat yang telah digariskan Allah swt. 

Menolak kemajemukan sama halnya mengingkari pemberian Ilahi. Keberagaman merupakan 

kodrat manusia, KH. Abdurrahman Wahid cenderung memandang keberagaman sebagai 

pemberian. Karena keberagaman adalah rahmat,beliau optimistis keberagaman akan 

membawa kemaslahatan bangsa, bukan memecah bangsa.
19

 

Masuknya Islam di Indonesia tidak serta merta menghilangkan budaya yang telah 

ada. Para penyebar Islam di segenap nusantara dapat dengan baik mengakomodasi budaya 

disekitarnya untuk diramu dalam kegiatan dakwah Islam mereka. Hal ini yang menjadi cikal 

bakal multikulturalisme di Indonesia. Seperti yang dikatakan oleh KH. Abdurrahman Wahid 

bahwa dalam merumuskan pemahaman agama dan menginternalisasikan nilai-nilai agama, 

tidak serta merta mengesampingkan budaya yang ada. Sebagaimana ide yang menjadi 

trademark dari pemikirannya yaitu “Pribumisasi Islam”.Pemikiranini lahir dari hasil 

pembacaan beliau terhadap realitas sejarah tentang pola penyebaran Islam di Indonesia. 

Sebagai sebuah metode, pribumisasi Islam memang memiliki ranahnya sendiri. Ranah 

tersebut yakni, hubungan antara Islam sebagai agama hukum, dengan kebudayaan 

sebagaiupaya manusia mengolah kehidupan. Hubungan antara agama dan kebudayaan 

merepresentasikanhubungan antara aturan dan perubahan. Sebuah hubungan kontradiktif yang 

sering berujung pada ketegangan. Oleh karena itu, sebagai realitas konseptual, pribumisasi 

Islam tidak an sich berada di ranah keagamaan, tetapi juga murni diranah kebudayaan. Pada 

titik inilah hubungan agama dan budaya menggambarkan hubungan ambivalen, tetapi saling 

membutuhkan.
20

 

Seperti yang digambarkan KH Abdurrahman Wahid mengenai Agama (Islam) dan 

budaya mempunyai independensi masing-masing, tetapi keduanya mempunyai wilayah 

tumpang tindih. Bisa dibandingkan dengan independensi antara filsafat dan ilmu pengetahuan. 

Orang tidak dapatberfilsafat tanpa ilmu pengetahuan, tetapi tidak bisa dikatakan bahwa ilmu 

pengetahuan adalah filsafat. Di antara keduanya terjadi tumpang tindih sekaligus perbedaan-

perbedaan. Agama (Islam) bersumberkan wahyu dan memiliki norma-norma sendiri. Karena 

                                                             

19 Benyamin F. Intan, Damai Bersama Gus Dur, (Jakarta: Kompas, 2010), 70. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

80 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

bersifat normatif, maka ia cenderung menjadi permanen. Sedangkan budaya adalah buatan 

manusia. Oleh sebab itu, ia berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan cenderung 

selalu berubah. Perbedaan ini tidak menghalangi kemungkinan manifestasi kehidupan 

beragama dalam bentuk budaya.
21

 

Pendidikan Islam Inklusif 

 Pendidikan Islam yang merupakan sub sistem pendidikan nasional mempunyai andil 

yang cukup besar dalam upaya transformasi nilai-nilai religiusitas kepada peserta didik, hal 

ini harus dimulai dari umat Islam, mengingat Islam sebagai agama mayoritas. Perubahan 

paradigma pendidikan Islam harus dilakukan. Hal ini dikarenakan paradigma yang selama ini 

dipakai ternyata lebih membentuk manusia yang egois, tertutup (eksklusif), intoleran, dan 

berorientasi pada kesalehan personal. Dalam menghadapi pluralitas masyarakat: multi etnik 

dan multi religi yang dibutuhkan adalah paradigma pendidikan yang toleran, inklusif dan 

berorientasi  pada  kesalehan sosial dengan tidak melupakan keshalehan individual.
22

 

Inklusif adalah sikap berfikir terbuka dan menghargai perbedaan tersebut dalam 

bentuk pendapat, pemikiran, etnis, tradisi budaya hingga perbedaan agama.
23

 Pandangan 

inklusif KH. Abdurrahman Wahid ditunjukkan dari sikap beliau yang menolak formalisasi, 

ideologisasi, dan syari’atisasi  Islam. Menurut beliau, mereka yang terbiasa dengan 

formalisasi, akan terikat kepada upaya untuk mewujudkan “sistem Islami” secara fundamental 

dengan mengabaikan pluralitas masyarakat.
24

 

Di  sisi  lain,  KH. Abdurrahman Wahid  melihat bahwa upaya ini mudah untuk  

mendorong umat Islam kepada upaya-upaya politis yang mengarah pada penafsiran tekstual 

dan radikal terhadap teks-teks keagamaan. Padaakhirnya upaya tersebut menjadi legitimasi 

dalam melakukan kekerasan sebagai respon terhadap resistensi masyarakat yang majemuk. 

Umat Islam seyogyanya menghindari eksklusivisme dan lebih menekankan pada 

agenda nasional bagi kepentingan semua kelompok masyarakat, termasuk minoritas dan non-

pribumi. Umat Islam hendaknya tidak hanya mengejar kepentingan jangka pendek dan 

kepentingan Islam semata, tetapi hendaknya lebih menekankan kepada kepentingan nasional, 

                                                                                                                                                                                               

20 Syaiful Arif, Humanisme Gus Dur.., 102. 
21

 Abdurrahman Wahid, Pribumisasi Islam:Pergulatan Negara, Agama,dan Kebudayaan, (Depok: 

Desantara, 2001), 117. 
22 Agus Mahfud, Ilmu Pendidikan Islam Pemikiran Gus Dur, (Sleman: Nadi Pustaka, 2012), 138. 
23 Achmad Junaidi, Gus Dur Presiden Kyai Indonesia; Pemikiran Nyentrik Abdurrahman  Wahid dari 

Pesantren Hingga Parlemen Jalanan, (Surabaya: Diantama. 2010), 25. 
24 Abdurrahman Wahid, Islamku, IslaM Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat Negara Demokrasi, 

(Jakarta: The Wahid Institute, 2006), xvii. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 81 

 

seperti usaha memperbaiki kehidupan rakyat dalam bidang ekonomi, pendidikan, politik, dan 

sebagainya. Alasan KH. Abdurrahman Wahid berpendapat demikian, karena kalau kalangan 

Islam hanya menekankan kepentingan sendiri yang bersifat jangka pendek, maka hal itu akan 

dikhawatirkan akan sentimental (merusak) jangka panjang.
25

 Sikap inklusifnya terlihat dari 

idenya tentang universalisme Islam dalam berbagai manifestasi ajaran-ajarannya. Rangkaian 

ajaran yang meliputi berbagai bidang, seperti hukum agama, keimanan, serta etika. Unsur 

inilah yang sesungguhnya menampilkan kepedulian yang sangat besar kepada unsur-unsur 

utama dari kemanusiaan (al-insaniyyah).
26

 

 

 

 

Pendidikan Islam Humanis 

Pendidikan dalam prosesnya bukan hanya mentransfer ilmu semata, akan  tetapi lebih 

dari itu yaitu usaha untuk memanusiakan manusia. Pendidikan harus mampu memunculkan 

nilai-nilai kemanusiaan dalam diri manusia yang telah dibawa dari  lahir. Untuk itu 

pendidikan tidak hanya berfokus  pada  aspek  kognitif  saja, akan tetapi juga pada aspek 

afektif dan psikomotorik sebagai usaha untuk menginternalisasikan nilai-nilai kemanusiaan. 

Humanisme merupakan salah satu tema yang menonjol dalam pikiran-pikiran KH. 

Abdurrahman Wahid. Humanisme beliau adalah apresiasi terhadap hal-hal yang baik pada diri 

manusia, sekaligus sebagai wujud dari ketundukan  kepada Allah. Baginya, manusia 

menempati kedudukan yang tinggi di alam semesta, sehingga harus mendapatkan perlakuan 

yang seimbang dengan kedudukan tersebut. Individu manusia memiliki hak-hak dasar yang 

tidak dapat dilanggar. Hak-hak dasar itu, yang dalam konteks lain disebut hak-hak asasi 

manusia, menyangkut berbagai aspek seperti penyediaan kebutuhan pokok, perlindungan 

hukum,  kebebasan beragama, kebebasan  berpendapat dan berserikat, perlakuan yang sama di 

muka hukum.
27

 

Beliau menambahkan lagi dengan pernyataannya bahwa, “Agama harus  

disandingkan dengan kemanusiaan. Jika tidak, ia akan menjadi senjata  fundamentalistik yang  

memberangus  kemanusiaan”. Pernyataan ini  menyiratkan kesadaran beliau akan perlunya 

                                                             

25 Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama, dan Budaya, (Depok: Desantara, 2001), 89. 
26Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan; Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan, 

(Jakarta: The Wahid Institute. 2007). 3. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

82 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

kemanusiaan sebagai nilai-sandingan yang harus berdampingan dengan agama sehingga 

agama tidak berbalik arah, menyerang manusia atas nama Tuhan.
28

 

Berdasarkan deskripsi di atas terlihat bahwa KH. Abdurrahman Wahid menemukan 

ajarankemanusiaan dalam universalisme Islam. Beliau menggambarkan bahwa Islam 

memiliki rasa kepedulian yang tinggi terhadap kemanusiaan dengan jaminan atas lima hak 

dasar (kulliyat al-khams) manusia di dalam Maqasid al-Syari’ah. Rasa kemanusiaan dalam 

Islam juga tergambarkan pada  berbagai  ajaran  Islam  tentang toleransi dan keharmonisan 

sosial. Dari kelima pandangan beliau tentang deradikalisasi dan deideologisasi melalui 

pendidikan islam rahmatan lil’alamin tidaklah cukup hanya dengan sebuah teori dan 

pemikiran saja tapi perlu suatu implemantasi yang matang dalam pendidikan islam. 

Selanjutnya agar pendidikan Islam itu betul-betul menjadi pendidikan rahmatan lil’alamin ada 

beberapa syarat yang harus dipenuhi, diantaranya adalah, kebebasan, kesetaraan, keadilan, 

persamaan, etika dan perdamaian. Nilai-nilai fundamental ini harus ditanamkan dalam 

pendidikan Islam yang selama ini masih jauh api dari panggang. Untuk menuju pendidikan 

yang rahmatan lil’alamin dibutuhkan sebuah pendidikan Islam humanis yang menghargai 

pluralisme dan multikulturalisme.
29

 

Pelaksaaan Islam rahmatan lil’alamin membutuhkan sebuah sikap yang  bijaksana 

dalam mengelolanya. Yaitu sikap yang profesional, tidak mudah  terpancing,  tidak 

emosional, tetapi tetap sabar sambil memberikan pemahaman yang lengkap  tentang Islam. 

Pelaksanaan Islam rahmatan lil’alamin membutuhkan rasionalitas, penguasaan diri, sabar, 

terus mencari jalan keluar,  persuasif, pemaaf, kasih sayang, husn al-dzann (berbaik sangka), 

tasamuh (toleran), tawasuth (moderat), adil, demokratis, take and give. Karena demikian 

sulitnya mengelola Islam rahmatan lil’alamin ini, maka tidaklah mengherankan jika kadang 

timbul gejolakdan letupan yang menggambarkan tidak efektifnya Islam rahmatan lil’alamin. 

Islam rahmatanlil’alamin tidak hanya telah membawa kemajuan dunia Islam, bahkan dunia 

Eropa dan Barat. Islam rahmatan lil’alamin juga telah ditransformasikan dan dipraktikkan 

dalamkehidupan bangsa yang menerima kesatuan dalam keragaman, moderasi, toleransi, 

rukun dan damai. 

Bertolak dari paradigma rahmatan Lil‘alamin di atas, sudah saatnya pendidikan agama 

lebih seimbang dalam hal transformasi nilai-nilai keagamaan dan moral serta juga fungsinya 

                                                                                                                                                                                               

27 Payaman J. Simanjuntak  dkk,Gus Dur, Sang Rekonsiliator, (Jakarta: HIPSMI, 2000), 77. 
28Syaiful Arif, Humanisme Gus Dur.., 280. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 83 

 

mentransfer  ilmu agama (kognitif). Banyak pihak yang mengeluhkan bahwa pendidikan 

Islam belum mampu membina akhlak peserta didik, hal ini disebabkan karena pendidikan 

Islam belum dapat secara optimal melakukan transformasi nilai keagamaan dan moral. 

  

 PENUTUP 

  Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Pendidikan  Islam  rahmatan  lil’alamin 

memiliki lima unsur pengembangan dalam implementasinya yaitu;  pertama pendidikan Islam 

neo-modernis. Kedua, pendidikan Islam berbasis pembebasan. Ketiga, pendidikan Islam 

berbasis multikulturalisme. Keempat, pendidikan Islam yang inklusif. Kelima, pendidikan 

Islam yang humanis. Humanis memerupakan salah satu gagasan pokok dari konsep rahmatan 

lil’alamin. Oleh karena pemikiran pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid memiliki 

relevansi dengan konsep pendidikan Islamrahmatan lil’alamin. Humanisme Islam yang 

merupakan gagasan sentral beliau ditopang oleh ide-ide keislamannya yaitu universalisme 

Islam, kosmopolitanisme Islam, Islam sebagai etika sosial dan pribumisasi Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah Ahmed an-Na’im, Dekonstruksi Syariah, Yogyakarta: LKiS, 1994. 

Abdurrahman Wahid, dkk., Islam nir Kekerasan Yogyakarta: LKiS, 2001. 

Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan; Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi 

Kebudayaan,Jakarta: The Wahid Institute, 2007. 

________________, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi,Jakarta: The Wahid Institute, 2006, 

________________, Pergulatan Negara, Agama, dan Budaya, Depok: Desantara, 2001. 

________________, Pribumisasi Islam: Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan, 

Depok: Desantara, 2001. 

________________, Tuhan Tidak Perlu Dibela, Jakarta: Saufa. 2016. 

Achmad Junaidi, Gus Dur Presiden Kyai Indonesia; Pemikiran Nyentrik Abdurrahman  

Wahid dari Pesantren hingga Parlemen Jalanan, Surabaya: Diantama. 2010. 

Agus Mahfud, Ilmu Pendidikan Islam Pemikiran Gus Dur, Sleman: Nadi Pustaka, 2012. 

Ariel Heryanto, State Terorism and Democracy in Indonesia, Singapura: ISEAS, 2007 

Benyamin F. Intan, Damai Bersama Gus Dur, Jakarta: Kompas, 2010. 

Bilveer Singh, Talibanization and Extremisme in Southeast Asia, Singapura: ISEAS, 2007. 

David Martha, Psychology of Religion, England: Oxford, 2002. 

Faisol, Gus Dur dan Pendidikan Islam, Upaya Mengembalikan Esensi Pendidikan di Era 

Global,Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 2011. 

Greg Barton, Biografi Gus Dur The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid, 

Yogyakarta: LkiS. 2006. 
                                                                                                                                                                                               

29 Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan IslamdariParadigma Pengembangan, Manajemen Kelembagaan, 

Kurikulum hingga Strategi Pembelajaran, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,2009), 314-315. 



Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam 

 

84 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

Imam Mustofa, “Deradikalisasi Ajaran Agama: Urgensi, Problem dan Solusinya”, Akademika, 

Vol.16, No. 2. 

Ismail Raji al-Faruqy, Islamization of Knowledge, General Principles and Workplan,Lahore: 

Idarah Adabaiti, 1984. 

Karwadi, “Deradikalisasi Pemahaman Ajaran Islam”, Jurnal Al-Tahrir, Vol. 14, No. 1 (Mei 

2014). 

Khaled Abou el-Fadhl, Atas Nama Tuhan, Jakarta: Serambi, 2004. 

Mark Jergensmeyer, Religion, Globalization and Civil Society, Toronto, USA :Sage 

Publication, 2009. 

Mohammad Abu Nimer, Nir Kekerasan dan Bina Damai dalam Islam: Teori dan Praktek, 

Diterj. oleh: Irsyad Rafsyadi dan Khairil Azhar, Bandung: Alvabet dan Paramadina, 

2010. 

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 

2009. 

Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam dari Paradigma Pengembangan, Manajemen 

Kelembagaan, Kurikulum Hingga Strategi Pembelajaran, Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada,2009. 

Muhammad Nurul Huda, Aku Mantan Teroris, Bandung:Mizan, 2010. 

Nanang Martono, Metode Penelitian Kualitatif: Analisis Isi dan Analisis Data Sekunder, 

Jakarta: Rajawali Pers, 2010. 

Payaman J. Simanjuntak  dkk,  Gus Dur, Sang Rekonsiliator,Jakarta: HIPSMI, 2000. 

Petrus Reinhard Golose, Deradikalisasi Terorisme; Humanis, Soul Approach dan Menyentuh 

Akar Rumput, Jakarta: YPKIK, 2009. 

Rohani Shidiq, Gus Dur Penggerak Dinamisasi Pendidikan Pesantren,Yogyakarta: Istana 

Publishing. 2015. 

Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R dan D, 

Bandung: Alfabeta, 2009. 

Sumardi Suryabrata, Metode Penelitian, Jakarta: Rajawali Press, 1993), 87. 

Syaiful Arif,Humanisme Gus Dur: Pergumulan IslamdanKemanusiaan, Yogyakarta: Ar-Ruzz 

Media, 2016. 

Syamsul Arifin, Studi Islam Kontemporer; Arus Radikalisasi dan Multikulturalisme di 

Indonesia, Malang: Intrans Publishing, 2015. 

Yusuf Qardhawi, Islam Radikal AnalisiS terhadap Radikalisme dalam Berislam dan Upaya 

Pemecahannya, Terj. Hawin Murthado, Solo: Era Intermedia, 2004. 

Zuly Qodir, Radikalisme Agama di Indonesia, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014. 

 

 

 


