......
. e
......

Mutiara

Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia
Vol. 2, No. 4, Oktober 2024

e-ISSN 3025-1028

Available at: https://jurnal.tiga-mutiara.com/index.php/jimi/index

i | o e
*, Py, peneTRit TigalMutiara -

.
.....
.........

Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan
Kalela sebagai Dasar Moderasi Beragama
bagi Masyarakat Pulau Ndao

Daud Saleh Luji
Institut Agama Kristen Negeri Kupang
E-mail: salehluji254@gmail.com

Abstract

The purpose of this article is to explain the meaning and Christian pedagogical value of
Pasue culture in the lives of the Ndao people which is the basis for religious moderation on
Ndao Island. To achieve this goal, the method used is a qualitative method with an auto
ethnographic approach. The data collection technique used was interviews with 5
community leaders. The research results show that Pasue culture is a culture that has existed
for a long time, and is practiced in the Ndao Island community (Ndao people). At a certain
time, namely before the harvest season, there is a Kalela tradition, which is a tradition of
visiting friends from one village to another bringing provisions from the harvest. The
Christian pedagogical values contained in this culture are: 1) Friendship knows no
boundaries, just as Christ called us his friends; 2) Friendship begins with a bond of promise
and promises must be steadfast; 3) Chickens are cut and blood Chicken is a symbol (of life)
that is shed for togetherness, therefore it must be maintained so that it continues to live
together; 4) Eating together is a way to sit side by side in all circumstances, regardless of
ethnic or religious differences. These teaching values are the basis for religious moderation
in the Ndao Island community or Ndao people.

Keywords: Pasue Culture; Religious Moderation; Ndao People; Christian Pedagogical
Values.

Abstrak

Tujuan dari artikel ini adalah ingin menjelaskan tentang makna dan nilai pedagogis Kristen
dari budaya Pasue dalam kehidupan orang Ndao yang menjadi dasar moderasi beragama di
Pulau Ndao. Untuk mencapai tujuan tersebut maka metode yang dipakai adalah metode
kualitatif dengan pendekatan auto etnografi. Teknik pengumpulan data yang digunakan
adalah wawancara terhadap 5 orang tokoh masyarakat. Hasil penelitian menunjukan bahwa
budaya Pasue adalah suatu budaya yang sudah lama ada, dan dilakukan dalam masyarakat
pulau Ndao (orang Ndao). Pada masa tertentu yaitu menjelang musim panen ada tradisi
Kalela yaitu tradisi saling mengunjungi antar sahabat dari satu kampung ke kampung yang
lain dengan membawa bekal hasil panen. Nilai pedagogis Kristen yang terkandung dalam
budaya ini adalah: 1) Persahabatan tidak mengenal batas wilayah sama seperti Kristus yang
menyebut kita sebagai sahabat-sahabatnya; 2) Persahabatan dimulai dengan sebuah ikatan
janji dan janji harus depang teguh; 3) Ayam dipotong dan darah ayam sebagai simbol
(kehidupan) yang ditumpahkan untuk sebuah kebersamaan karena itu harus dijaga agar tetap
hidup bersama; 4) Makan bersama sebagai cara untuk duduk berdampingan dalam segala

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 16


mailto:salehluji254@gmail.com

Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024

keadaan, tanpa melihat perbedaan suku dan agama. Nilai-nilai pengajaran tersebut menjadi
dasar moderasi beragama dalam masyarakat Pulau Ndao atau orang Ndao.

Keywords: Budaya Pasue; Moderasi Beragama; Orang Ndao; Nilai Pedagogis Kristen.

PENDAHULUAN

Masyarakat Pulau Ndao (Orang Ndao) adalah suatu kelompok masyarakat yang
hidup di Pulau paling selatan Indoesia. Secara pemerintahan pulau ini ada pada wilayah
pemerintah Kabupaten Rote Ndao. Di Pulau Ndao terdapat 4 Desa yaitu Desa Ana Rae, Desa
Mbali Lendeiki, Desa Mbiu Lombo dan Desa Ndao Nuse. Pulau ini awalnya hanya ada satu
desa yaitu desa Ndao Nuse. Pada tahun 2011 dimekarkan menjadi 5 Desa, namun satu desa
ada di Pulau Nuse sehingga di pulau Ndao hanya ada 4 desa sebagaimana tersebut di atas.
Untuk mendekatkan pelayanan maka pada 2011 pemerintah menjadikan pulau Ndao sebagai
satu kecamatan yang dimekarkan dari wilayah kecamatan Rote Barat dengan nama
kecamatan Ndao Nuse.'

Masyarakat Pulau Ndao menurut sejarah berasal dari dua suku yaitu Sabu dan suku
Rote, namun menurut cerita rakyat, yang lebih dahulu mendiami Pulau Ndao adalah orang
yang berasal dari Pulau Sabu. Itulah sebabnya budaya masyarakat Pulau Ndao lebih mirip
dengan suku Sabu, baik budaya berpakaian maupun bahasa yang dipakai dalam komonikasi
sehari-hari, walaupun secara geografi lebih dekat dengan Pulau Rote ketimbang jarak dengan
Pulau Sabu.?

Masyarakat Pulau Ndao dari segi kepercayaan terdiri dari tiga agama yaitu agama
Kristen Protestan, Agama Islam dan Agama Katolik. Pemeluk agama Islam menempati
daerah pesisir desa Ndao Nuse, sedangkan agama Kristen Protestan dan Katolik tersebar di
empat desa yang ada di Pulau Ndao. Masyarakat Pulau Ndao pertama kali menerima injil
Yesus Kristus pada tahun 1918 dimulai dengan dibukanya sekolah di Pulau Ndao pada tahun
itu oleh seorang Pendeta Belanda bernama Geisler dan seorang guru dari Delha pulau Rote.
Guru tersebut tidak saja mengajarkan pelajaran umum tetapi juga mengajarkan cerita Alkitab
dan dampaknya adalah bukan saja anak-anak yang percaya tetapi sejumlah orang tua dari
muridpun menjadi percaya kepada Yesus. Dalam perkembangannya Geisler datang lagi ke
Pulau Ndao untuk kedua kalinya bukan saja memonitor pelaksanakan pendidikan tetapi

sekaligus memimpin ibadah pertama yang di dalamnya membaptis 90 orang dewasa dan

! Daud Saleh Luji, “Eksistensi dan Pewarisan Budaya Tuku dalam Masyarakat Pulau Ndao (Orang
Ndao) Kabupaten Rote Ndao, NTT,” Paradigma: Jurnal Kajian Budaya 10, no. 3 (2020): 311-318,
https://scholarhub.ui.ac.id/paradigma/vol10/iss3/6/.

2 Gabriel Djo, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 20 Mei, 2023).

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 17



Daud Saleh Luji:
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela
sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao

anak-anak menjadi orang Kristen. Peristiwa ini menjadi tonggak sejarah lahirnya gereja
pertama kali di Pulau Ndao.?

Agama Islam baru ada di Pulau Ndao secara resmi pada tahun 1950, walaupun
kedatangan para pelaut beragama Islam dari berbagai daerah sudah ada di Pulau Ndao sejak
awal tahun 1900an. Ada yang sempat menikahi perempuan Ndao namun agam Islam belum
dilakukan secara resmi sampai tahun 1950 barulah dibangun sebuah masjid dan mulailah
berkembang sampai saat ini. Jumlah penganut muslim di Pulau Ndao sekitar 10-15% dari
penduduk Puau Ndao. Jumlah penganut agama Islam terbilang sedikit tetapi mereka adalah
orang bersaudara karena kawin mawin.*

Dengan melihat perkembangan jaman saat ini, dimana berbagai paham radikalisme
disebarkan, dan munculnya pemikiran-pemikiran yang ekslusif yang mengancam tatanam
kehidupan bermasyarakat dan memecah belah persatuan anak bangsa, maka semua daerah
di wilayah Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) berpeluang untuk mengalami
perpecahan, jika tidak ada kekuatan-kekuatan yang berasal dari budaya dan kearifan lokal
yang menjadi landasan untuk menata kehidupan bersama.’

Pulau Ndao sebagai wilayah pemukiman yang didiami oleh berbagai pemeluk agama
dengan perbedaan keyakinan, merupakan tempat yang juga berpotensi mengalami
perpecahan. Namun sampai saat ini dalam pengamatan peneliti yang juga berasal dari Pulau
Ndao bahwa masyarakatnya hidup rukun, damai dan tidak terprofokasi oleh berbagai isu
yang memecah belah masyarakat, karena mereka memiliki filosofi hidup yang berasal dari
sejumlah kearifan lokal yang disebut Pasue. Itulah sebabnya dalam artikel ini penulis ingin
menggambarkan apa kekuatan dari filosofi Pasue dalam perayaan Kalela serta nilai-nilai
pendidikan Kristen yang terdapat dalam budaya tersebut sebagai perekat kehidupan bersama

dalam masyarakat di Pulau Ndao.

METODE PENELITIAN

Metode yang dipakai dalam penelitian ini adalah metode penelitian kualitatif dengan
pendekatan auto etnografi. Penelitian kualitatif adalah penelitian yang bermaksud untuk
memahami fenomena tentang apa yang dialami oleh subyek penelitian misalnya perilaku,

persepsi, motivasi, tindakan dan lain-lain, secara holistik, dan dengan cara deskripsi dalam

3 Fransius Ledoh, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 21 Mei, 2023).

4 Muharam B, “Wawancara dengan Tokoh Agama Islam di Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 19 Juli, 2022).

5> 1da Bagus Brata, “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Bangsa,” JBS: Jurnal Bakti Saraswati
5, no. 1 (2016): 9-16, https://www.neliti.com/id/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-identitas-
bangsa.

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 18



Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024

bentuk kata-kata dan bahasa pada suatu konteks khusus yang alamiah dan dengan
memanfaatkan berbagai metode alamiah.® Sedangkan pendekatan auto etnografi adalah
penelitian budaya yang sumber informasinya tidak saja datang dari luar tetapi ada juga
sejumlah pengalaman peneliti yang dijadikan sebagai bahan kajian kemudian
dikonfirmasikan dengan nara sumber atau informan kunci. Metode ini dipilih karena ingin
mencari tahu pola pelaksanaan budaya Pasue dan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya
yang dijadikan sebagai dasar moderasi beragama bagi masyarakat yang ada di Pulau Ndao,
Kabupaten Rote Ndao Nusa Tenggara Timur.

Untuk memperoleh data penelitian maka teknik pengumpulan data yang dipakai
adalah wawancara dan observasi. Teknik wawancara yang dipakai adalah wawancara tidak
berstandar (unstandarized interview), yang dilakukan dengan bentuk pertanyaan tidak
terstruktur secara ketat untuk memberikan kemungkinan pertanyaan berkembang agar
mendapat informasi sebanyak-banyaknya, dan senantiasa diselipkan pertanyaan pancingan
untuk menggali informasi untuk memperoleh data yang lebih mendalam (probing) tentang
budaya Pasue dalam kehidupan orang Ndao.” Sedangkan pendekatan autoetnografi adalah
penulis menceritakan pengalamannya sendiri tentang budaya Pasue dan dikonfirmasikan
dengan nara sumber yang lain tentang kebenaran dan keberadaan budaya Pasue dalam
persepsi yang berbeda.

Data yang diperoleh dianalisis dengan menggunakan model interaksi data kualitatif
Miles dan Huberman,® dengan tiga tahap yakni reduksi data, display data dan kesimpulan.
Untuk memastikan kebenaran data maka dilakukan trianggulasi data agar data yang

diberikan adalah benar.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Budaya Pasue dan Perayaan Kalela dalam Masyarakat Pulau Ndao

Kata Pasue diartikan sebagai sikap rasa sayang atau atau sikap saling menyayangi
antara seorang kepada yang lain. Kata ini dipakai untuk menggambarkan hubungan
kekeluargaan ataupun persahabatan yang ditunjukan dengan sikap saling mangasihi. Kata
ini dipakai dalam berbagai situasi namun penggunaan yang paling menonjol adalah Pasue

pada perayaan Kalela.’

® Lexi J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002).

7 Ibid.

8 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif Kuantitatif dan R and D (Bandung: Alfabeta, 2014).

° Marthen Radja, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 20 Mei, 2022).

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 19



Daud Saleh Luji:
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela
sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao

Menurut Otniel Onis Sina, perayaan Kalela adalah suatu perayaan yang mana orang
saling mengunjungi antar sahabat disaat musim panen tiba. Setiap orang Ndao memiliki
sabahat di kampung tetangga, atau juga bisa bersahabat dengan warga sekampung dalam
satu desa ataupun warga dari desa lain di Pulau Ndao. Persahabatan ini dilakukan antara laki-
laki dengan laki-laki atau perempuan dengan perempuan, namun uniknya adalah
persahabatan ini melebihi hubungan saudara.'® Menjelang musim Kalela maka para sahabat
akan saling memberi kabar untuk menentukan waktu agar mereka saling mengunjungi.
Sebelum pertemuan itu terjadi masing-masing akan mempersiapkan semacam bingkisan
berupa makanan khas dari hasil panen baru yang di sebut Lappa. Lappa adalah sejenis
makanan yang berasal dari bahan shorgum (tarae). Lappa dibuat dengan beberapa tahap.
Pertama, shorgum ditumbuk dan pisahkan dari sekam dengan isinya. Kedua, Shorgum yang
sudah bersih ditumbuk lagi dan dicampur dengan kelapa yang sudah diparut. Ketiga,
shorgum tersebut dimasukan kedalam satu wadah yang diayam dari daun lontar dan dimasak.
Keempat. Shorgum yang sudah masak dijemur 2-3 hari agar kering dan siap dibawa kerumah
sahabat. Lappa yang sudah jadi bisa bertahan dalam waktu yang lama dan biasanya juga
dipakai sebagai bekal perjalanan yang jauh melintasi laut berminggu-minggu (dahulu belum
ada kapal motor orang Ndao membutuhkan waktu seminggu untuk datang ke Kupang
menggunakan perahu layar).

Lebih lanjut Otniel O. Sina mengatakan bahwa ketika Lappa sudah siap maka
pertemuan antar sahabat akan dilakukan sesuai dengan kesepakatan waktu yang telah
ditetapkan. Ketika pertemuan itu terjadi maka dua belah pihak akan tukar menukar Lappa
yang yang disebut dengan Pabhabbha Lappa. Lappa yang ditukar dibawa pulang kerumabh.
Pertemuan itu ditandai dengan makan bersama dengan masakan yang sudah disiapkan. Jika
pertemuan ini adalah pertemuan yang baru pertama kali dilakukan maka akan diadakan
perjanjian persahabatan yang ditandai dengan pemotongan seekor ayam (pamadhe manu)
dan darah ayam akan diminum oleh kedua sahabat dengan janji bahwa apapun tidak dapat
memisahkan persahabatan mereka (angalai pamadhe manu). Seusai makan mereka duduk
dan bercerita barulah mereka berpisah.

Hasil wawancara dengan Sipri Ludji bahwa ketika ia masih kecil, ayahnya punya
sahabat (angalai) dengan seorang bapak dari kampung lain, dan persahabatan itu dilakukan
sejak mereka masih bujang. Setiap tahun menjelang musim Kalela mereka saling

mengunjungi sampai satu waktu sahabat dari ayahnya merantau ke Kupang dan akhirnya

19 Otniel Onis Sina, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 20 Mei,
2022).

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 20



Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024

menetap di Niki-Niki Kabupaten Timor Tengah Selatan (TTS), dan setiap kali ayahnya
datang ke Kupang harus pergi menjenguk sahabatnya di TTS. Bahkan menurutnya bahwa
mereka sebagai anak-anak juga memiliki kedekatan karena persahabatan dari orang tua
mereka.!! Satu hal yang luar biasa dari para sahabat ini adalah mereka tidak pernah
memanggil nama secara langsung melainkan hanya memanggil dengan sapaan sahabat
(angalai), bahkan sepanjang masa hidupnya ia tidak pernah melihat perselisihan antara
ayahnya dan sahabatnya, dan jika ada perbedaan pendapat selalu dicari jalan keluar.

Menurut Yafet Kotten, ketika ia masih kecil ibunya punya seorang sahabat yang
beragama Islam. Diwaktu tertentu ia dijemput oleh seorang ibu yang adalah sahabat dari
ibundanya. Menurut Yafet, dia bisa berhari-hari tinggal di rumah sahabat orang tuanya
sampai kapan ibundanya datang menjemput baru kembali.'? Lain lagi menurut Lambertus
Bula, bahwa sahabatnya beragama Muslim dan tinggal di wilayah pesisir, sewaktu-waktu
sahabatnya mengirimkan ikan yang besar hasil tangkapannya tanpa harus membayar.'

Cerita tentang contoh persahabatan-persahabatan di atas memberikan kepada kita
sejumlah inspirasi hidup bahwa kearifan lokal menjadi pendidikan berharga dalam
menghadapi gejolak dan potensi konflik beragama yang disebarkan oleh orang-orang yang
hidup dalam fanatisme yang sempit.

Budaya Pasue dalam perayaan Kalela sekarang merupakan kekuatan besar yang
dapat menangkal bibit-bibit permusuhan dan persilihan antar umat beragama di Pulau Ndao.
Dari pemaparan di atas menujukan bahwa ada sejumlah nilai pendidikan Kristen yang dapat
dipakai sebagai best practis atau dasar berprilaku yang baik.'*

Nilai Mengasihi Tanpa Batas Wilayah dan Agama

Dalam budaya Pasue orang ndao diajarkan untuk mengasihi tidak hanya terbatas
pada keluarga dekat ataupun orang yang berasal dari tempat yang sama. Nilai kebaikan ini
sama seperti yang diajarkan dalam agama Kristen. Yesus datang ke dalam dunia tidak hanya
mencari orang yahudi tetapi untuk semua orang bahkan musuh sekalipun. Percakapan Yesus
dengan seorang perempuan Samaria menunjukan bahwa Ia mengasihi bukan saja bangsa

Yahudi tetapi juga orang non Yahudi, bahkan orang yang besar dosanya.'> Kematian Yesus

11 Siprianus Ludji, “Wawancara dengan Informan tentang Budaya Pasue” (Kupang: 30 Juli, 2023).

12 Yafet Kotten, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 12 Agustus,
2022).

13 Lambertus Bula, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 20 Juli, 2022).

14 Imanuel Nuban, Reni Triposa, dan Yonatan Alex Arifianto, “Deskripsi Pemahaman Siswa terhadap
Kedisiplinan sebagai Penanaman Nilai-nilai Kristen,” Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 2, no.
2 (2021): 221241, https://e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jan/article/view/221.

15 Daud Saleh Luji, “Gereja dan Moderasi Beragama,” Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama 2, no.
2 (2022): 47-58, https://e-journal.metrouniv.ac.id/index.php/moderatio/article/view/5649.

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 21



Daud Saleh Luji:
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela
sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao

Kristus sebagai proklamasi bagi dunia bahwa pengorbanan-Nya di atas kayu salib bukan
untuk kalangan tertentu saja, melainkan untuk semua isi dunia yang merespon atau percaya
kepada-Nya.'6
Persahabatan Dimulai dengan Sebuah Ikatan Janji

Janji adalah kesepakatan antara dua belah pihak yang harus di tepati. Dalam tradisi
Kalela, sahabat (angalai) yang pertama kali baru mulai membina persahabatan diawali
dengan mengikat janji persahabatan. Janji ini adalah sesuatu yang hanya diucapkan keluar
dari mulut seseorang, tetapi jika janji ini lahir dari hati yang tulus maka akan terus dipegang
dan tidak dapat dirusak oleh siapapun.!” Orang Ndao yang bersahabat bukan saja yang
memiliki kepercayaan yang sama tetapi juga berbeda keyakinan atau agama. Namun
demikian tidak mudah diprovokasi oleh berbagai hasutan dan ajaran-ajaran yang didasari
pada fanatisme agama yang sempit. Nilai kekuatan janji ini menjadi pembelajaran berharga
bahwa suatu kesepakatan untuk saling mengasihi (Pasue) tidak dapat dipatahan oleh apapun
juga. Dalam Alkitab (1 Samuel 20:1-43) menceritakan tentang persahabatan antar Daud dan
Yonatan yang tidak dapat dipatahkan oleh kebencian raja Saul ayah Yonathan.'® Karena itu
anak-anak harus diajarkan hidup dalam persahabatan dengan siapa saja termasuk yang
beragama lain, dan memegang teguh janji persahabatan agar tidak mudah dihasut oleh ujaran
kebencian yang akhir-akhir ini marak dilakukan oleh orang-orang yang tidak suka hidup
damai.
Perselisihan Harus Diselesaikan secara Mufakat dan Damai, Tidak Boleh Sampai Ada
Pertumpahan Darah

Dalam tradisi Pasue dan Kalela, sebagai simbol untuk mengikat janji persahabatan
maka dilakukan pemotongan ayam dan darah tersebut diminum sebagai simbol bahwa darah
adalah kehidupan, maka jika ada perselisihan tidak boleh ada pertumpahann darah karena
itu akan mengakibatkan kematian. Karena itu jika ada perselihan maka harus diupayakan
jalan damai dan dengan duduk bersama-sama dan saling membuka hati maka tidak ada

masalah yang tidak terselesaikan . Darah adalah simbol kehidupan yang ditumpahkan untuk

16 Yan Suhendra dan Susanti Embong Bulan, “Kasih Allah Akan Dunia ini: Panggilan Umat Kristen
untuk Mengasihi Indonesia (God’s Love for this World: Christians Call to Love Indonesia),” Quaerens:
Journal of Theology and Christianity Studies 3, no. 1 (2021): 51-71,
https://jurnal.widyaagape.ac.id/index.php/quaerens/article/view/34.

17 Muhammad Bagus Setyawan, “Makna Persahabatan Lirik Lagu ‘Ya Sudahlah’ Karya Bondan
Prakoso & Fade2Black (Kajian Semiotika Ferdinand de Saussure),” Dunia Komunikasi: Jurnal Ilmu
Komunikasi ~ Universitas  Mulawarman 3, mno. 1 (2013): 1-9, https://ejournal.ilkom.fisip-
unmul.ac.id/site/?p=874.

18 Mariati Barus, “Persahabatan Menurut Alkitab dan Relevansinya pada Masa Kini,” Illuminate:
Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 3, no. 1 (2020): 1-11, https://sttbaptis-medan.ac.id/e-
journal/index.php/illuminate/article/view/67.

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 22



Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024

sebuah kebersamaan karena itu harus dijaga agar tetap hidup bersama.'® Karena itu ada
bahasa simbol yang selalu disampaikan yaitu angalai pamadhe manu artinya persahabatan
yang dimuali dengan pemotongan ayam dan karena itu harus dijaga sebab betapa mahalnya
harga sebuah persahabatan yang dumulai dengan pengorbanan.

Budaya Pasue dan Kalela sudah ada jauh sebelum kekristenan dan agama ada di
pulau Ndao, tetapi makna dari simbol budaya ini walaupun tidak sama persis tetapi hampir
mirip dengan persahabatan yang dibangun Yesus dan manusia. Untuk menyelamatkan
sahabat-sahabat-Nya Yesus mengorbankan diri-Nya, darah-Nya ditumpahkan untuk
membayar harga kesalahan sahabat-sahabat-Nya. Karena itu sahabat-sahabat-Nya harus
menjaga nilai dari pengorbanan Yesus tersebut. Walaupun demikian Yesus tidak pernah
minta untuk manusia harus mengorbankan darahnya bagis sahabat-sahabatnya hanyalah
hendaklah manusia saling mengasihi sebagaiman Yeus telah mengasihi dan berkorban bagi
manusia.?’

Makan Bersama sebagai Cara untuk Duduk Berdampingan dalam Segala Keadaan,
tanpa Melihat Perbedaan Suku dan Agama

Pertemuan antar sahabat (angalai) selalu disertai dengan makanan. Pertama, ada
pertukaran makanan khas (Lappa) yang dibawa dan diberikan saat pertemuan. Makanan khas
yang adalah hasil panen baru dari kebun mereka. Ini sebagai tanda syukur atas berkat yang
mereka terima dan berkat tersebut tidak untuk diri sendiri tetapi juga bagi orang lain karena
itu berbagi sebagai bukti kepedulian terhadap sesama atas segala keadaan yang di alami.
Kedua, dalam pertemuan tersebut ada makanan yang disajikan untuk makan bersama. Hal
ini menunjukan bahwa makan bersama sebagai tanda hidup rukun dan damai tanpa melihat
perbedaan suku dan agama.?! Oleh karena itu jika suatu waktu dalam kebersamaan mereka
jika ada perbedaan pendapat ataupun salah paham yang megakibatkan persilisihan maka
makan bersama sebagai media untuk duduk bersama untuk menyelesaikan maslah tersebut.

Perjumpaan Yesus dan murid-murid di tepi pantai Tiberias setelah kebangkitan
dijelaskan bahwa Yesus menyediakan sarapan bagi murid-murid dan setelah sarapan barulah

Ia bertanya kepada Petrus tentang hal mengasihi. Walaupun Petrus telah melakukan

19 Hendrikus Primus Siu, “Nilai dan Simbol Religius Perjamuan Raya (Nado Mere) Masyarakat
Jawawawo,” Jumpa: Jurnal Masalah Pastoral 3, no. 1 (2014): 15-36,
https://ojs.stkyakobus.ac.id/index.php/jumpa/article/view/18.

20 Thuan Ong, “Memahami Konsep Penebusan dalam Hukum Taurat dan Penggenapannya dalam Diri
Yesus Kristus,” Imanuel Zai 6, no. 1 (2020): 1-7, https://ejournal.sttpk-
medan.ac.id/index.php/pondokdaud/article/view/3.

2 Normuslim, “Kerukunan Antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak Ngaju di Palangka Raya,”
Wawasan:  Jurnal  Ilmiah  Agama dan  Sosial Budaya 3, no. 1 (2018): 6790,
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jw/article/view/1268.

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 23



Daud Saleh Luji:
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela
sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao

kesalahan besar karena penyangkalannya kepada Yesus, tetapi Yesus tidak serta merta
menayakan tentang perbuatan Petrus yang telah menyakiti hati-Nya tersebut, melainkan
mempersiapkan makanan untuk sarapan bersama sebagai tanda perdamaian diantar
mereka.”?

Makan bersama dapat dijadikan sebagai media pembelajaran untuk menyelesaikan
berbagai persoalan dan persilisihan karena dengan duduk makan bersama mengingatkan
kembali pada janji persahabatan yang telah dibangun pada waktu-waktu yang telah dilewati

bersama.?

KESIMPULAN

Budaya Pasue dalam masyarakat Pulau Ndao (orang Ndao) sangat kuat sehingga
tidak dapat dirusak oleh siapa saja dengan pemikiran yang sempit atau ajaran-ajaran agama
yang datang dari oknum tertentu dengan pemikiran fanatisme yang sempit dan dangkal.
Budaya Pasue telah menjadi pegangan orang Ndao untuk hidup moderat antar pemeluk
agama baik Kristen, Islam maupun Katolik. Peluang perpecahan dapat dihalau dengan
konsep budaya Pasue yang memiliki nilai pengajaran yang tinggi yang harus terus diajarkan
kepada generasi masa kini. Nilai-nilai pengajaran dalam budaya tersebut juga memiliki
relevansi dengan ajaran agama Kristen tentang kasih, pengorbanan, kebersamaan dan
perjanjian untk hidup damai. Karena itu nilai-nilai tersebut dapat dikembangkan dalam
pembelajaran agama di sekolah sehingga anak-anak tetap menjaga kehidupan toleransi antar
umat beragama yang sudah dibangun oleh neneok moyang orang Ndao tetap terjaga dan
terpelihara sepanjang kehidupan mereka. Karena damai itu indah, damai aman dan damai itu

mendatatngkan berkat bagi semua orang yang mengalaminya.

REFERENSI

B, Muharam. “Wawancara dengan Tokoh Agama Islam di Pulau Ndao,” 2022.

Barus, Mariati. “Persahabatan Menurut Alkitab dan Relevansinya pada Masa Kini.”
Hlluminate: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 3, no. 1 (2020): 1-11.
https://sttbaptis-medan.ac.id/e-journal/index.php/illuminate/article/view/67.

Brata, Ida Bagus. “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Bangsa.” JBS: Jurnal Bakti
Saraswati 5, no. 1 (2016): 9-16.

22 Tri Subekti, “Peran Gembala sebagai Pengajar terhadap Pertumbuhan Iman Jemaat,” Redominate:
Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristiani 2, no. 1 (2021): 1-9, https://sttkerussoindonesia.ac.id/e-
journal/index.php/redominate/article/view/10.

23 Mariani Harmadi, “Metafora ‘Meja Makan’ sebagai Upaya Membangun Toleransi di Tengah
Kehidupan Masyarakat Indonesia yang Majemuk,” Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 4, no.
1 (2019): 99-110, https://sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis/article/view/193.

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 24



Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024

https://www.neliti.com/id/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-
identitas-bangsa.

Bula, Lambertus. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2022.

Djo, Gabriel. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2023.

Harmadi, Mariani. “Metafora ‘Meja Makan’ sebagai Upaya Membangun Toleransi di
Tengah Kehidupan Masyarakat Indonesia yang Majemuk.” Dunamis: Jurnal Teologi
dan Pendidikan Kristiani 4, no. 1 (2019): 99-110. https://sttintheos.ac.id/e-
journal/index.php/dunamis/article/view/193.

Kotten, Yafet. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2022.

Ledoh, Fransius. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2023.

Ludji, Siprianus. “Wawancara dengan Informan tentang Budaya Pasue,” 2023.

Luji, Daud Saleh. “Eksistensi dan Pewarisan Budaya Tuku dalam Masyarakat Pulau Ndao
(Orang Ndao) Kabupaten Rote Ndao, NTT.” Paradigma: Jurnal Kajian Budaya 10,
no. 3 (2020): 311-318. https://scholarhub.ui.ac.id/paradigma/vol10/iss3/6/.

— “Gereja dan Moderasi Beragama.” Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama 2, no. 2
(2022): 47-58. https://e-
journal.metrouniv.ac.id/index.php/moderatio/article/view/5649.

Moleong, Lexi J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002.

Normuslim. “Kerukunan Antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak Ngaju di Palangka
Raya.” Wawasan: Jurnal llmiah Agama dan Sosial Budaya 3, no. 1 (2018): 67-90.
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jw/article/view/1268.

Nuban, Imanuel, Reni Triposa, dan Yonatan Alex Arifianto. “Deskripsi Pemahaman Siswa
terhadap Kedisiplinan sebagai Penanaman Nilai-nilai Kristen.” Angelion: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2021): 221-241. https://e-
journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jan/article/view/221.

Ong, Thuan. “Memahami Konsep Penebusan dalam Hukum Taurat dan Penggenapannya
dalam Diri Yesus Kristus.” Imanuel Zai 6, no. 1 (2020): 1-7. https://ejournal.sttpk-
medan.ac.id/index.php/pondokdaud/article/view/3.

Radja, Marthen. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2022.

Setyawan, Muhammad Bagus. “Makna Persahabatan Lirik Lagu ‘Ya Sudahlah’ Karya
Bondan Prakoso & Fade2Black (Kajian Semiotika Ferdinand de Saussure).” Dunia
Komunikasi: Jurnal Ilmu Komunikasi Universitas Mulawarman 3, no. 1 (2013): 1-
9. https://ejournal.ilkom.fisip-unmul.ac.id/site/?p=874.

Sina, Otniel Onis. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2022.

Siu, Hendrikus Primus. “Nilai dan Simbol Religius Perjamuan Raya (Nado Mere)
Masyarakat Jawawawo.” Jumpa: Jurnal Masalah Pastoral 3, no. 1 (2014): 15-36.
https://ojs.stkyakobus.ac.id/index.php/jumpa/article/view/18.

Subekti, Tri. “Peran Gembala sebagai Pengajar terhadap Pertumbuhan Iman Jemaat.”
Redominate: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristiani 2, no. 1 (2021): 1-9.
https://sttkerussoindonesia.ac.id/e-journal/index.php/redominate/article/view/10.

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif Kuantitatif dan R and D. Bandung: Alfabeta, 2014.

Suhendra, Yan, dan Susanti Embong Bulan. “Kasih Allah Akan Dunia ini: Panggilan Umat
Kristen untuk Mengasihi Indonesia (God’s Love for this World: Christians Call to
Love Indonesia).” Quaerens: Journal of Theology and Christianity Studies 3, no. 1

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 25



Daud Saleh Luji:
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela
sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao

(2021): 51-71. https://jurnal.widyaagape.ac.id/index.php/quaerens/article/view/34.

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028 | 26



