
Mutiara  

Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia  
Vol. 2, No. 4, Oktober 2024   

e-ISSN 3025-1028 

Available at: https://jurnal.tiga-mutiara.com/index.php/jimi/index 

 

 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|16 

Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan 
Kalela sebagai Dasar Moderasi Beragama  

bagi Masyarakat Pulau Ndao  
 

Daud Saleh Luji  

Institut Agama Kristen Negeri Kupang 

E-mail: salehluji254@gmail.com 
  

Abstract 

The purpose of this article is to explain the meaning and Christian pedagogical value of 

Pasue culture in the lives of the Ndao people which is the basis for religious moderation on 

Ndao Island. To achieve this goal, the method used is a qualitative method with an auto 

ethnographic approach. The data collection technique used was interviews with 5 

community leaders. The research results show that Pasue culture is a culture that has existed 

for a long time, and is practiced in the Ndao Island community (Ndao people). At a certain 

time, namely before the harvest season, there is a Kalela tradition, which is a tradition of 

visiting friends from one village to another bringing provisions from the harvest. The 

Christian pedagogical values contained in this culture are: 1) Friendship knows no 

boundaries, just as Christ called us his friends; 2) Friendship begins with a bond of promise 

and promises must be steadfast; 3) Chickens are cut and blood Chicken is a symbol (of life) 

that is shed for togetherness, therefore it must be maintained so that it continues to live 

together; 4) Eating together is a way to sit side by side in all circumstances, regardless of 

ethnic or religious differences. These teaching values are the basis for religious moderation 

in the Ndao Island community or Ndao people. 

 

Keywords: Pasue Culture; Religious Moderation; Ndao People; Christian Pedagogical 

Values. 

 

Abstrak 

Tujuan dari artikel ini adalah ingin menjelaskan tentang makna dan nilai pedagogis Kristen 

dari budaya Pasue dalam kehidupan orang Ndao yang menjadi dasar moderasi beragama di 

Pulau Ndao. Untuk mencapai tujuan tersebut maka metode yang dipakai adalah metode 

kualitatif dengan pendekatan auto etnografi. Teknik pengumpulan data yang digunakan 

adalah wawancara terhadap 5 orang tokoh masyarakat. Hasil penelitian menunjukan bahwa 

budaya Pasue adalah suatu budaya yang sudah lama ada, dan dilakukan dalam masyarakat 

pulau Ndao (orang Ndao). Pada masa tertentu yaitu menjelang musim panen ada tradisi 

Kalela yaitu tradisi saling mengunjungi antar sahabat dari satu kampung ke kampung yang 

lain dengan membawa bekal hasil panen. Nilai pedagogis Kristen yang terkandung dalam 

budaya ini adalah: 1) Persahabatan tidak mengenal batas wilayah sama seperti Kristus yang 

menyebut kita sebagai sahabat-sahabatnya; 2) Persahabatan dimulai dengan sebuah ikatan 

janji dan janji harus depang teguh; 3) Ayam dipotong dan darah ayam sebagai simbol 

(kehidupan) yang ditumpahkan untuk sebuah kebersamaan karena itu harus dijaga  agar tetap 

hidup bersama; 4) Makan bersama sebagai cara untuk duduk berdampingan dalam segala 

mailto:salehluji254@gmail.com


Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|17 

keadaan, tanpa melihat perbedaan suku dan agama. Nilai-nilai pengajaran tersebut menjadi 

dasar moderasi beragama dalam masyarakat Pulau Ndao atau orang Ndao.  

 

Keywords: Budaya Pasue; Moderasi Beragama; Orang Ndao; Nilai Pedagogis Kristen.  

 

PENDAHULUAN  

Masyarakat Pulau Ndao (Orang Ndao) adalah suatu kelompok masyarakat yang 

hidup di Pulau paling selatan Indoesia. Secara pemerintahan pulau ini ada pada wilayah 

pemerintah Kabupaten Rote Ndao. Di Pulau Ndao terdapat 4 Desa yaitu Desa Ana Rae, Desa 

Mbali Lendeiki, Desa Mbiu Lombo dan Desa Ndao Nuse. Pulau ini awalnya hanya ada satu 

desa yaitu desa Ndao Nuse. Pada tahun 2011 dimekarkan menjadi 5 Desa, namun satu desa 

ada di Pulau Nuse sehingga di pulau Ndao hanya ada 4 desa sebagaimana tersebut di atas. 

Untuk mendekatkan pelayanan maka pada 2011 pemerintah menjadikan pulau Ndao sebagai 

satu kecamatan yang dimekarkan dari wilayah kecamatan Rote Barat dengan nama 

kecamatan Ndao Nuse.1 

Masyarakat Pulau Ndao menurut sejarah berasal dari dua suku yaitu Sabu dan suku 

Rote, namun menurut cerita rakyat, yang lebih dahulu mendiami Pulau Ndao adalah orang 

yang berasal dari Pulau Sabu. Itulah sebabnya budaya masyarakat Pulau Ndao lebih mirip 

dengan suku Sabu, baik budaya berpakaian maupun bahasa yang dipakai dalam komonikasi 

sehari-hari, walaupun secara geografi lebih dekat dengan Pulau Rote ketimbang jarak dengan 

Pulau Sabu.2 

Masyarakat Pulau Ndao dari segi kepercayaan terdiri dari tiga agama yaitu agama 

Kristen Protestan, Agama Islam dan Agama Katolik. Pemeluk agama Islam menempati 

daerah pesisir desa Ndao Nuse, sedangkan agama Kristen Protestan dan Katolik tersebar di 

empat desa yang ada di Pulau Ndao. Masyarakat Pulau Ndao pertama kali menerima injil 

Yesus Kristus pada tahun 1918 dimulai dengan dibukanya sekolah di Pulau Ndao pada tahun 

itu oleh seorang Pendeta Belanda bernama Geisler dan seorang guru dari Delha pulau Rote. 

Guru tersebut tidak saja mengajarkan pelajaran umum tetapi juga mengajarkan cerita Alkitab 

dan  dampaknya adalah bukan saja anak-anak yang percaya tetapi sejumlah orang tua dari 

muridpun menjadi percaya kepada Yesus. Dalam perkembangannya Geisler datang lagi ke 

Pulau Ndao untuk kedua kalinya bukan saja memonitor pelaksanakan pendidikan tetapi 

sekaligus memimpin ibadah pertama yang di dalamnya membaptis 90 orang dewasa dan 

 
1 Daud Saleh Luji, “Eksistensi dan Pewarisan Budaya Tuku dalam Masyarakat Pulau Ndao (Orang 

Ndao) Kabupaten Rote Ndao, NTT,” Paradigma: Jurnal Kajian Budaya 10, no. 3 (2020): 311–318, 

https://scholarhub.ui.ac.id/paradigma/vol10/iss3/6/. 
2 Gabriel Djo, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 20 Mei, 2023). 



Daud Saleh Luji:  
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela  

sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|18 

anak-anak menjadi orang Kristen. Peristiwa ini menjadi tonggak sejarah lahirnya gereja 

pertama kali di Pulau Ndao.3 

Agama Islam baru ada di Pulau Ndao secara resmi pada tahun 1950, walaupun 

kedatangan para pelaut beragama Islam dari berbagai daerah sudah ada di Pulau Ndao sejak 

awal tahun 1900an. Ada yang sempat menikahi perempuan Ndao namun agam Islam belum  

dilakukan secara resmi sampai tahun 1950 barulah dibangun sebuah masjid dan mulailah 

berkembang sampai saat ini. Jumlah penganut muslim di Pulau Ndao sekitar 10-15% dari 

penduduk Puau Ndao. Jumlah penganut agama Islam terbilang sedikit tetapi mereka adalah 

orang bersaudara karena kawin mawin.4 

Dengan melihat perkembangan jaman saat ini, dimana berbagai paham radikalisme 

disebarkan, dan munculnya pemikiran-pemikiran yang ekslusif yang mengancam tatanam 

kehidupan bermasyarakat dan memecah belah persatuan anak bangsa, maka semua daerah 

di wilayah Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) berpeluang untuk mengalami 

perpecahan, jika tidak ada kekuatan-kekuatan yang berasal dari budaya dan kearifan lokal 

yang menjadi landasan untuk menata kehidupan bersama.5 

Pulau Ndao sebagai wilayah pemukiman yang didiami oleh berbagai pemeluk agama 

dengan perbedaan keyakinan, merupakan tempat yang juga berpotensi mengalami 

perpecahan. Namun sampai saat ini dalam pengamatan peneliti yang juga berasal dari Pulau 

Ndao bahwa masyarakatnya hidup rukun, damai dan tidak terprofokasi oleh berbagai isu 

yang memecah belah masyarakat, karena mereka memiliki filosofi hidup yang berasal dari 

sejumlah kearifan lokal yang disebut Pasue. Itulah sebabnya dalam artikel ini penulis ingin 

menggambarkan apa kekuatan dari filosofi Pasue dalam perayaan Kalela serta nilai-nilai 

pendidikan Kristen yang terdapat dalam budaya tersebut sebagai perekat kehidupan bersama 

dalam masyarakat di Pulau Ndao.  

   

METODE PENELITIAN 

Metode yang dipakai dalam penelitian ini adalah metode penelitian kualitatif dengan 

pendekatan auto etnografi. Penelitian kualitatif adalah penelitian yang bermaksud untuk 

memahami fenomena tentang apa yang dialami  oleh subyek penelitian misalnya perilaku, 

persepsi, motivasi, tindakan dan lain-lain, secara holistik, dan dengan cara deskripsi dalam 

 
3 Fransius Ledoh, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 21 Mei, 2023). 
4 Muharam B, “Wawancara dengan Tokoh Agama Islam di Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 19 Juli, 2022). 
5 Ida Bagus Brata, “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Bangsa,” JBS: Jurnal Bakti Saraswati 

5, no. 1 (2016): 9–16, https://www.neliti.com/id/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-identitas-

bangsa. 



Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|19 

bentuk kata-kata dan bahasa pada suatu konteks khusus yang alamiah dan dengan 

memanfaatkan berbagai metode alamiah.6 Sedangkan pendekatan auto etnografi adalah 

penelitian budaya yang sumber informasinya tidak saja datang dari luar tetapi ada juga 

sejumlah pengalaman peneliti yang dijadikan sebagai bahan kajian kemudian 

dikonfirmasikan dengan nara sumber atau informan kunci. Metode ini dipilih karena ingin 

mencari tahu pola pelaksanaan budaya Pasue dan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya 

yang dijadikan sebagai dasar moderasi beragama bagi masyarakat yang ada di Pulau Ndao, 

Kabupaten Rote Ndao Nusa Tenggara Timur.  

Untuk memperoleh data penelitian maka teknik pengumpulan data yang dipakai 

adalah wawancara dan observasi. Teknik wawancara yang dipakai adalah wawancara tidak 

berstandar (unstandarized interview), yang dilakukan dengan bentuk pertanyaan tidak 

terstruktur secara ketat untuk memberikan kemungkinan pertanyaan berkembang agar 

mendapat informasi sebanyak-banyaknya, dan senantiasa diselipkan pertanyaan pancingan 

untuk menggali informasi untuk memperoleh data yang lebih mendalam (probing) tentang 

budaya Pasue dalam kehidupan orang Ndao.7 Sedangkan pendekatan autoetnografi adalah 

penulis menceritakan pengalamannya sendiri tentang budaya Pasue dan dikonfirmasikan 

dengan nara sumber yang lain tentang kebenaran dan keberadaan budaya Pasue dalam 

persepsi yang berbeda.  

Data yang diperoleh dianalisis dengan menggunakan model interaksi data kualitatif 

Miles dan Huberman,8 dengan tiga tahap yakni reduksi data, display data dan kesimpulan. 

Untuk memastikan kebenaran data maka dilakukan trianggulasi data agar data yang 

diberikan adalah benar.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Budaya Pasue dan Perayaan Kalela dalam Masyarakat Pulau Ndao   

Kata Pasue diartikan sebagai sikap rasa sayang atau atau sikap saling menyayangi 

antara seorang kepada yang lain. Kata ini dipakai untuk menggambarkan hubungan 

kekeluargaan ataupun persahabatan yang ditunjukan dengan sikap saling mangasihi. Kata 

ini dipakai dalam berbagai situasi namun penggunaan yang paling menonjol adalah Pasue 

pada perayaan Kalela.9 

 
6 Lexi J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002). 
7 Ibid. 
8 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif Kuantitatif dan R and D (Bandung: Alfabeta, 2014). 
9 Marthen Radja, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 20 Mei, 2022). 



Daud Saleh Luji:  
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela  

sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|20 

Menurut Otniel Onis Sina, perayaan Kalela adalah suatu perayaan yang mana orang 

saling mengunjungi antar sahabat disaat musim panen tiba. Setiap orang Ndao memiliki 

sabahat di kampung tetangga, atau juga bisa bersahabat dengan warga sekampung dalam 

satu desa ataupun warga dari desa lain di Pulau Ndao. Persahabatan ini dilakukan antara laki-

laki dengan laki-laki atau perempuan dengan perempuan, namun uniknya adalah 

persahabatan ini melebihi hubungan saudara.10 Menjelang musim Kalela maka para sahabat 

akan saling memberi kabar untuk menentukan waktu agar mereka saling mengunjungi. 

Sebelum pertemuan itu terjadi masing-masing akan mempersiapkan semacam bingkisan 

berupa makanan khas dari hasil panen baru yang di sebut Lappa. Lappa adalah sejenis 

makanan yang berasal dari bahan shorgum (tarae). Lappa dibuat dengan beberapa tahap. 

Pertama, shorgum ditumbuk dan pisahkan dari sekam dengan isinya.  Kedua, Shorgum yang 

sudah bersih ditumbuk lagi dan dicampur dengan kelapa yang sudah diparut. Ketiga, 

shorgum tersebut dimasukan kedalam satu wadah yang diayam dari daun lontar dan dimasak. 

Keempat. Shorgum yang sudah masak dijemur 2-3 hari agar kering dan siap dibawa kerumah 

sahabat. Lappa yang sudah jadi bisa bertahan dalam waktu yang lama dan biasanya juga 

dipakai sebagai bekal perjalanan yang jauh melintasi laut berminggu-minggu (dahulu belum 

ada kapal motor orang Ndao membutuhkan waktu seminggu untuk datang ke Kupang 

menggunakan perahu layar).  

Lebih lanjut Otniel O. Sina mengatakan bahwa ketika Lappa sudah siap maka 

pertemuan antar sahabat akan dilakukan sesuai dengan kesepakatan waktu yang telah 

ditetapkan. Ketika pertemuan itu terjadi maka dua belah pihak akan tukar menukar Lappa 

yang yang disebut dengan Pabhabbha Lappa. Lappa yang ditukar dibawa pulang kerumah. 

Pertemuan itu ditandai dengan makan bersama dengan masakan yang sudah disiapkan. Jika 

pertemuan ini adalah pertemuan yang baru pertama kali dilakukan maka akan diadakan 

perjanjian persahabatan yang ditandai dengan pemotongan seekor ayam (pamadhe manu) 

dan darah ayam akan diminum oleh kedua sahabat dengan janji bahwa apapun tidak dapat 

memisahkan persahabatan mereka (angalai pamadhe manu). Seusai makan mereka duduk 

dan bercerita barulah mereka berpisah.  

Hasil wawancara dengan Sipri Ludji bahwa ketika ia masih kecil, ayahnya punya 

sahabat (angalai) dengan seorang bapak dari kampung lain, dan persahabatan itu dilakukan 

sejak mereka masih bujang. Setiap tahun menjelang musim Kalela mereka saling 

mengunjungi sampai satu waktu sahabat dari ayahnya merantau ke Kupang dan akhirnya 

 
10 Otniel Onis Sina, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 20 Mei, 

2022). 



Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|21 

menetap di Niki-Niki Kabupaten Timor Tengah Selatan (TTS), dan setiap kali ayahnya 

datang ke Kupang harus pergi menjenguk sahabatnya di TTS. Bahkan menurutnya bahwa 

mereka sebagai anak-anak juga memiliki kedekatan karena persahabatan dari orang tua 

mereka.11  Satu hal yang luar biasa dari para sahabat ini adalah mereka tidak pernah 

memanggil nama secara langsung melainkan hanya memanggil dengan sapaan sahabat 

(angalai), bahkan sepanjang masa hidupnya ia tidak pernah melihat perselisihan antara 

ayahnya dan sahabatnya, dan jika ada perbedaan pendapat selalu dicari jalan keluar.  

Menurut Yafet Kotten, ketika ia masih kecil ibunya punya seorang sahabat yang 

beragama Islam. Diwaktu tertentu ia dijemput oleh seorang ibu yang adalah sahabat dari 

ibundanya. Menurut Yafet, dia bisa berhari-hari tinggal di rumah sahabat orang tuanya 

sampai kapan ibundanya datang menjemput baru kembali.12 Lain lagi menurut Lambertus 

Bula, bahwa sahabatnya beragama Muslim dan tinggal di wilayah pesisir, sewaktu-waktu 

sahabatnya mengirimkan ikan yang besar hasil tangkapannya tanpa harus membayar.13  

Cerita tentang contoh persahabatan-persahabatan di atas memberikan kepada kita 

sejumlah inspirasi hidup bahwa kearifan lokal menjadi pendidikan berharga dalam 

menghadapi gejolak dan potensi konflik beragama yang disebarkan oleh orang-orang yang 

hidup dalam fanatisme yang sempit.  

Budaya Pasue dalam perayaan Kalela sekarang merupakan kekuatan besar  yang 

dapat menangkal bibit-bibit permusuhan dan persilihan antar umat beragama di Pulau Ndao. 

Dari pemaparan di atas menujukan bahwa ada sejumlah nilai pendidikan Kristen yang dapat 

dipakai sebagai best practis atau dasar berprilaku yang baik.14 

Nilai Mengasihi Tanpa Batas Wilayah dan Agama 

Dalam budaya Pasue orang ndao diajarkan untuk mengasihi tidak hanya terbatas 

pada keluarga dekat ataupun orang yang berasal dari tempat yang sama. Nilai kebaikan ini 

sama seperti yang diajarkan dalam agama Kristen. Yesus datang ke dalam dunia tidak hanya 

mencari orang yahudi tetapi untuk semua orang bahkan musuh sekalipun. Percakapan Yesus 

dengan seorang perempuan Samaria menunjukan bahwa Ia mengasihi bukan saja bangsa 

Yahudi tetapi juga orang non Yahudi, bahkan orang yang besar dosanya.15 Kematian Yesus 

 
11 Siprianus Ludji, “Wawancara dengan Informan tentang Budaya Pasue” (Kupang: 30 Juli, 2023). 
12 Yafet Kotten, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 12 Agustus, 

2022). 
13 Lambertus Bula, “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao” (Pulau Ndao: 20 Juli, 2022). 
14 Imanuel Nuban, Reni Triposa, dan Yonatan Alex Arifianto, “Deskripsi Pemahaman Siswa terhadap 

Kedisiplinan sebagai Penanaman Nilai-nilai Kristen,” Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 2, no. 

2 (2021): 221–241, https://e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jan/article/view/221. 
15 Daud Saleh Luji, “Gereja dan Moderasi Beragama,” Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama 2, no. 

2 (2022): 47–58, https://e-journal.metrouniv.ac.id/index.php/moderatio/article/view/5649. 



Daud Saleh Luji:  
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela  

sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|22 

Kristus sebagai proklamasi bagi dunia bahwa pengorbanan-Nya di atas kayu salib bukan 

untuk kalangan tertentu saja, melainkan untuk semua isi dunia yang merespon atau percaya 

kepada-Nya.16 

Persahabatan Dimulai dengan Sebuah Ikatan Janji  

Janji adalah kesepakatan antara dua belah pihak yang harus di tepati. Dalam tradisi 

Kalela, sahabat (angalai) yang pertama kali baru mulai membina persahabatan diawali 

dengan mengikat janji persahabatan. Janji ini adalah sesuatu yang hanya diucapkan keluar 

dari mulut seseorang, tetapi jika janji ini lahir dari hati yang tulus maka akan terus dipegang 

dan tidak dapat dirusak oleh siapapun.17 Orang Ndao yang bersahabat bukan saja yang 

memiliki kepercayaan yang sama tetapi juga berbeda keyakinan atau agama. Namun 

demikian tidak mudah diprovokasi oleh berbagai hasutan dan ajaran-ajaran yang didasari 

pada fanatisme agama yang sempit. Nilai kekuatan janji ini menjadi pembelajaran berharga 

bahwa suatu kesepakatan untuk saling mengasihi (Pasue) tidak dapat dipatahan oleh apapun 

juga. Dalam Alkitab (1 Samuel 20:1-43) menceritakan tentang persahabatan antar Daud dan 

Yonatan yang tidak dapat dipatahkan oleh kebencian raja Saul ayah Yonathan.18 Karena itu 

anak-anak harus diajarkan hidup dalam persahabatan dengan siapa saja termasuk yang 

beragama lain, dan memegang teguh janji persahabatan agar tidak mudah dihasut oleh ujaran 

kebencian yang akhir-akhir ini marak dilakukan oleh orang-orang yang tidak suka hidup 

damai.  

Perselisihan Harus Diselesaikan secara Mufakat dan Damai, Tidak Boleh Sampai Ada 

Pertumpahan Darah 

Dalam tradisi Pasue dan Kalela, sebagai simbol untuk mengikat janji persahabatan 

maka dilakukan pemotongan ayam dan darah tersebut diminum sebagai simbol bahwa darah 

adalah kehidupan, maka jika ada perselisihan tidak boleh ada pertumpahann darah karena 

itu akan mengakibatkan kematian. Karena itu jika ada perselihan maka harus diupayakan 

jalan damai dan dengan duduk bersama-sama dan saling membuka hati maka tidak ada 

masalah yang tidak terselesaikan . Darah adalah simbol kehidupan yang ditumpahkan untuk 

 
16 Yan Suhendra dan Susanti Embong Bulan, “Kasih Allah Akan Dunia ini: Panggilan Umat Kristen 

untuk Mengasihi Indonesia (God’s Love for this World: Christians Call to Love Indonesia),” Quaerens: 

Journal of Theology and Christianity Studies 3, no. 1 (2021): 51–71, 

https://jurnal.widyaagape.ac.id/index.php/quaerens/article/view/34. 
17 Muhammad Bagus Setyawan, “Makna Persahabatan Lirik Lagu ‘Ya Sudahlah’ Karya Bondan 

Prakoso & Fade2Black (Kajian Semiotika Ferdinand de Saussure),” Dunia Komunikasi: Jurnal Ilmu 

Komunikasi Universitas Mulawarman 3, no. 1 (2013): 1–9, https://ejournal.ilkom.fisip-

unmul.ac.id/site/?p=874. 
18 Mariati Barus, “Persahabatan Menurut Alkitab dan Relevansinya pada Masa Kini,” Illuminate: 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 3, no. 1 (2020): 1–11, https://sttbaptis-medan.ac.id/e-

journal/index.php/illuminate/article/view/67. 



Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|23 

sebuah kebersamaan karena itu harus dijaga  agar tetap hidup bersama.19 Karena itu ada 

bahasa simbol yang selalu disampaikan yaitu angalai pamadhe manu artinya persahabatan 

yang dimuali dengan pemotongan ayam dan karena itu harus dijaga sebab betapa mahalnya 

harga sebuah persahabatan yang dumulai dengan pengorbanan.  

Budaya Pasue dan Kalela sudah ada jauh sebelum kekristenan dan agama ada di 

pulau Ndao, tetapi makna dari simbol budaya ini walaupun tidak sama persis tetapi hampir 

mirip dengan persahabatan yang dibangun Yesus dan manusia. Untuk menyelamatkan 

sahabat-sahabat-Nya Yesus mengorbankan diri-Nya, darah-Nya ditumpahkan untuk 

membayar harga kesalahan sahabat-sahabat-Nya. Karena itu sahabat-sahabat-Nya harus 

menjaga nilai dari pengorbanan Yesus tersebut. Walaupun demikian Yesus tidak pernah 

minta untuk manusia harus mengorbankan darahnya bagis sahabat-sahabatnya hanyalah 

hendaklah manusia saling mengasihi sebagaiman Yeus telah mengasihi dan berkorban bagi 

manusia.20 

Makan Bersama sebagai Cara untuk Duduk Berdampingan dalam Segala Keadaan, 

tanpa Melihat Perbedaan Suku dan Agama 

Pertemuan antar sahabat (angalai) selalu disertai dengan makanan. Pertama, ada 

pertukaran makanan khas (Lappa) yang dibawa dan diberikan saat pertemuan. Makanan khas 

yang adalah hasil panen baru dari kebun mereka. Ini sebagai tanda syukur atas berkat yang 

mereka terima dan berkat tersebut tidak untuk diri sendiri tetapi juga bagi orang lain karena 

itu berbagi sebagai bukti kepedulian terhadap sesama atas segala keadaan yang di alami. 

Kedua, dalam pertemuan tersebut ada makanan yang disajikan untuk makan bersama. Hal 

ini menunjukan bahwa makan bersama sebagai tanda hidup rukun dan damai tanpa melihat 

perbedaan suku dan agama.21 Oleh karena itu jika suatu waktu dalam kebersamaan mereka 

jika ada perbedaan pendapat ataupun salah paham yang megakibatkan persilisihan maka 

makan bersama sebagai media untuk duduk bersama untuk menyelesaikan maslah tersebut.  

Perjumpaan Yesus dan murid-murid di tepi pantai Tiberias setelah kebangkitan 

dijelaskan bahwa Yesus menyediakan sarapan bagi murid-murid dan setelah sarapan barulah 

Ia bertanya kepada Petrus tentang hal mengasihi. Walaupun Petrus telah melakukan 

 
19 Hendrikus Primus Siu, “Nilai dan Simbol Religius Perjamuan Raya (Nado Mere) Masyarakat 

Jawawawo,” Jumpa: Jurnal Masalah Pastoral 3, no. 1 (2014): 15–36, 

https://ojs.stkyakobus.ac.id/index.php/jumpa/article/view/18. 
20 Thuan Ong, “Memahami Konsep Penebusan dalam Hukum Taurat dan Penggenapannya dalam Diri 

Yesus Kristus,” Imanuel Zai 6, no. 1 (2020): 1–7, https://ejournal.sttpk-

medan.ac.id/index.php/pondokdaud/article/view/3. 
21 Normuslim, “Kerukunan Antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak Ngaju di Palangka Raya,” 

Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya 3, no. 1 (2018): 67–90, 

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jw/article/view/1268. 



Daud Saleh Luji:  
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela  

sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|24 

kesalahan besar karena penyangkalannya kepada Yesus, tetapi Yesus tidak serta merta 

menayakan tentang perbuatan Petrus yang telah menyakiti hati-Nya tersebut, melainkan 

mempersiapkan makanan untuk sarapan bersama sebagai tanda perdamaian diantar 

mereka.22 

Makan bersama dapat dijadikan sebagai media pembelajaran untuk menyelesaikan 

berbagai persoalan  dan persilisihan karena dengan duduk makan bersama mengingatkan 

kembali pada janji persahabatan yang telah dibangun pada waktu-waktu yang telah dilewati 

bersama.23 

 

KESIMPULAN 

Budaya Pasue dalam masyarakat Pulau Ndao (orang Ndao) sangat kuat sehingga 

tidak dapat dirusak oleh siapa saja dengan pemikiran yang sempit atau ajaran-ajaran agama 

yang datang dari oknum tertentu dengan pemikiran fanatisme yang sempit dan dangkal. 

Budaya Pasue telah menjadi pegangan orang Ndao untuk hidup moderat antar pemeluk 

agama baik Kristen, Islam maupun Katolik. Peluang perpecahan dapat dihalau dengan 

konsep budaya Pasue yang memiliki nilai pengajaran yang tinggi yang harus terus diajarkan 

kepada generasi masa kini. Nilai-nilai pengajaran dalam budaya tersebut juga memiliki 

relevansi dengan ajaran agama Kristen tentang kasih, pengorbanan, kebersamaan dan 

perjanjian untk hidup damai. Karena itu nilai-nilai tersebut dapat dikembangkan dalam 

pembelajaran agama di sekolah sehingga anak-anak tetap menjaga kehidupan toleransi antar 

umat beragama yang sudah dibangun oleh neneok moyang orang Ndao tetap terjaga dan 

terpelihara sepanjang kehidupan mereka. Karena damai itu indah, damai aman dan damai itu 

mendatatngkan berkat bagi semua orang yang mengalaminya.  

 

REFERENSI 

B, Muharam. “Wawancara dengan Tokoh Agama Islam di Pulau Ndao,” 2022. 
Barus, Mariati. “Persahabatan Menurut Alkitab dan Relevansinya pada Masa Kini.” 

Illuminate: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 3, no. 1 (2020): 1–11. 

https://sttbaptis-medan.ac.id/e-journal/index.php/illuminate/article/view/67. 

Brata, Ida Bagus. “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Bangsa.” JBS: Jurnal Bakti 

Saraswati 5, no. 1 (2016): 9–16. 

 
22 Tri Subekti, “Peran Gembala sebagai Pengajar terhadap Pertumbuhan Iman Jemaat,” Redominate: 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristiani 2, no. 1 (2021): 1–9, https://sttkerussoindonesia.ac.id/e-

journal/index.php/redominate/article/view/10. 
23 Mariani Harmadi, “Metafora ‘Meja Makan’ sebagai Upaya Membangun Toleransi di Tengah 

Kehidupan Masyarakat Indonesia yang Majemuk,” Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 4, no. 

1 (2019): 99–110, https://sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis/article/view/193. 



Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 2, No. 4, Oktober 2024 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|25 

https://www.neliti.com/id/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-

identitas-bangsa. 

Bula, Lambertus. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2022. 
Djo, Gabriel. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2023. 
Harmadi, Mariani. “Metafora ‘Meja Makan’ sebagai Upaya Membangun Toleransi di 

Tengah Kehidupan Masyarakat Indonesia yang Majemuk.” Dunamis: Jurnal Teologi 

dan Pendidikan Kristiani 4, no. 1 (2019): 99–110. https://sttintheos.ac.id/e-

journal/index.php/dunamis/article/view/193. 

Kotten, Yafet. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2022. 
Ledoh, Fransius. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2023. 
Ludji, Siprianus. “Wawancara dengan Informan tentang Budaya Pasue,” 2023. 
Luji, Daud Saleh. “Eksistensi dan Pewarisan Budaya Tuku dalam Masyarakat Pulau Ndao 

(Orang Ndao) Kabupaten Rote Ndao, NTT.” Paradigma: Jurnal Kajian Budaya 10, 

no. 3 (2020): 311–318. https://scholarhub.ui.ac.id/paradigma/vol10/iss3/6/. 

———. “Gereja dan Moderasi Beragama.” Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama 2, no. 2 

(2022): 47–58. https://e-

journal.metrouniv.ac.id/index.php/moderatio/article/view/5649. 

Moleong, Lexi J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002. 

Normuslim. “Kerukunan Antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak Ngaju di Palangka 
Raya.” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya 3, no. 1 (2018): 67–90. 

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jw/article/view/1268. 

Nuban, Imanuel, Reni Triposa, dan Yonatan Alex Arifianto. “Deskripsi Pemahaman Siswa 
terhadap Kedisiplinan sebagai Penanaman Nilai-nilai Kristen.” Angelion: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2021): 221–241. https://e-

journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jan/article/view/221. 

Ong, Thuan. “Memahami Konsep Penebusan dalam Hukum Taurat dan Penggenapannya 
dalam Diri Yesus Kristus.” Imanuel Zai 6, no. 1 (2020): 1–7. https://ejournal.sttpk-

medan.ac.id/index.php/pondokdaud/article/view/3. 

Radja, Marthen. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2022. 
Setyawan, Muhammad Bagus. “Makna Persahabatan Lirik Lagu ‘Ya Sudahlah’ Karya 

Bondan Prakoso & Fade2Black (Kajian Semiotika Ferdinand de Saussure).” Dunia 

Komunikasi: Jurnal Ilmu Komunikasi Universitas Mulawarman 3, no. 1 (2013): 1–
9. https://ejournal.ilkom.fisip-unmul.ac.id/site/?p=874. 

Sina, Otniel Onis. “Wawancara dengan Tokoh Masyarakat Pulau Ndao,” 2022. 
Siu, Hendrikus Primus. “Nilai dan Simbol Religius Perjamuan Raya (Nado Mere) 

Masyarakat Jawawawo.” Jumpa: Jurnal Masalah Pastoral 3, no. 1 (2014): 15–36. 

https://ojs.stkyakobus.ac.id/index.php/jumpa/article/view/18. 

Subekti, Tri. “Peran Gembala sebagai Pengajar terhadap Pertumbuhan Iman Jemaat.” 
Redominate: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristiani 2, no. 1 (2021): 1–9. 

https://sttkerussoindonesia.ac.id/e-journal/index.php/redominate/article/view/10. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif Kuantitatif dan R and D. Bandung: Alfabeta, 2014. 

Suhendra, Yan, dan Susanti Embong Bulan. “Kasih Allah Akan Dunia ini: Panggilan Umat 
Kristen untuk Mengasihi Indonesia (God’s Love for this World: Christians Call to 
Love Indonesia).” Quaerens: Journal of Theology and Christianity Studies 3, no. 1 



Daud Saleh Luji:  
Nilai Pedagogis Kristen dari Budaya Pasue dalam Perayaan Kalela  

sebagai Dasar Moderasi Beragama bagi Masyarakat Pulau Ndao 

Copyright ©2024; Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|26 

(2021): 51–71. https://jurnal.widyaagape.ac.id/index.php/quaerens/article/view/34. 

 


