
JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

615 

Teologi Rasional Muhammad Abduh sebagai Landasan 

Filosofis Pembaruan Pendidikan Islam 
 

* Muhammad Redha1, Zubaidah2 

1,2 Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 

*Email: muhammadredha922@gmail.com       

 

     ABSTRACT 

This article examines the rational theology of Muhammad Abduh (1849-1905) as a 

philosophical foundation for the reform of Islamic education. As a leading figure in the 

modern Islamic reform movement, Abduh’s influence extended beyond Egypt to the 
wider Muslim world, including Indonesia. This study aims to analyze the central role of 

reason (‘aql) in Abduh’s theological and philosophical system and its implications for the 
reform of Islamic thought, education, and law. Departing from his critique of the 

stagnation of the Muslim community characterized by intellectual rigidity (jumud), blind 

imitation (taqlid), and uncritical adherence to tradition Abduh asserted that Islam is 

inherently compatible with sound reason and rationality. Using a qualitative library 

research method, based on primary sources such as Risālat al-Tawḥīd and relevant 
secondary literature, this study finds that Abduh positions reason as the main 

epistemological pillar for understanding moral and theological obligations, including 

knowledge of God, His attributes, the hereafter, and ethical responsibilities. Revelation 

functions as a confirmation and completion of reason, rather than as its opposite. 

Furthermore, Abduh strongly rejects fatalism (Jabariyyah) and affirms human free will 

(Qadariyyah) through the principles of ikhtiar and moral responsibility. These findings 

demonstrate that Muhammad Abduh’s rational theology not only represents a theological 
reform but also constitutes a philosophical foundation for a modern Islamic educational 

paradigm that is rational, critical, and transformative. 
 

Keywords: Rational Theology, Muhammad Abduh, Islamic Education 

 

Abstrak 

Artikel ini menganalisis teologi rasional Muhammad Abduh (1849–1905 M) sebagai 

landasan filosofis pembaruan pendidikan Islam. Sebagai tokoh utama gerakan pembaruan 

Islam modern, pengaruh Abduh tidak hanya terbatas di Mesir, tetapi meluas ke dunia 

Islam, termasuk Indonesia. Penelitian ini bertujuan mengkaji posisi sentral akal (‘aql) 
dalam sistem teologi dan filsafat pemikiran Abduh serta implikasinya terhadap reformasi 

pemikiran, pendidikan, dan hukum Islam. Berangkat dari kritik terhadap kemunduran 

umat Islam yang ditandai oleh sikap jumud, taklid, dan ketergantungan pada tradisi tanpa 

penalaran kritis, Abduh menegaskan bahwa Islam merupakan agama yang sejalan dengan 

nalar sehat dan rasionalitas manusia. Melalui metode kajian pustaka terhadap karya 

primer seperti Risālah al-Tauḥīd serta literatur sekunder yang relevan, penelitian ini 
menemukan bahwa Abduh memposisikan akal sebagai pilar epistemologis utama dalam 

memahami kewajiban moral dan ketuhanan, seperti pengenalan terhadap Tuhan, sifat-

sifat-Nya, kehidupan akhirat, dan kewajiban etis manusia. Wahyu dipahami sebagai 

konfirmasi dan penyempurna fungsi akal, bukan sebagai entitas yang bertentangan 

dengannya. Selain itu, Abduh menolak paham fatalisme (Jabariyah) dan menegaskan 

konsep kebebasan berkehendak (Qadariyah) melalui prinsip ikhtiar dan tanggung jawab 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421
mailto:muhammadredha922@gmail.com


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

616 

moral manusia. Temuan ini menunjukkan bahwa teologi rasional Muhammad Abduh 

tidak hanya berfungsi sebagai pembaruan teologis, tetapi juga membentuk fondasi 

filosofis bagi paradigma pendidikan Islam modern yang rasional, kritis, dan transformatif. 
 

Kata Kunci: Teologi Rasional, Muhammad Abduh, Pendidikan Islam 

 

*** 

 

 

A. PENDAHULUAN   

Dalam kajian keislaman terdapat berbagai bidang ilmu dan pemikiran, salah 

satunya adalah bidang teologi. Salah satu ciri pemikiran teologi modern adalah teologi 

rasional. Banyak para pemikir Islam yang membahas tentang teologi ini, salah satu dari 

sekian banyak pemikir rasional itu adalah Muhammad Abduh. Dia adalah seorang tokoh 

salaf, tetapi tidak menghambakan diri pada teks-teks agama. Ia memegangi teks-teks 

agama tapi dalam hal ini ia juga menghargai akal. Risalah al-Tauhid adalah karya 

terbesarnya yang membahas tentang konsep teologinya itu.(Halim & Masykuri, 2024) 

Dalam sejarah pembaharuan Islam Muhammad Abduh adalah salah seorang 

pemimpin yang penting. Pemikirannya meninggalkan pengaruh, tidak hanya di tanah 

airnya Mesir dan dunia Arab lainnya di Timur Tengah, tetapi juga di dunia Islam lain, 

termasuk Indonesia di Asia Tenggara. Umumnya disebut bahwa pembaharuan dalam 

Islam di Indonesia timbul atas pengaruhnya.(Rz. Ricky Satria Wiranata, 2019) 

Muhammad Abduh dikenal sebagai bapak peletak aliran modern dalam Islam 

karena kemauannya yang keras untuk melaksanakan pembaharuan dalam Islam dan 

menempatkan Islam secara harmonis dengan tuntutan zaman modern dengan cara 

kembali kepada kemurnian Islam (Donohue & Esposito, 1995). Muhammad Abduh 

adalah seorang tokoh yang menempatkan akal pada kedudukan yang sangat tinggi, 

sehingga corak pemikiran teologinya adalah bersifat rasional. Menurutnya, Islam adalah 

agama yang rasional, agama yang sejalan dengan akal, bahkan agama yang didasarkan 

atas akal. Maka penulis menganggap perlu adanya pembahasan yang baik dan bagus 

tentang teologi rasional Muhammad Abduh tersebut. 

Dalam lanskap kajian keislaman kontemporer, teologi rasional muncul sebagai 

respons terhadap tantangan modernitas. Muhammad Abduh, seorang ulama dan reformis 

dari Mesir, memainkan peran penting sebagai "bapak peletak aliran modern dalam Islam". 

Pemikirannya tidak hanya meninggalkan jejak di tanah kelahirannya, tetapi juga 

menyebar luas dan memengaruhi dunia Islam lain, termasuk di Indonesia (Said, 2016). 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

617 

Latar belakang kemunduran umat Islam, yang ditandai oleh sikap jumud (statis) 

dan ketergantungan pada tradisi tanpa penalaran kritis, mendorong Abduh untuk 

menawarkan solusi radikal namun tetap berakar pada sumber asli Islam. Ia mengadvokasi 

kembalinya kemurnian Islam dengan menempatkan akal pada kedudukan yang sangat 

tinggi, sebuah pendekatan yang mirip dengan kaum Mu'tazilah, namun dengan penekanan 

pada keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas. Artikel ini akan menguraikan 

bagaimana metodologi studi filsafat Abduh, yang berfokus pada hubungan harmonis 

antara akal dan wahyu, menjadi landasan bagi proyek pembaruan Islam secara 

menyeluruh. 

 

B. METODE  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis kajian pustaka (library 

research) (Sugiyono, 2013). Pendekatan yang digunakan adalah deskriptif-analitis dan 

historis-filosofis, yang memungkinkan peneliti untuk menelusuri pemikiran teologi 

rasional Muhammad Abduh dalam konteks sejarah hidupnya serta menganalisisnya 

melalui kerangka filsafat Islam, khususnya dalam perdebatan antara rasionalisme dan 

tradisionalisme. Fokus utama penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan secara kritis 

peran sentral akal dan wahyu dalam sistem teologi Abduh berdasarkan literatur yang 

tersedia. 

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori utama, yaitu sumber 

data primer dan sekunder. Sumber data primer adalah karya tulis utama Muhammad 

Abduh yang menjadi fokus kajian, yaitu Risalah al-Tauhid (dalam edisi terjemahan yang 

digunakan sebagai referensi). Sementara itu, sumber data sekunder mencakup berbagai 

literatur, buku, artikel jurnal, dan disertasi yang relevan dengan pemikiran Abduh, seperti 

karya dari Harun Nasution, M. Rasyid Ridha, dan sarjana lainnya yang tercantum dalam 

daftar pustaka makalah asli. Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dan studi 

literatur (documentary analysis) (Bakker, 1984). Prosedur pengumpulan data meliputi 

identifikasi, klasifikasi, pembacaan kritis, dan pencatatan sistematis terhadap semua 

informasi yang berkaitan dengan peran akal dan wahyu dalam pemikiran Abduh. 

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan metode analisis isi (content 

analysis). Langkah-langkah analisis ini meliputi reduksi data (memilih dan memfokuskan 

data yang relevan), penyajian data dalam bentuk deskriptif naratif yang terstruktur, dan 

verifikasi untuk menarik kesimpulan yang valid mengenai metodologi studi filsafat 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

618 

Abduh. Analisis ini memastikan bahwa hubungan antarkonsep, seperti hubungan akal-

wahyu dan sikap anti-taklid, dijelaskan secara logis dan konsisten. 
 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Riwayat Hidup Muhammad Abduh 

Nama  asli  Syekh Muhammad  Abduh  adalah  Muhammad  bin  Hasan  bin Hasan  

Khairullah.  Ia  lahir  tahun  1849M di  desa  Mahallat  Nasr  kabupaten  al-Buhairah, 

Mesir (Rasyid, 1993). Muhammad Abduh lahir dari pasangan Abduh bin  Khaiullah,  

seorang  petani  miskin  dari  Mahallat  Nasr  dan  Junainah  binti Uthman   al-Kabir   

seorang   janda   dari   keturunan   terpandang   di   Tanta (Muhammad Abduh, 1974). 

Muhammad Abduh lahir dalam lingkungan keluarga petani yang hidup sederhana, 

taat dan cinta ilmu pengetahuan. Orang tuanya berasal dari kota Mahallat Nashr. Karena 

situasi politik yang tidak stabil menyebabkan orang tuanya menyingkir di daerah 

Gharbiyah, dan di sanalah ia menikah dengan ibu Muhammad Abduh. Setelah situasi 

politik mengizinkan orang tuanya kembali ke Mahallat Nashr dan di kota inilah ia tumbuh 

dan berkembang menjadi remaja.(M Faishal Khoirurrijal et al., 2023) 

Masa pendidikan Muhammad Abduh dimulai dengan pelajaran dasar menulis dan 

membaca yang ia pelajari di rumah dengan bimbingan orang tuanya sendiri. Kemudian 

ia menghafal Al-Qur’an dengan bimbingan seorang guru yang merupakan seorang hafizh. 

Dalam masa ini Muhammad Abduh telah menunjukkan kemampuannya, hanya dalam 

waktu dua tahun ia telah menjadi seorang hafizh yang mampu menghafal seluruh isi Al-

Qur’an. 

Pendidikan selanjutnya ditempuh di Thanta, Pada tahun 1279 H (1863 M) ia 

dikirim orang tuanya ke sebuah lembaga pendidikan Mesjid Ahmadi. Setelah dua tahun 

belajar, ia merasa tidak mengerti apaapa, di tempat ini ia mengikuti pelajaran yang 

diberikan dengan rasa tidak puas, bahkan membawanya pada rasa putus asa untuk 

mendapatkan ilmu pengetahuan seperti yang diharapkannya. Perasaan yang demikian 

berpangkal dari metode pengajaran yang diterapkan di sekolah tersebut yang mana guru- 

guru cenderung mencekoki murid-murid dengan kebiasaan menghafal istilah-istilah 

tentang nahwu atau fiqh yang tidak dimengerti arti-artinya, sama halnya dengan metode 

pengajaran yang umumnya diterapkan di dunia Islam ketika itu. Ia akhirnya lari 

meninggalkan pelajarannya dengan niat tidak akan kembali lagi belajar, tidak mau 

membaca buku-buku lagi, dan pulang ke kampungnya dan berniat bekerja sebagai petani. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

619 

Kemudian ia pun menikah pada tahun 1282 H (1866 M) dalam usia 16 tahun. 

Tetapi empat puluh hari setelah pernikahannya, ia dipaksa orang tuanya kembali ke Tanta. 

Dalam perjalanannya ke Tanta, ia lari ke desa Kanisah Urin, tempat tinggal salah seorang 

paman orang tuanya yang bernama Syeikh Darwisy Kadhr, yang banyak mengadakan 

perjalanan ke luar Mesir, belajar berbagai macam ilmu agama Islam dan pengikut tarikat 

Al-Syaziliah (Nasution, 1985). Selama tinggal bersama Syekh Darwisy ia selalu didorong 

untuk kembali membaca buku, Darwisy juga berusaha membantu Muhammad Abduh 

memahami apa-apa yang dibacanya. Atas bantuan pamannya itu, ia akhirnya mengerti 

apa yang ia baca. Sejak saat itulah minat bacanya mulai tumbuh, dan ia berusaha 

membaca buku-buku sendiri. Syekh Darwisy membimbingnya dengan tekun untuk 

menumbuhkan kembali sikap cintanya pada ilmu dan mengarahkannya pada kehidupan 

sufi.(Ajuba, 2024) 

Dengan semangat baru yang ditanamkan Syekh Darwisy padanya, maka pada 

akhir tahun 1286 H ia kembali ke Thanta untuk meneruskan pelajaran (Nawawi, 2002). 

akan tetapi enam bulan kemudian ia kembali meninggalkan Thanta dan kemudian ia 

meneruskan studinya ke Al-Azhar di Cairo. Pada tahun 1869, datang ke Mesir seorang 

alim besar, Said Jamaluddin al-Afghani, terkenal dalam dunia Islam sebagai mujahid 

(pejuang), mujaddid (pembaharu, reformer) dan ulama yang sangat alim. Muhammad 

Abduh bertemu dengan beliau untuk pertama kalinya ketika Muhammad Abduh 

mendatangi rumahnya dalam pertemuan diskusi tentang ilmu “tasawuf” dan “tafsir”. 

Sejak itulah Abduh tertarik kepada Said Jamaluddin, oleh ilmunya yang dalam 

dan cara berpikirnya yang modern, hingga akhirnya Abduh mengaguminya benarbenar 

dan menjadi murid Jamaluddin Al-Afghani yang paling setia. Di samping diskusi-diskusi 

tentang ilmu-ilmu agama, Muhammad Abduh belajar juga kepada Said Jamaluddin 

pengetahuan-pengetahuan modern, filsafat, sejarah, hukum dan ketata-negaraan dan lain-

lain. Dan dari Al-Afghani ia memperoleh perubahan cara berpikir, kecintaan yang luar 

biasa untuk beramal bagi umat, ingin perbaikan dalam bidang agama, akhlak dan 

pergaulan, berjihad memutus mata rantai kekolotan dan cara-cara berpikir yang fanatik 

dan merombaknya dengan cara berpikir lebih maju dan kecenderungan yang 

sungguhsungguh untuk memperbaiki tulisantulisannya hingga mempengaruhi pendapat 

umum dengan jalan menulis di surat-surat kabar (Ali, 1995). 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

620 

Pada tahun 1877 Muhammad Abduh menyelesaikan studinya di AlAzhar dengan 

mendapat gelar Alim. Ia kemudian mulai mengajar di Al-Azhar, di Universitas Dar Al-

Ulum dan juga di rumahnya sendiri. Sewaktu Al-Afghani diusir dari Mesir pada tahun 

1879, karena dituduh mengadakan gerakan menentang Khedewi Taufik, Muhammad 

Abduh juga dipandang turut campur dalam hal ini, sehingga ia dibuang keluar kota Cairo. 

Tetapi pada tahun 1880 ia boleh kembali ke Cairo dan kemudian diangkat menjadi 

redaktur surat kabar resmi pemerintah Mesir Al-Waqa’I Al-Misriah, dibawah 

pimpinannya surat kabar ini tidak hanya menyiarkan berita-berita resmi tetapi juga 

artikel-artikel tentang kepentingan-kepentingan nasional Mesir (Hawi, 2014). 

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Pemikirannya 

Berdasarkan uraian di atas, maka ada beberapa faktor yang dapat dianggap 

mempengaruhi pemikiran Muhammad Abduh termasuk dalam bidang teologi, 

yaitu:pertama, Faktor sosial, berupa sikap hidup yang dibentuk oleh keluarga dan 

gurunya, terutama Syekh Darwisy dan Jamaluddin Al-Afghani. Di samping lingkungan 

sekolah di Tanta dan Mesir tempat ia menemukan sistem pendidikan yang tidak efektif, 

serta pandangan keagamaan yang statis dan pikiran-pikiran yang fatalistis. Kedua, Faktor 

politik, yang bersumber dari situasi politik di masanya, sejak ia hidup dalam lingkungan 

keluarganya di Mahallat Nashr. Dari kezaliman yang dilakukan oleh para pegawai di 

masa pemerintahan Muhammad Ali sampai kepada gejolakgejolak politik di Mesir 

disebabkan karena sistem pemerintahan yang absolute, politik rasialisme dan campur 

tangan asing di negeri Mesir dan ketiga, Faktor kebudayaan, berupa ilmu pengetahuan 

yang diperolehnya selama belajar di sekolah-sekolah formal, dari Jamaluddin Al-

Afghani, serta pengalaman yang ditimbanya di Barat (Lubis, 1989). 

Dalam mengakhiri bagian ini, perlu ditegaskan, bahwa jelas terdapat beberapa 

pengaruh yang turut mewarnai pemikiran Muhammad Abduh. Sejak mudanya, ia telah 

menunjukkan kecenderungan untuk mengkaji pemikiran keagamaan yang islami dengan 

penalaran logis, yang berpijak pada pemahaman dan pengamatan realitas yang ada. 

Sebagai seorang lulusan Al-Azhar yang berpengetahuan luas dan memiliki pengalaman 

segudang, Muhammad Abduh terbiasa dengan penalaran logis. Penalaran logisnya itu 

tidak hanya terbatas dalam bidang keislaman saja, tetapi juga mencakup bidang-bidang 

yang menjadi perhatian masyarakat.(Asifa, 2018) 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

621 

3. Pemikiran Muhammad Abduh Tentang Pendidikan 

Salah satu isu yang paling penting yang menjadi perhatian Abduh sepanjang hayat 

dan kariernya adalah pembaharuan pendidikan.  Baginya pendidikan itu penting sekali, 

sedangkan ilmu pengetahuan itu wajib dipelajari, bahkan hal itu juga menjadi tujuan 

hidupnya. Ia menulis tujuan hidupnya ada dua yaitu (Rasam, 2021): 

a. Membebaskan  pemikiran  dari  ikatan  taqlid  dan  memahami  ajaran  agama  

sesuai dengan   jalan   yang   ditempuh   ulama   zaman   klasik   (salaf),   zaman   

sebelum timbulnya  perbedaan-perbedaan  faham,  yaitu  dengan  kembali  kepada  

sumber utamanya. 

b. Memperbaiki bahasa Arab yang dipakai baik oleh instansi-instansi pemerintah, 

maupun surat-surat kabar dan masyarakat  umumnyadalam  surat menyurat. 

Yang  juga  menjadi  perhatiannya  adalah  mencari  alternatif  jalan  keluar  dari 

stagnasi  yang  dihadapinya  sendiri  di  sekolah  agama  Mesir,  yang  tercerminkan 

dengan  baik  sekali  dalam  pendidikanny  di  al-Azhar.  Dia  mengkritik  sekolah modern  

yang  didirikan  oleh  misionaris  asing,  dia  juga  mengkritik  sekolah  yang didirikan   

oleh   pemerintah.   Katanya   di   sekolah   misionaris,   siswa   dipaksa mempelajari  

Kristen  sedangkan  di  sekolah  pemerintah,  siswa  tidak  diajar  agama sama sekali. 

Muhammad Abduh memperjuangkan sistem pendidikan fungsional yang bukan 

import, yang  mencakup  pendidikan  universal  bagi  semua  anak,  baik  laki-laki  maupun 

perempuan. Semua harus punya kemampuan dasar seperti membaca, menulis dan 

berhitung.   Semuanya   harus   mendapat   pendidikan   agama   yang   mengabaikan 

perbedaan sectarian dan menyoroti perbedaan antara Kristen dan Islam. Dalam sistem 

Muhammad Abduh, siswa sekolah menengah haruslah mereka mempelajari syariat, 

militer, kedokteran atau ingin bekerja pada pemerintah.    

Kurikulumnya   harus   meliputi   antara   lain:   buku   yang   memberi pengantar 

pengetahuan, seni logika, prinsip penalaran dan protokol berdebat; menentukan posisi 

tengah dalam upaya menghindarkan konflik, pembahasan lebih rinci mengenai perbedaan 

antara Islam dan Kristen (Nizar, 2013). Berbagai    upayanya    dalam    bidang    

pendidikan    adalah    wujud    dari keinginannya untuk melakukan pembaharuan secara 

evolusi, bukan revolusi.  Ia seorang pendidik yang ingin membawa pembaharuan melalui 

pendidikan yang memakan waktu panjang, demi mewujudkan dasar yang kuat.(Nawawi, 

2002) 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

622 

4. Teologi Rasional Muhammad Abduh 

Kata rasional berasal dari kata rasio yang berarti pemikiran secara logis (masuk 

akal), akal budi, nalar. Rasional berarti menurut pikiran dan pertimbangan yang logis, 

menurut pikiran yang sehat, cocok dengan akal. Dengan demikian teologi rasional dapat 

diartikan dengan teologi menurut pemikiran yang logis dan sehat. (Nizar, 2013) 

Kebalikan dari rasional adalah tradisional, kata ini berasal dari tradisi yang berarti 

kebiasaan turun temurun (dari nenek moyang) yang masih dijalankan di masyarakat, 

penilaian atau anggapan bahwa cara-cara yang telah ada merupakan cara yang baik. 

Tradisional berarti sikap dan cara berfikir serta bertindak yang selalu berpegang teguh 

pada norma dan adat kebiasaan yang ada secara turun temurun menurut adat. Dapat 

disimpulkan teologi tradisional adalah teologi yang selalu berpegang teguh pada tradisi. 

Di samping itu teologi tradisional juga dapat diartikan dengan teologi menurut pada 

pemikiran yang normatif dan tekstual, yaitu pemikiran yang banyak terikat pada arti lafzhi 

atau harfiah dari ayat-ayat Qur’an dan Sunnah (Ridha, 2006).  

Teologi diketahui membahas ajaran-ajaran dasar dari suatu agama. Dalam istilah 

Arab ajaran-ajaran dasar itu disebut Ushul al-Din. Teologi (ilmu tauhid) dalam pendapat 

Abduh adalah ilmu yang membahas tentang wujud Allah, sifat-sifatnya dan soal 

kenabian. Definisi ini sebenarnya kurang lengkap. Alam ini adalah ciptaan Tuhan, dan 

oleh karena itu, teologi disamping halhal di atas, juga membahas hubungan Tuhan dengan 

makhluk-Nya (Nasution, 1985). Muhammad Abduh berpendapat, sikap fanatik terhadap 

berbagai mazhab dan buku-buku yang ada secara mutlak, tidak hanya berkaitan erat 

dengan kelemahan kepribadian dan ilmu pengetahuan umat Islam di masa beliau, 

sehingga tidak lagi selaras dengan al-Qur’an dan Hadits. Tetapi berkaitan erat dengan 

akidah Jabariyah. Paham Jabariyah ini sama dengan taklid, penganut paham ini hidupnya 

tergantung kepada prinsip kebetulan (accident).  

Abduh tidak rela melihat akidah Jabariyah (fatallism) dianut oleh manusia, sebab 

melemahkan jiwa, kemauan dan peranan positif manusia. Maka, Abduh berjuang 

mengikis habis paham Jabariyah, agar manusia berusaha (ikhtiar). Dalam menghadapi 

paham Jabariyah ini, Abduh tidak memakai cara yang dilakukan oleh seorang filosof yang 

mengemukakan pandangan hanya menurut satu segi pandangan tertentu. Ia 

mengemukakan pandangan dengan kritik dan pandangannya seperti ahli agama yang 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

623 

berpandangan luas. Jadi dasar pemikirannya agama, tujuan yang ingin dicapainya juga 

tujuan agama, dan saran antara dasar dan tujuannya juga agama (AlAssidieqie, 2009). 

Pendapat Abduh yang menyatakan bahwa manusia itu harus berikhtiar (usaha) 

didasarkan kepada ayat-ayat al-Qur’an, dan nash-nash lainnya, yang menyatakan balasan 

diakhirat sangat berkaitan erat dengan amal perbuatan yang dilakukan seseorang di dunia. 

Kepercayaan kepada kekuatan akal membawa Muhammad Abduh kepada paham 

bahwasanya manusia mempunyai kebebasan dalam kemauan dan perbuatan (free will and 

free act atau qadariyah). Ia menyatakan bahwa manusia mewujudkan perbuatannya 

dengan kemauan dan usahanya sendiri, dengan tidak melupakan bahwa di atasnya masih 

ada kekuatan dan kekuasaan yang lebih tinggi (Nasution, 1985). Pemberian pengertian 

kepada umat Islam, bahwa akal adalah nikmat dari Allah dan harus selaras dengan agama 

dan risalahNya bagi manusia. Melalaikan kemampuan akal, berarti menutup mata dari 

nikmat Allah.(Rasyid, 1993) 

Teologi menurut pandangan Muhammad Abduh dapat digambarkan sebagai 

Tuhan berada di puncak alam wujud dan manusia ada di dasarnya. Manusia yang berada 

di dasar ini berusaha mengetahui Tuhannya dan Tuhan menurunkan wahyu karena 

kasihan melihat kelemahan manusia dibandingkan kemahakuasaan-Nya. Manusia yang 

dimaksud oleh Muhammad Abduh di sini adalah kaum Khawas yakni orang-orang yang 

terpilih dari golongan awam. Hal ini dikarenakan kemampuan akal yang dimiliki orang 

Khawas yang mampu mencapai Tuhan serta alam ghaib yang berada pada puncak 

tertinggi dari alam wujud. Dan untuk mencapai pengetahuan tertinggi ini bisa melalui 2 

cara, yaitu: akal dan wahyu.  

Akal bagi Muhammad Abduh adalah tonggak kehidupan manusia dan dasar dari 

kelangsungan hidupnya karena ialah yang membedakan manusia dengan makhluk 

lainnya. Karena itu, beliau selalu berbicara tentang pentingnya akal dan pentingnya 

manusia mengembangkan akalnya untuk mencapai tingkat kehidupan yang lebih tinggi. 

Begitu pun dalam masalah teologi. Ia tidak pernah meninggalkan akal sebagai dasar dari 

teologi. Dalam sistem teologinya Muhammad Abduh berpendapat bahwa akal 

mempunyai kekuatan yang tinggi. Menurutnya, Islam adalah agama yang rasional, agama 

yang sejalan dengan akal, bahkan agama yang didasarkan atas akal.  

Pemikiran rasional, menurutnya adalah jalan untuk memperoleh iman sejati. Iman 

tidaklah sempurna, kalau tidak didasarkan atas akal, iman harus berdasar pada keyakinan 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

624 

bukan pada pendapat, dan akallah yang menjadi sumber keyakinan pada Tuhan, ilmu, 

serta kemahakuasaanNya dan pada Rasul. Muhammad Abduh juga menyatakan bahwa 

Al-Qur’an memerintahkan kita untuk berfikir dan mempergunakan akal serta melarang 

kita memakai sikap taklid.(Nizar, 2013) 

Melihat kedudukan yang begitu penting diberikannya kepada akal, tidak 

mengherankan kalau ia amat keras menentang taklid. Taklid, menurut pendapatnya, 

adalah salah satu sebab penting yang membawa kemunduran umat Islam. Ia mengkritik 

kaum ulama yang mengajarkan bahwa umat Islam zaman belakangan wajib mengikuti 

ajaran-ajaran hasil ijtihad ulama masa silam, sehingga pemikiran berhenti dan akal tidak 

berfungsi lagi di kalangan umat Islam. Beliau sangat menyesalkan timbulnya sikap taklid 

yang telah menjalar di setiap aspek kehidupan umat pada masa itu. Dengan demikian ia 

mengharap dapat meyakinkan umat Islam bahwa Al-Quran menentang taklid. Ia 

berpendapat bahwa dengan membebaskan umat Islam dari kekuasaan taklid dan 

menanamkan dalam diri mereka kebiasaan memakai akal dalam menghadapi problema-

problema yang mereka hadapi, pembaharuan dapat berjalan dengan baik di dunia Islam. 

Kalau diikuti jalan pikiran Muhammad Abduh yang demikian agaknya bisa 

dikatakan, bahwa dalam mencari kebenaran ia bertolak dari pendapat akalnya. Artinya, 

ia lebih dulu mencari kebenaran dengan akalnya, kemudian baru kembali kepada wahyu. 

Sulaiman Dunya menilai cara berpikir Muhammad Abduh yang demikian bukan cara 

berpikir kaum teolog, bahkan para teolog Muktazilah sendiri, tetapi ia telah memasuki 

cara berpikir kaum filosof yang kembali kepada ayat setelah ia berusaha mencari 

argumen-argumen dengan akalnya (Lubis, 1989). 

Pemikiran Teologi yang dicetuskan oleh Muhammad Abduh ini memang berbeda 

dari teolog-teolog lain pada masanya. Dalam pendapat Muhammad Abduh, fungsi wahyu 

adalah sebagai berikut: 

a. Wahyu memberi keyakinan kepada manusia bahwa jiwanya akan terus ada setelah 

tubuh mati. Wahyu menolong akal untuk mengetahui akhirat dan keadaan hidup 

manusia di sana. 

b. Wahyu menolong akal dalam mengatur masyarakat atas dasar prinsip-prinsip 

umum yang dibawanya sebagai sumber ketenteraman hidup dalam masyarakat. 

c. Wahyu menolong akal agar dapat mengetahui cara beribadah, dan berterimakasih 

pada Allah. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

625 

d. Wahyu mempunyai fungsi konfirmasi untuk menggunakan pendapat akal melalui 

sifat kesucian dan kemutlakan yang terdapat dalam wahyu yang bisa membuat 

orang manfaat (Sakti, 2018). 

Akal dan wahyu mempunyai hubungan yang sangat erat, karena akal memerlukan 

wahyu, tapi wahyu itu tidak mungkin berlawanan dengan akal. Jika nampak pada lahirnya 

wahyu itu berlawanan dengan akal, maka Muhammad Abduh memberi kebebasan pada 

akal untuk memberi interpretasi agar wahyu itu sesuai dengan pendapat akal dan tidak 

berlawanan dengan akal. Dengan demikian, hubungan antara wahyu dan akal dapat 

terjalin harmonis.(Rasam, 2021) Dari sini, dapat kita lihat bahwa Muhammad Abduh 

adalah tokoh pemikir yang tidak pernah taklid bahkan pada pemikirannya sendiri. Beliau 

tidak sematamata mendewakan akal dan kemudian meniadakan wahyu seperti apa yang 

dituduhkan orang-orang sekitarnya. Beliau tetap menjaga nilai-nilai ajaran agama Islam 

yang dianutnya dan mencoba menyandingkannya dengan pemikiran rasionalisme yang 

menurutnya merupakan metode paling efektif dalam mencari kebenaran. 

 

D.   KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan di atas dapat diambil beberapa kesimpulan penting, di 

antaranya: pertama, Muhammad Abduh adalah seorang tokoh yang menempatkan akal 

pada kedudukan yang amat tinggi, sehingga corak pemikiran teologinya adalah bersifat 

rasional. Kedua, Muhammad Abduh memberi penghargaan yang tinggi pada kekuatan 

akal. Meski begitu, ia tetap memandang penting fungsi wahyu bagi akal. Ketiga, konsep 

teologi yang demikian itu berakibat pada keyakinannya bahwa manusia itu mempunyai 

kebebasan berfikir dan berbuat. Salah satu buktinya, dia menentang keras terhadap taklid. 

Muhammad Abduh memberi kekuatan yang lebih tinggi kepada akal daripada 

Mu’tazilah. Menurut Muhammad Abduh, akal dapat mengetahui hal-hal berikut ini: 

Tuhan dan sifat-sifat-Nya, adanya hidup di akhirat, kebahagiaan jiwa di akhirat 

bergantung pada mengenal Tuhan dengan baik, sedang kesengsaraannya bergantung pada 

pada tidak mengenal Tuhan dan perbuatan jahat, wajibnya manusia mengenal Tuhan, 

wajibnya manusia berbuat baik dan wajibnya ia menjauhi perbuatan jahat dan mengetahui 

Hukum-hukum mengenai kewajiban-kewajiban itu. 

 

*** 

 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

626 

DAFTAR PUSTAKA 

Ajuba, T. (2024). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Muhammad Iqbal. Irfani: Jurnal 

Pendidikan Islam, 20(1), 126–134. 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir/article/view/2149 

AlAssidieqie, T. M. H. (2009). Sejarah dan Pengantar Ilmu Kalam. Sejara Dan Pengantar 

Ilmu Kalam, 109. 

Ali, A. M. (1995). Alam Pikiran Islam Modern di Timur Tengah. Djambatan. 

Asifa, F. (2018). PEMIKIRAN PENDIDIKAN MUHAMMAD ABDUH DAN 

KONTRIBUSINYA TERHADAP PENGEMBANGAN TEORI PENDIDIKAN 

ISLAM. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 15(1), 88–98. 

https://doi.org/10.14421/jpai.2018.151-06 

Bakker, A. (1984). Metode-Metode Filsafat. Ghalia Indonesia. 

Donohue, J. J., & Esposito, J. L. (1995). Islam dan Pembaharuan: Ensiklopedi Masalah-

Masalah. Raja Grafindo Persada. 

Halim, A., & Masykuri, A. (2024). Pembaruan Pendidikan Islam Worldview: Tinjauan 

Historis, Filosofis Dan Sosiologis Muhammad Abduh. Journal of Islamic 

Educational Development, 1(1), 1–11. 

Hawi, A. (2014). Tokoh-Tokoh Pemikir Pendidikan Islam. Raja Grafindo Persada. 

Lubis, A. (1989). Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad Abduh. Bulan Bintang. 

M Faishal Khoirurrijal, Abdul Rahim Karim, Arifuddin, & Ishom Fuadi Fikri. (2023). 

Refleksi pemikiran Muhammad Abduh dalam pembaruan pendidikan Islam. 

Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12(4), 334–349. 

https://doi.org/10.32832/tadibuna.v12i4.14337 

Muhammad Abduh. (1974). Risalah Tauhid. In Bulan Bintang. Bulan Bintang. 

Nasution, H. (1985). Teologi Islam. UI Press. 

Nawawi, R. S. (2002). Rasionalitas Tafsir Muhammad Abduh: Kajian Masalah Akidah 

dan Ibadat. Paramadina. 

Nizar, S. (2013). Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era 

Rasulullah Sampai Indonesia. Kencana. 

Rasam, R. (2021). MUHAMMAD ABDUH DAN PEMIKIRAN-PEMIKIRANNYA. 

ANSIRU PAI : Pengembangan Profesi Guru Pendidikan Agama Islam, 5(1), 145. 

https://doi.org/10.30821/ansiru.v5i1.9802 

Rasyid, M. (1993). Tarikh al-Ustadz al-Imam al-Syekh Muhammad Abduh. Dar al-Manar. 

Ridha, R. (2006). Konsep Teologi Rasional dalam Tafsir al-Manar. Erlangga. 

Rz. Ricky Satria Wiranata. (2019). Konsep Pemikiran Pembaharuan Muhammad Abduh 

dan Relevansinya dalam Manajemen Pendidikan Islam Di Era Kontemporer (Kajian 

Filosofis Historis). AL-FAHIM: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(1), 113–
133. https://doi.org/10.54396/alfahim.v1i1.53 

Said, H. A. (2016). Studi Islam Kontemporer 1. In PT. Raja Grafindo Persada. Amzah. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

627 

Sakti, T. A. (2018). Teologi Rasional: Pemikiran Muhammad Abduh. Riwayat: 

Educational Journal of History and Humanities, 1(2). 

Sugiyono. (2013). Metodelogi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D. Alfabeta. 

 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

