
 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

224 

AL-MUHITH 
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS 
E-ISSN: 2963-4024 (media online) 

P-ISSN : 2963-4016 (media cetak) 

DOI  : 10.35931/am.v4i2.5382 

 

 

MENGUAK RAHASIA TAFSIR FALSAFI: SEJARAH, METODE  

DAN TOKOH-TOKOH BERPENGARUH 

 

Akhmad Dasuki 

IAIN Palangka Raya, Kalimantan Tengah, Indonesia 

akhmaddasuki@iain-palangkaraya.ac.id 

Muhamad Rulyawan Sihab 

IAIN Palangka Raya, Kalimantan Tengah, Indonesia 

ryuzianur19@gmail.com 

Rifky Maulana 

IAIN Palangka Raya, Kalimantan Tengah, Indonesia  

Cengrifky01@gmail.com 

 

Abstrak 
Penafsiran Al-Qur’an merupakan usaha intelektual yang dilakukan oleh para mufassir sesuai dengan 
kapasitas keilmuannya. Salah satu corak penafsiran yang menonjol dan kontroversial dalam khazanah tafsir 

adalah tafsir falsafi, yakni pendekatan yang memadukan filsafat, logika, dan rasionalitas dalam memahami 

ayat-ayat suci. Tafsir ini berkembang pesat pada masa Kekhalifahan Abbasiyah, dipelopori oleh tokoh-tokoh 

seperti Ibnu Sina, Al-Farabi, dan Ikhwan al-Shafa. Meski mendapat penolakan dari sejumlah ulama karena 

dianggap menyimpang dari makna asli wahyu, tafsir falsafi tetap bertahan dan berkontribusi besar terhadap 

dinamika pemikiran Islam. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji latar belakang munculnya tafsir falsafi, 

sumber dan metode penafsirannya, serta tokoh-tokoh penting beserta karya-karya mereka. Pendekatan yang 

digunakan dalam studi ini adalah penelitian kepustakaan dengan metode kualitatif deskriptif, yang 

mengandalkan literatur-literatur ilmiah tanpa unsur plagiarisme. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa tafsir 

falsafi merupakan jembatan antara rasionalitas dan spiritualitas yang memperkaya pemahaman terhadap 

Al-Qur’an, meskipun tetap menyisakan ruang perdebatan di kalangan umat Islam. 
Kata Kunci: Tafsir Falsafi, Filsafat Islam, Penafsiran Al-Qur’an, Rasionalitas 
 

Abstract 

The interpretation of the Qur'an is an intellectual endeavor carried out by exegetes (mufassir) according to 

their scholarly capacity. One of the prominent and controversial approaches within the field of Qur'anic 

exegesis is philosophical interpretation (tafsir falsafi), which integrates philosophy, logic, and rationality in 

understanding the sacred verses. This approach flourished during the Abbasid Caliphate, pioneered by 

figures such as Ibn Sina, Al-Farabi, and Ikhwan al-Shafa. Although it was rejected by some scholars for 

allegedly deviating from the original meaning of revelation, tafsir falsafi has endured and made a significant 

contribution to the dynamics of Islamic thought. This study aims to examine the historical background of 

tafsir falsafi, its sources and methods of interpretation, as well as key figures and their works. The research 

adopts a library research method with a descriptive qualitative approach, relying solely on academic 

literature and free from plagiarism. The findings reveal that tafsir falsafi serves as a bridge between 

rationality and spirituality, enriching the understanding of the Qur'an, even though it continues to spark 

debate among Muslim scholars. 

Keywords: Philosophical Exegesis, Islamic Philosophy, Qur'anic Interpretation, Rationality 

 

http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i2.5382
mailto:akhmaddasuki@iain-palangkaraya.ac.id
mailto:ryuzianur19@gmail.com
mailto:Cengrifky01@gmail.com


Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

225 

 

© Author(s) 2025 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

 

PENDAHULUAN 

Penafsiran Al-Qur'an merupakan upaya manusia dalam menggali makna kalam Allah 

sesuai dengan kapasitas dan keahlian masing-masing mufassir. Oleh karena itu, hasil penafsiran 

sering kali dipengaruhi oleh latar belakang keilmuan mufassir tersebut. Tafsir Al-Qur'an dapat 

diklasifikasikan berdasarkan sumbernya, seperti tafsir bi al-riwayah, tafsir bi al-ra’yi, dan tafsir bi 

al-isyarah. Selain itu, tafsir juga dapat dibagi berdasarkan corak atau ittijihat-nya, yang bergantung 

pada bidang keahlian mufassir itu sendiri.1 

Corak penafsiran dalam ilmu tafsir merupakan kecenderungan atau warna tertentu yang 

mendominasi suatu karya tafsir, sesuai dengan keahlian dan latar belakang mufassir. Meskipun 

terdapat berbagai istilah seperti ittijâh, nâhiyat, dan madrasat, istilah corak lebih familiar dan netral, 

terutama dalam konteks budaya Indonesia.2 

Salah satu corak yang cukup menonjol dan kontroversial adalah tafsir falsafi, Tafsir falsafi 

merupakan pendekatan dalam penafsiran Al-Qur’an yang mengintegrasikan ilmu filsafat, logika, 

dan rasionalitas dalam memahami ayat-ayat suci. Corak tafsir ini muncul pada masa Kekhalifahan 

Abbasiyah ketika pemikiran filsafat Yunani mulai masuk ke dunia Islam. Para filsuf Muslim seperti 

Ibnu Sina, Al-Farabi, dan Al-Kindi memainkan peran penting dalam mengembangkan tafsir dengan 

pendekatan rasional dan filosofis.3 

Kemunculan tafsir falsafi tidak terlepas dari kontroversi di kalangan ulama. Banyak sarjana 

Muslim menolak tafsir falsafi karena dianggap terlalu mengedepankan rasionalitas dan filsafat 

sehingga dinilai menyimpang dari kebenaran Al-Qur’an. Tafsir falsafi mengalami pasang surut 

dalam sejarah pemikiran Islam karena mendapat banyak kritik dari ulama seperti Imam Al-Ghazali. 

Namun, pada abad ke-20, tafsir ini kembali muncul melalui karya Thabathaba’i dan Abu Ya’rab al-

Marzuqi. Meskipun kontroversial, tafsir falsafi tetap berperan dalam menggabungkan rasionalitas 

dengan pemahaman spiritual dalam khazanah keilmuan Islam.4 

 
1 Abdul Gofur, R. Muhammad Farhal Azkiya, Eni Zulaiha, “Tafsir Falsafi: Pendekatan Rasional 

dalam Penafsiran Al-Qur’an”. SENARAI: Journal of Islamic Haritage and Civilization, Vol. 1 No. 2  (2025). 

Hal: 2. 
2 Aldomi Putra, “Kajian Tafsir Falsafi”. al-Burhan Vol. 17 No. 1 Tahun 2017. Hal: 20. 
3 Nilna Faiziya, “Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas Dan Spiritual Dalam Memahami Ayat-Ayat 

Al-Qur’an”. Mufham: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir. Vol. 3 No. 2 Tahun 2024. Hal: 85-86. 
4 Kurdi Fadal, “Stagnasi Tafsir Falsafi dan Kuriositas Al-Qur’an (Analisis Pemikiran Muhammad 

Husain Al-Zahabi). Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat. Vol. 18 No. 2 Desember 2022. 

Hal: 273-274. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

226 

Jadi, dalam penelitian ini, akan dibahas secara mendalam mengenai tafsir filsafat (tafsir 

falsafi) yang merupakan salah satu pendekatan dalam menafsirkan Al-Qur'an dengan menggunakan 

prinsip-prinsip filsafat sebagai landasan. Penjelasan ini mencakup beberapa aspek penting, yaitu 

sejarah latar belakang munculnya tafsir filsafat, sumber-sumber penafsirannya, metode yang 

digunakan dalam penafsiran, tokoh-tokoh utama yang mempelopori pendekatan ini, serta karya-

karya penting yang dihasilkan dalam bidang tafsir filsafat. 

 

METODE PENELITIAN 

Kami sebagai penulis dalam penulisan ini menggunakan metode penelitian kepustakaan 

(Library Research) dan pendekatan kualitatif, yang bertujuan untuk menghasilkan data yang 

bersifat deskriptif dan disajikan dalam bentuk narasi kualitatif. Metode penelitian kepustakaan 

merupakan jenis penelitian yang difokuskan pada pencarian dan pengumpulan data yang berasal 

dari sumber-sumber tertulis, baik itu buku, artikel jurnal, disertasi, skripsi, laporan penelitian, 

ataupun karya ilmiah lainnya yang relevan dengan topik yang dibahas. Dalam penelitian ini, kami 

mengandalkan referensi yang terpercaya dan sudah teruji kebenarannya untuk mendalami tafsir 

filsafat serta aspek-aspek terkait yang mendukung analisis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Sejarah Latar Belakang Kelahiran Tafsir Falsafi 

Tafsir falsafi adalah upaya penafsiran Al-Qur’an dengan menggunakan teori-teori filsafat 

sebagai paradigma utama. Dalam pendekatan ini, ajaran-ajaran Al-Qur'an dijelaskan melalui 

konsep-konsep filsafat, baik filsafat Yunani, Persia, maupun filsafat Islam. Tujuan dari tafsir falsafi 

adalah untuk menemukan keselarasan antara wahyu dan rasio manusia. Adapun pengertian yang 

lain yakni, tafsir falsafi yaitu tafsir yang menggunakan analisis disiplin ilmu-ilmu filsafat.5 

 Tafsir ini muncul pada masa kekhalifahan Abbasiyah, terutama pada masa khalifah Al-

Manshur (775 M) hingga Al-Ma'mun (883 M), ketika ilmu pengetahuan dan filsafat berkembang 

pesat melalui penerjemahan buku-buku asing ke dalam bahasa Arab.6 

Tokoh-tokoh filsafat Islam seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Ikhwan Al-Shafa turut 

berperan dalam mengembangkan tafsir falsafi, meskipun tafsir mereka banyak ditolak oleh sebagian 

ulama karena dianggap merusak ajaran Islam dengan memasukkan unsur filsafat yang berlebihan.7 

 
5 Andi Malaka, “Berbagai Metode dan Corak Penafsiran Al-Qur’an”. Bayani: Jurnal Studi Islam. 

Vol. 1, No. 2, September 2021. Hal: 146 
6 Ishmatul Karimah Syam, Suryana Alfathah, Eni Zulaiha, Khader Ahmad, “Kajian Historis Tafsir 

Falsafi”. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama. Hal: 87. 
7 Syafieh, “Perkembangan  Tafsir Falsafi Dalam Ranah Pemikiran Islam”. Jurnal At-Tibyan Vol.2 

No.2, Desember 2017. Hal: 142. 



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

227 

Pada masa itu, filsafat Yunani seperti pemikiran Plato dan Aristoteles sangat 

mempengaruhi para filosof Muslim. Proses penerjemahan yang intensif memunculkan aliran-aliran 

pemikiran seperti Mu'tazilah dan Al-Jahmiyah, yang mempengaruhi cara pandang terhadap sifat-

sifat Tuhan dan ayat-ayat mutasyabihat dalam Al-Qur'an.8 

Walaupun tafsir falsafi banyak menuai kontroversi, pendekatan filsafat dalam penafsiran 

Al-Qur'an tetap eksis dan banyak ditemukan pada sejumlah kitab tafsir, terutama dalam 

pembahasan ayat-ayat tertentu yang memerlukan pendekatan rasional dan filosofis. Terdapat dua 

golongan besar dalam menyikapi tafsir falsafi: 

1. Golongan yang Menolak Filsafat: Golongan ini menolak interfensi filsafat dalam tafsir Al-

Qur'an karena menganggapnya bertentangan dengan ajaran Islam. Tokoh utamanya adalah 

Imam al-Ghazali, yang mengkritik pendekatan metafisika spekulatif para filsuf seperti Ibn Sina 

dalam karyanya "Tahafut al-Falasifah" (Kerancuan Para Filosof). Fakhr al-Razi juga menolak 

teori-teori filsafat yang bertentangan dengan agama dalam kitab tafsirnya "Mafatih Al-Ghaib". 

2. Golongan yang Menerima dan Mengagumi Filsafat: Golongan ini mencoba mengkompromikan 

antara filsafat dan agama, meskipun tidak sepenuhnya berhasil mencapai keselarasan. Mereka 

menggunakan dua cara dalam mengkompromikan Al-Qur'an dengan filsafat, Pertama, 

Menundukkan nash Al-Qur'an pada pandangan filsafat, sehingga terlihat selaras. Dan yang 

kedua, Menjadikan filsafat sebagai acuan utama, sedangkan Al-Qur'an ditempatkan secara 

sekunder, yang dianggap lebih berbahaya. Contoh tafsir falsafi dari golongan ini termasuk karya-

karya parsial seperti "Fushush al-Hikam" oleh Al-Farabi dan "Rasail Ibn Sina" oleh Ibn Sina. 

Secara umum, tafsir falsafi cenderung menafsirkan ayat-ayat tertentu dalam Al-Qur'an yang 

dianggap memerlukan pendekatan rasional dan filosofis. Namun, sebagian besar ulama tetap 

mengkritik tafsir ini karena dinilai mengutamakan pemikiran manusia di atas wahyu Ilahi.9 

Adapun sumber-sumber penafsiran yang digunakan dalam menafsirkan tafsir falsafi, yakni 

penjelasan dari Muhammad Ali ar-Ridha’i al-Isfahani mengenai tafsir falsafi adalah bahwa metode 

penafsiran Al-Qur’an melalui tafsir falsafi merujuk pada tiga sumber utama yang memiliki 

pendekatan filosofis yang berbeda. Pertama, filsafat Peripatik (al-Masya'iyah) yang berakar pada 

pemikiran Aristoteles, mengedepankan pendekatan rasional, logika, dan deduktif untuk memahami 

teks-teks Al-Qur'an. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina mengintegrasikan prinsip-prinsip filsafat ini 

dengan ajaran Islam, meskipun pendekatan ini mendapat kritik karena dikhawatirkan dapat 

 
8 Muhammad Raja Pramudita, Muhammad Ilyas Kalmark, Mohammad Alvi Pratama, “Kondisi 

Hukum dan Keadilan di Era Transisi Dunia Muslim: Tinjauan Sejarah dan Filosofi”. Praxis: Jurnal Filsafat 

Terapan. 2024. 
9 Nilna Faiziya, “Tafsir  Falsafi:  Integrasi  Rasionalitas  dan  Spiritual  dalam  Memahami  Ayat-

Ayat Al-Qur’an”. Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan. Vol.5, No.6, Januari 2025. Hal: 1266-1267. 



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

228 

mengaburkan makna wahyu. Meskipun demikian, aliran ini memberikan kontribusi besar dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan dan pemikiran teologis dalam tradisi intelektual Islam.10 

Kedua, Filsafat Iluminasi (al-Isyraqiyah) merupakan aliran pemikiran yang berkembang 

dari pengaruh Neo-Platonisme, yang mengutamakan konsep penerangan (iluminasi) sebagai cara 

untuk memahami realitas. Dalam filsafat ini, pengetahuan dan kebenaran dianggap sebagai bentuk 

penerangan dari cahaya ilahi yang menerangi hati dan pikiran manusia. Konsep ini sejalan dengan 

ajaran tauhid dalam Islam, yang menekankan keesaan Tuhan sebagai sumber segala kebenaran dan 

cahaya. 

Pemikiran al-Isyraqiyah dipelopori oleh tokoh besar seperti Suhrawardi, yang 

mengembangkan teori tentang dunia cahaya dan gelap, serta al-Ghazali, yang dalam karya-

karyanya juga menghubungkan aspek mistik dengan akal. Filsafat ini berusaha mengharmoniskan 

rasio dan pengalaman mistik dalam memahami Tuhan dan ciptaan-Nya, dengan menekankan bahwa 

kebenaran sejati hanya bisa dipahami melalui penerangan batin yang diberikan oleh Tuhan.11 

Ketiga, Filsafat Teosofi (al-Hikmah al-Muta’aliyah) merupakan gabungan dari 

pendekatan-pendekatan sebelumnya, terutama filsafat Peripatik dan Iluminasi, dengan penekanan 

pada aspek metafisika, kosmologi, antropologi, dan psikologi. Aliran ini dikembangkan oleh tokoh-

tokoh besar seperti Ibnu ‘Arabi dan Mulla Sadra, yang berusaha menyatukan wahyu dengan 

pemahaman rasional dan pengalaman mistik.Fokus utama tafsir falsafi dalam al-Hikmah al-

Muta’aliyah adalah untuk menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan hakikat 

keberadaan Allah, sifat-sifat-Nya, dan wujud-Nya, serta konsep-konsep fundamental seperti tauhid, 

akal, jiwa, mukjizat, dan sebab-akibat. 

Pendekatan ini bertujuan untuk mengungkapkan kebenaran yang lebih dalam tentang 

realitas, dengan menjelaskan hubungan antara Tuhan, alam semesta, dan manusia, serta bagaimana 

segala sesuatu di dunia ini berhubungan dalam tatanan kosmik yang lebih tinggi. Mulla Sadra, 

misalnya, mengembangkan konsep “wujud” sebagai dasar dari semua realitas, yang berhubungan 

erat dengan pemahaman tentang Tuhan sebagai sumber utama dari segala eksistensi.12 

B. Metode Penafsiran Tafsir Falsafi 

Ada dua metode utama dalam melakukan penafsiran Al-Quran dengan pendekatan falsafi. 

Pertama, penafsiran ayat-ayat Al-Quran yang dilakukan dengan cara mengkontraskan teksnya 

 
10 Nilna Faiziya, hal: 1267. 
11 Fathurrahman, “Filsafat Iluminasi Suhrawardi Al-Maqtul”. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman 

dan Kemanusiaan. Vol.2, No.2 Oktober 2018. 
12 Imam Ibnumalik, Ali Bowo Tjahjono, Toha Makhsun, “Konsep Teosofi Transendental Mulla 

Sadra dan Implikasinya dalam Praktik Pendidikan Tauhid”. Kimu: Konstelasi Ilmiah Mahasiswa Unissula. 

19 Januari 2022.  



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

229 

dengan berbagai teori filsafat. Dalam hal ini, para penafsir tidak hanya melakukan takwil terhadap 

nash Al-Quran, tetapi juga menjelaskan kandungan nash tersebut melalui lensa teori filsafat. 

Dalam pendekatan ini, pandangan para filosof sering kali dijadikan sebagai acuan utama, 

menganggapnya lebih penting dibandingkan Al-Quran yang seharusnya memiliki kedudukan lebih 

tinggi. Sikap ini memberikan kesan bahwa filsafat seolah-olah melampaui teks Al-Quran, yang bisa 

mengarah pada penafsiran yang tidak menghargai kitab suci. Pendekatan ini banyak diadopsi oleh 

tokoh-tokoh seperti Fakhruddin Ar-Razi dalam karya Mafatih al-Ghaib dan al-Thabathaba’i dalam 

al-Mizan fi Tafsir al-Quran.13 

Kedua, penafsiran Al-Quran juga bisa dilakukan dengan menjadikan teori filsafat sebagai 

kerangka berpikir. Berbeda dengan metode pertama, pendekatan ini lebih menekankan pada 

penggunaan pemikiran filsafat yang diintegrasikan ke dalam proses memahami dan menafsirkan 

ayat-ayat Al-Quran. Model penafsiran ini diikuti oleh tokoh-tokoh seperti al-Farabi, Ibnu Sina, dan 

Ikhwan al-Shafa.14 

C. Tokoh-tokoh Tafsir Falsafi Serta Karya-karyanya 

Menurut Husain al-Dzahabi, sebenarnya tidak ada ahli filsafat Muslim yang secara lengkap 

menulis penafsiran al-Qur'an. Yang ditemukan hanyalah pendapat-pendapat dari para filsuf yang 

memberikan interpretasi terhadap al-Qur'an secara terpisah, yang kemudian disampaikan dalam 

karya-karya filsafat mereka. Berikut adalah beberapa tokoh dan kitab yang menafsirkan al-Qur'an 

dengan pendekatan filsafati: 

1. Ibnu Sina dalam Kitab Rasail Ibnu Sina 

Ibnu Sina adalah salah satu filsuf Muslim yang terkemuka, dengan nama lengkap al-

Rais Abu ‘Ali al-Husain bin ‘Abdullah bin Hasan bin ‘Ali bin Sina. Ia dilahirkan di Bukhara 

pada tahun 370 H/980 M. Ibnu Sina wafat pada tahun 428 H/1037 M. 

 Sejak usia sepuluh tahun, ia telah menghafal Al-Qur'an dan mempelajari berbagai ilmu, 

termasuk sastra, kedokteran, hisab, al-jabar, seni, dan mantiq. Ibnu Sina terkenal akan 

keahliannya dalam ilmu kedokteran, sehingga dijuluki sebagai Bapak Kedokteran Dunia. Di 

dunia Barat, ia lebih dikenal dengan nama Avicenna.15 

Karya-karya Ibnu Sina sangat beragam, terutama dalam bidang kedokteran dan filsafat. 

Salah satu tulisannya yang dikenal luas adalah “Rasail Ibnu Sina”, yang berisi metodenya dalam 

menafsirkan Al-Qur'an melalui lensa filsafat. Dalam karyanya ini, Ibnu Sina memberikan 

 
13 Miatul Qudsia, “Menelisik Tafsir Falsafi (2), Karakteristik, Metode dan Sumber Penafsiran”.09, 

September 2020. Situs Internet Online: https://tafsiralquran.id/menelisik-tafsir-falsafi-2-karakteristik-

metode-dan-sumber-

penafsiran/#:~:text=Metode%20Tafsir%20Falsafi,%2C%20dan%20Ikhwan%20al%2DShafa.  
14 Menelisik Tafsir Falsafi (2), Karakteristik, Metode dan Sumber Penafsiran 
15 Alwizar, “Pemikiran Pendidikan Ibnu Sina”. An-Nida’: Jurnal Pemikiran Islam. Vol.40, No. 1, 

Januari-Juni 2015.  

https://tafsiralquran.id/menelisik-tafsir-falsafi-2-karakteristik-metode-dan-sumber-penafsiran/#:~:text=Metode%20Tafsir%20Falsafi,%2C%20dan%20Ikhwan%20al%2DShafa
https://tafsiralquran.id/menelisik-tafsir-falsafi-2-karakteristik-metode-dan-sumber-penafsiran/#:~:text=Metode%20Tafsir%20Falsafi,%2C%20dan%20Ikhwan%20al%2DShafa
https://tafsiralquran.id/menelisik-tafsir-falsafi-2-karakteristik-metode-dan-sumber-penafsiran/#:~:text=Metode%20Tafsir%20Falsafi,%2C%20dan%20Ikhwan%20al%2DShafa


Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

230 

penjelasan tentang kebenaran yang terkandung dalam Al-Qur'an dari sudut pandang filosofis. 

Baginya, Al-Qur'an merupakan simbol yang sulit dipahami oleh orang awam dan hanya dapat 

dimengerti oleh kalangan tertentu. 

Salah satu ayat yang ditafsirkan oleh Ibnu Sina terdapat dalam QS. Al-Haqqah ayat 17, 

yang berbunyi: 

 

ذٍ ťَنِٰيَةٌ ۗ   هَاۗ وŹََْمِلُ عَرْشَ ربَِ كَ فَ وْقَ هُمْ يَ وْمَىړ  وċالْمَلَكُ عَلäٰى ارَْجَاۤىړ

Artinya: “Para malaikat berada di berbagai penjurunya (langit). Pada hari itu, delapan 

malaikat menjunjung ‘Arasy (singgasana) Tuhanmu di atas mereka.” (QS. Al-Haqqah 

[69]:39). 

 

Menurut Ibnu Sina, ‘arsy merupakan planet kesembilan yang menjadi pusat bagi planet-

planet lainnya dalam tata surya. Delapan planet lain yang disebutkan berfungsi sebagai 

penyangga di bawahnya. Ia berpendapat bahwa ‘arasy adalah wujud akhir dari penciptaan 

jasmani. Sebagian antromorfis yang cenderung mengikuti makna tekstual syariat berpendapat 

bahwa Allah berada di atas ‘arasy, namun bukan berarti Allah menetap di situ. Di sisi lain, para 

filosof beranggapan bahwa akhir ciptaan yang bersifat jasmani adalah planet kesembilan 

tersebut, di mana Tuhan ada, tetapi tidak dalam arti berdiam.  

Ibnu Sina juga menjelaskan bahwa planet-planet ini digerakkan oleh jiwa, dengan dua 

jenis gerakan: esensial dan tidak esensial. Gerakan esensial tersebut bisa bersifat alami 

(alamiyah) atau dipengaruhi oleh jiwa (nafsiyah). Ia berpendapat bahwa planet-planet ini abadi, 

tidak akan mengalami kebinasaan atau perubahan selamanya. Dalam syariat, malaikat-malaikat 

hidup dan tidak mati seperti manusia. Oleh karena itu, jika dikatakan bahwa planet-planet adalah 

makhluk hidup yang dapat berpikir, dan makhluk hidup yang dapat berpikir itu adalah malaikat, 

maka planet-planet tersebut dapat disebut sebagai malaikat.16 

2. Rasail Ikhwan as-Shafa 

Ikhwan as-Shafa (Brethren of Purity), yang berarti Persaudaraan Suci, adalah sebuah 

kelompok rahasia yang terdiri dari para filsuf Muslim Arab yang berbasis di Basra, Irak. Pada 

masa itu, Basra merupakan pusat pemerintahan Kekhalifahan Bani Abbasiyah. Nama “Ikhwan 

As-Shafa” diambil dari kisah burung merpati dalam kitab Kalilah wa Dimnah karena ajaran 

moral yang terkandung di dalamnya sangat relevan untuk membangun kembali semangat 

persaudaraan yang kokoh di kalangan umat islam. Pada masa itu, umat islam mengalami 

 
16 Pebriani Srifatonah, Siti Aminah, Eni Zulaiha, “Ittijah Tafsir Falsafi: Analisis Tafsir Penciptaan 

Alam Menurut Imam Al-Ghazali dan Al-Farabi”. Definisi: Jurnal Agama dan Sosial-Humaniora. Vol. 2, No. 

1, 2023. Hal: 43-44. 



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

231 

keretakan persaudaraan, terutama setelah peralihan kekuasaan antara Dinasti Umayyah dan 

Abbasiyah. Ikhwan As-Shafa’ berusaha menegakkan nilai-nilai persahabatan sejati dan tolong-

menolong antar sesame, yang mereka anggap sebagai landasan untuk menciptakan persaudaraan 

islam yang bersifat universal, melampaui batas suku dan aliran agama, demi mencapai tujuan 

mulia.17 

 Di antara anggota-anggota Ikhwan as-Shafa terdapat nama-nama terkenal seperti Abu 

Sulaiman Muhammad ‘Ali bin Ma’syar al-Bastani, Abu al-Hasan ‘Ali bin Harun al-Zanani, Abi 

Ahmad al-Maharjani, al-‘Aufi, serta Zaid bin Rafa’ah. Mereka mengadakan pertemuan secara 

tertutup untuk membahas berbagai tema filsafat dan dari diskusi-diskusi tersebut, mereka 

mengembangkan aliran pemikiran yang berfokus pada filsafat Islam.18 

Prinsip dasar pengajaran mereka menekankan bahwa syariat Islam sering kali terabaikan 

akibat kebodohan dan penyimpangan, sehingga perlu diperbaiki dan dimurnikan melalui 

pendekatan filsafat yang dapat menghubungkan wahyu dengan akal, serta menyelaraskan ajaran 

agama dengan pemahaman rasional yang lebih mendalam. 

Salah satu contoh penafsiran yang ditulis oleh Ikhwan as-Shafa dapat ditemukan dalam 

Rasail Ikhwan as-Shafa, yang mengacu pada QS. Al-An’am ayat 112:  

 

نْسِ وَاŪِْنِ  يُ وْحِيْ بَ عْضُهُمْ اńِٰ بَ عْضٍ زُخْرُفَ الْقَ  وْلِ غُرُوْراً وَۗلَوْ  وكََذٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِ  نَبٍِ  عَدُوčا شَيٰطśَِْ اِْٗ
 شَاۤءَ ربČَكَ مَا فَ عَلُوْهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَ فŗَْوُْنَ 

Artinya: “Demikianlah (sebagaimana Kami menjadikan bagimu musuh) Kami telah 

menjadikan pula bagi setiap nabi musuh yang terdiri atas setan-setan (berupa) manusia 

dan jin. Sebagian dari mereka membisikkan kepada sebagian yang lain perkataan yang 

indah sebagai tipuan. Seandainya Tuhanmu menghendaki, niscaya mereka tidak akan 

melakukannya. Maka, tinggalkan mereka bersama apa yang mereka ada-adakan 

(kebohongan).” (QS. Al-An’am [6]:112). 
 

Dalam penafsiran mereka, Ikhwan as-Shafa memahami kata "syaitan" bukan sebagai 

makhluk fisik yang dapat dilihat, melainkan sebagai "jiwa buruk" yang telah berpisah dari tubuh 

dan tidak dapat diindra secara fisik. Menurut pandangan mereka, Al-Qur’an bukan hanya 

sekadar teks suci yang bersifat literal, tetapi juga simbol dari kebenaran yang lebih dalam dan 

melampaui batas-batas pemikiran manusia biasa. Nabi Muhammad SAW menyampaikan wahyu 

 
17 Umiarso, Abdul Rahim Karim, “Pemikiran Pendidikan Menurut Ikhwan As-Shafa”. Jurnal At-

Tarbiyyah: Jurnal Pendidikan Islam. Vol.5, No.2, Tahun 2020. Hal: 123. 
18 Mohammad Ivani Rizky Saputra, Alaika M. Bagus Kurnia PS, “Membedah Pemikiran Ikhwan Al-

Safa Tentang Sinergi Sains dan Agama”. Al-Ibrah. Vol.5, No.1, Juni 2020. Hal: 148.  



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

232 

yang diterimanya, baik secara nyata maupun tersembunyi; ia merumuskan hal tersebut dalam 

lafadz yang dapat diterima dan makna yang dapat dipahami oleh pikiran manusia. 

Selain itu, Ikhwan as-Shafa juga memberikan penafsiran mengenai surga dan neraka. 

Mereka menafsirkan surga sebagai alam perbintangan atau tata surya, sedangkan neraka mereka 

anggap sebagai dunia di bawah bulan. Pandangan ini didasarkan pada hadis Nabi Muhammad 

SAW yang menyatakan bahwa surga terletak di langit dan neraka berada di bumi. 

3. Thaba-Thaba’I dalam Kitab Tafsir al-Mizan 

Thaba-Thaba’i, yang memiliki nama lengkap Sayyid Muhammad Husain bin al-Sayyid 

Muhammad Husain bin al-Mirza ‘Ali Ashghar Syaikh al-Islam al-Thaba-Thaba’i al-Tabrizi al-

Qadhi, adalah seorang filsuf Muslim yang lahir di kota Tabriz pada tahun 1892 Masehi. Nama 

Thaba-Thaba’i diambil dari salah satu kakenya, Ibrahim Thaba-Thaba’i bin Ismail al-Dibaj.  

Beliau merupakan ulama Syi’ah yang berpengaruh pada masanya. Thaba-thaba’i 

berpulang ke rahmatullah pada Minggu, 18/1/1402 H atau 15/11/1981 di kota Qum. Ia wafat 

setelah lama mengalami sakit. Pemakamannya dihadiri ratusan ribu orang, dan dihadiri para 

ulama dan pembesar serta tokoh-tokoh pejuang keagamaan. Sayyed ‘Abdullah Syirazi yang 

merupakan salah seorang muridnya, menyatakan bahwa hari wafat Tabatabai merupakan hari 

berkabung dan libur resmi di Masyhad, hal ini merupakan bentuk penghormatan atas kepergian 

gurunya19 

Salah satu karyanya yang terkenal adalah kitab Tafsir al-Mizan, yang memiliki corak 

filsafati yang kuat. Tafsir al-Mizan karya Muhammad Husain Thaba-thaba’i adalah tafsir analitis 

yang menggabungkan berbagai disiplin ilmu, seperti filsafat, sejarah, sosial, dan hadis. 

Meskipun berlandaskan pada paham syi'ah, tafsir ini juga mengakomodasi pandangan aliran lain 

termasuk Ahlussunnah.  

Pendekatan utamanya adalah tafsir al-Qur'an dengan al-Qur'an, dan karya ini sangat 

menonjol dalam aspek filosofis, sosiologis, dan perbandingan pendapat ulama. Tafsir ini diakui 

sebagai karya yang komprehensif dan moderat. Contoh penafsiran yang bersifat filosofis 

terdapat dalam QS. Al-Baqarah ayat 167, yang berbunyi:  

 

يرُيِْهِ  مِنċا ۗ كَذٰلِكَ  مِن ْهُمْ ۗ كَمَا تċŐََءُوْا  فَ نَ تċŐََاَ  انċَ لنََا كَرċةً  لَوْ  ات ċبَ عُوْا  الċذِيْنَ  اعَْمَاŮَمُْ حَسَرٰتٍ  وَقاَلَ   ُ مُ اڕٰ 

   ࣖ  عَلَيْهِمْ ۗ وَمَا هُمْ şِٰرجśَِِْ مِنَ النċارِ  

Artinya: “Orang-orang yang mengikuti berkata, “Andaikan saja kami mendapat 

kesempatan kembali (ke dunia), tentu kami akan berlepas tangan dari mereka 

 
19 Amrillah Achmad, “Telaah Tafsir al-Mizan Karya Thabathabai”. Tafsere Volume 9 Nomor 2 

Tahun 2021. Hal: 249-254. 



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

233 

sebagaimana mereka berlepas tangan dari kami. “Demikianlah Allah memperlihatkan 

kepada mereka amal perbuatan mereka sebagai penyesalan. Mereka sungguh tidak 

akan keluar dari neraka.” (QS. Al-Baqarah [2]: 167. 

 

Menurut Thaba-Thaba’i, siksaan yang diterima di Neraka tidak akan bersifat kekal, 

karena Allah adalah Maha Pengasih dan Maha Penyayang. Dengan demikian, mustahil bagi 

Allah, yang memiliki sifat kasih sayang tersebut, untuk menyiksa umat-Nya selamanya. Selain 

itu, beliau juga menolak konsep balas dendam, menganggapnya sebagai tindakan yang sia-sia. 

Thaba-Thaba’i menekankan bahwa Allah tidak pernah bertindak zalim atau menindas hamba-

Nya, serta tidak memiliki sifat dendam. Oleh karena itu, siksaan di Neraka dianggap sebagai 

sesuatu yang sementara dan bukan hukuman yang abadi.20 

 

KESIMPULAN 

Tafsir falsafi adalah salah satu bentuk penafsiran Al-Qur'an yang mengandalkan 

pendekatan rasional dan filosofi untuk memahami ayat-ayat suci. Corak ini mengalami 

perkembangan pesat pada masa Kekhalifahan Abbasiyah, sejalan dengan masuknya pemikiran 

filsafat Yunani ke dalam dunia Islam. Meskipun mendapat beragam kritik, terutama dari kalangan 

ulama yang melihat filsafat sebagai potensi ancaman terhadap kemurnian ajaran Islam, tafsir falsafi 

tetap eksis dan terus berkembang. 

Dalam praktiknya, tafsir falsafi mengadopsi berbagai aliran filsafat, seperti peripatik 

(Aristotelian), iluminasi (Isyraqiyah), dan teosofi (Hikmah Muta’aliyah). Pendekatan ini 

menekankan pemahaman terhadap konsep-konsep metafisika, kosmologi, dan spiritualitas, serta 

menyoroti ayat-ayat mutasyabihat dengan kerangka berpikir filosofis. Metode yang diterapkan 

dalam tafsir ini dibagi menjadi dua yaitu, menundukkan teks Al-Qur'an pada pandangan filsafat dan 

menggunakan filsafat sebagai alat bantu untuk memahami teks Al-Qur'an. 

Tokoh-tokoh utama dalam pengembangan tafsir falsafi mencakup Ibnu Sina, Ikhwan al-

Shafa, dan Thaba-Thaba’i, yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dalam karya-karya filosofis 

mereka, meskipun tidak secara langsung menyusun kitab tafsir yang komprehensif. Akhirnya, tafsir 

falsafi berfungsi sebagai jembatan antara rasionalitas dan spiritualitas dalam studi Al-Qur'an. 

Meskipun kontroversial, pendekatan ini memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperkaya 

khazanah tafsir dan pemikiran Islam. 

 

 
20 Nilna Faiziya, Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas dan Spiritual dalam Memahami Ayat-Ayat 

Al-Qur’an, Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Vol. 5, No. 6, Januari 2025 



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

234 

SARAN DAN REKOMENDASI 

Tafsir falsafi adalah pendekatan dalam penafsiran Al-Qur'an yang menggabungkan filsafat, 

logika, dan rasionalitas untuk memahami ayat-ayat suci. Meskipun pendekatan ini mendapat kritik, 

terutama dari kalangan ulama yang menganggapnya bertentangan dengan makna asli wahyu, tafsir 

falsafi tetap memainkan peran penting dalam pengembangan pemikiran Islam.  

Sebagai jembatan antara rasionalitas dan spiritualitas, tafsir ini telah banyak memberi 

kontribusi terhadap pemahaman lebih dalam tentang Al-Qur'an, terutama terkait dengan ayat-ayat 

yang memerlukan penafsiran yang lebih filosofis. Oleh karena itu, penting untuk terus 

mengembangkan studi tafsir falsafi dengan tetap menjaga keseimbangan antara rasionalitas dan 

prinsip-prinsip agama yang lebih mendalam, sambil mempertimbangkan pandangan-pandangan 

kritis yang ada.  

Untuk penelitian lebih lanjut, disarankan untuk lebih mengeksplorasi pengaruh pemikiran 

filsafat yang lebih modern terhadap tafsir falsafi, serta menganalisis keterkaitannya dengan konteks 

sosial dan politik yang berkembang dalam masyarakat Muslim saat ini. Diperlukan juga kajian lebih 

lanjut mengenai tokoh-tokoh yang kurang dikenal namun turut memberikan kontribusi besar 

terhadap perkembangan tafsir falsafi. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Ucapan terima kasih atas penelitian ini layak diberikan kepada beberapa pihak yang telah 

memberikan dukungan dan kontribusi penting dalam penyelesaian tulisan ini. Pertama-tama, kami 

mengucapkan terima kasih kepada Allah SWT yang telah memberikan rahmat, ilmu, dan 

kemudahan dalam menyelesaikan penelitian ini. Kami juga menyampaikan terima kasih yang 

sebesar-besarnya kepada dosen pembimbing kami yakni, bapak H. Akhmad Dasuki, Lc., M.A. yang 

telah memberikan bimbingan dan arahan yang sangat berharga.  

Tak lupa, kami mengucapkan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah memberikan 

informasi, baik itu melalui literatur maupun diskusi, yang sangat membantu dalam pengembangan 

karya ini. Semoga hasil penelitian ini dapat memberikan manfaat dan kontribusi positif bagi 

perkembangan ilmu tafsir, khususnya dalam pendekatan falsafi, serta menjadi bahan kajian yang 

berguna bagi semua pihak yang tertarik pada bidang ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Achmad, Amrillah.  “Telaah Tafsir al-Mizan Karya Thabathabai”. Tafsere Volume 9 Nomor 2 

Tahun 2021. 

Abdul Gofur, R. Muhammad Farhal Azkiya, Eni Zulaiha, “Tafsir falsafi: Pendekatan Rasional 

dalam Penafsiran Al-Qur’an”. SENARAI: Journal of Islamic Haritage and Civilization, 

Vol. 1 No. 2  (2025). 



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah, 

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025 

 

235 

Aldomi Putra, “Kajian Tafsir Falsafi”. al-Burhan Vol. 17 No. 1 Tahun 2017. 

Fathurrahman, “Filsafat Iluminasi Suhrawardi Al-Maqtul”. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman 

dan Kemanusiaan. Vol.2, No.2 Oktober 2018. 

Nilna Faiziya, “Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas Dan Spiritual Dalam Memahami Ayat-Ayat 

Al-Qur’an”. Mufham: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir. Vol. 3 No. 2 Tahun 2024.. 

Kurdi Fadal, “Stagnasi Tafsir Falsafi dan Kuriositas Al-Qur’an (Analisis Pemikiran Muhammad 
Husain Al-Zahabi). Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat. Vol. 18 No. 

2 Desember 2022. 

Ishmatul Karimah Syam, Suryana Alfathah, Eni Zulaiha, Khader Ahmad, “Kajian Historis Tafsir 
Falsafi”. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama. 

Ivani Rizky Saputra, Mohammad, Alaika M. Bagus Kurnia PS, “Membedah Pemikiran Ikhwan Al-
Safa Tentang Sinergi Sains dan Agama”. Al-Ibrah. Vol.5, No.1, Juni 2020.  

Ibnumalik, Imam, Ali Bowo Tjahjono, Toha Makhsun, “Konsep Teosofi Transendental Mulla 
Sadra dan Implikasinya dalam Praktik Pendidikan Tauhid”. Kimu: Konstelasi Ilmiah 

Mahasiswa Unissula. 19 Januari 2022. 

Raja, Muhammad, Pramudita, Muhammad Ilyas Kalmark, Mohammad Alvi Pratama, “Kondisi 
Hukum dan Keadilan di Era Transisi Dunia Muslim: Tinjauan Sejarah dan Filosofi”. 
Praxis: Jurnal Filsafat Terapan. 2024. 

Syafieh, “Perkembangan  Tafsir Falsafi Dalam Ranah Pemikiran Islam”. Jurnal At-Tibyan Vol.2 

No.2, Desember 2017. 

Miatul Qudsia, “Menelisik Tafsir Falsafi , Karakteristik, Metode dan Sumber Penafsiran”. 09, 
Desember 2020. Situs Internet Online: https://tafsiralquran.id/tag/sumber-penafsiran-tafsir-

falsafi/.  

Nilna Faiziya, Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas dan Spiritual dalam Memahami Ayat-Ayat Al-

Qur’an, Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Vol. 5, No. 6, Januari 2025. 

Pebriani, Srifatonah, Siti Aminah, Eni Zulaiha, “Ittijah Tafsir Falsafi: Analisis Tafsir Penciptaan 
Alam Menurut Imam Al-Ghazali dan Al-Farabi”. Definisi: Jurnal Agama dan Sosial-

Humaniora. Vol. 2, No. 1, 2023. 

Umiarso, Abdul Rahim Karim, “Pemikiran Pendidikan Menurut Ikhwan As-Shafa”. Jurnal At-

Tarbiyyah: Jurnal Pendidikan Islam. Vol.5, No.2, Tahun 2020. 

https://tafsiralquran.id/tag/sumber-penafsiran-tafsir-falsafi/
https://tafsiralquran.id/tag/sumber-penafsiran-tafsir-falsafi/

