AL-MUHITH

JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS
E-ISSN: 2963-4024 (media online)
P-ISSN : 2963-4016 (media cetak)

DOI  :10.35931/am.v4i2.5382

MENGUAK RAHASIA TAFSIR FALSAFI: SEJARAH, METODE
DAN TOKOH-TOKOH BERPENGARUH

Akhmad Dasuki
IAIN Palangka Raya, Kalimantan Tengah, Indonesia
akhmaddasuki @iain-palangkaraya.ac.id
Muhamad Rulyawan Sihab
IAIN Palangka Raya, Kalimantan Tengah, Indonesia

ryuzianurl9 @ gmail.com
Rifky Maulana
IAIN Palangka Raya, Kalimantan Tengah, Indonesia
Cengrifky01 @gmail.com

Abstrak

Penafsiran Al-Qur’an merupakan usaha intelektual yang dilakukan oleh para mufassir sesuai dengan
kapasitas keilmuannya. Salah satu corak penafsiran yang menonjol dan kontroversial dalam khazanah tafsir
adalah tafsir falsafi, yakni pendekatan yang memadukan filsafat, logika, dan rasionalitas dalam memahami
ayat-ayat suci. Tafsir ini berkembang pesat pada masa Kekhalifahan Abbasiyah, dipelopori oleh tokoh-tokoh
seperti Ibnu Sina, Al-Farabi, dan Ikhwan al-Shafa. Meski mendapat penolakan dari sejumlah ulama karena
dianggap menyimpang dari makna asli wahyu, tafsir falsafi tetap bertahan dan berkontribusi besar terhadap
dinamika pemikiran Islam. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji latar belakang munculnya tafsir falsafi,
sumber dan metode penafsirannya, serta tokoh-tokoh penting beserta karya-karya mereka. Pendekatan yang
digunakan dalam studi ini adalah penelitian kepustakaan dengan metode kualitatif deskriptif, yang
mengandalkan literatur-literatur ilmiah tanpa unsur plagiarisme. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa tafsir
falsafi merupakan jembatan antara rasionalitas dan spiritualitas yang memperkaya pemahaman terhadap
Al-Qur’an, meskipun tetap menyisakan ruang perdebatan di kalangan umat Islam.

Kata Kunci: Tafsir Falsafi, Filsafat Islam, Penafsiran Al-Qur’an, Rasionalitas

Abstract

The interpretation of the Qur'an is an intellectual endeavor carried out by exegetes (mufassir) according to
their scholarly capacity. One of the prominent and controversial approaches within the field of Qur'anic
exegesis is philosophical interpretation (tafsir falsafi), which integrates philosophy, logic, and rationality in
understanding the sacred verses. This approach flourished during the Abbasid Caliphate, pioneered by
figures such as Ibn Sina, Al-Farabi, and Ikhwan al-Shafa. Although it was rejected by some scholars for
allegedly deviating from the original meaning of revelation, tafsir falsafi has endured and made a significant
contribution to the dynamics of Islamic thought. This study aims to examine the historical background of
tafsir falsafi, its sources and methods of interpretation, as well as key figures and their works. The research
adopts a library research method with a descriptive qualitative approach, relying solely on academic
literature and free from plagiarism. The findings reveal that tafsir falsafi serves as a bridge between
rationality and spirituality, enriching the understanding of the Qur'an, even though it continues to spark
debate among Muslim scholars.

Keywords: Philosophical Exegesis, Islamic Philosophy, Qur'anic Interpretation, Rationality

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

224


http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i2.5382
mailto:akhmaddasuki@iain-palangkaraya.ac.id
mailto:ryuzianur19@gmail.com
mailto:Cengrifky01@gmail.com

Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

© Author(s) 2025
BY This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Penafsiran Al-Qur'an merupakan upaya manusia dalam menggali makna kalam Allah
sesuai dengan kapasitas dan keahlian masing-masing mufassir. Oleh karena itu, hasil penafsiran
sering kali dipengaruhi oleh latar belakang keilmuan mufassir tersebut. Tafsir Al-Qur'an dapat
diklasifikasikan berdasarkan sumbernya, seperti tafsir bi al-riwayah, tafsir bi al-ra’yi, dan tafsir bi
al-isyarah. Selain itu, tafsir juga dapat dibagi berdasarkan corak atau ittijihat-nya, yang bergantung
pada bidang keahlian mufassir itu sendiri.'

Corak penafsiran dalam ilmu tafsir merupakan kecenderungan atau warna tertentu yang
mendominasi suatu karya tafsir, sesuai dengan keahlian dan latar belakang mufassir. Meskipun
terdapat berbagai istilah seperti ittijdh, ndhiyat, dan madrasat, istilah corak lebih familiar dan netral,
terutama dalam konteks budaya Indonesia.?

Salah satu corak yang cukup menonjol dan kontroversial adalah tafsir falsafi, Tafsir falsafi
merupakan pendekatan dalam penafsiran Al-Qur’an yang mengintegrasikan ilmu filsafat, logika,
dan rasionalitas dalam memahami ayat-ayat suci. Corak tafsir ini muncul pada masa Kekhalifahan
Abbasiyah ketika pemikiran filsafat Yunani mulai masuk ke dunia Islam. Para filsuf Muslim seperti
Ibnu Sina, Al-Farabi, dan Al-Kindi memainkan peran penting dalam mengembangkan tafsir dengan
pendekatan rasional dan filosofis.?

Kemunculan tafsir falsafi tidak terlepas dari kontroversi di kalangan ulama. Banyak sarjana
Muslim menolak tafsir falsafi karena dianggap terlalu mengedepankan rasionalitas dan filsafat
sehingga dinilai menyimpang dari kebenaran Al-Qur’an. Tafsir falsafi mengalami pasang surut
dalam sejarah pemikiran Islam karena mendapat banyak kritik dari ulama seperti Imam Al-Ghazali.
Namun, pada abad ke-20, tafsir ini kembali muncul melalui karya Thabathaba’i dan Abu Ya’rab al-
Marzuqi. Meskipun kontroversial, tafsir falsafi tetap berperan dalam menggabungkan rasionalitas

dengan pemahaman spiritual dalam khazanah keilmuan Islam.*

I Abdul Gofur, R. Muhammad Farhal Azkiya, Eni Zulaiha, “Tafsir Falsafi: Pendekatan Rasional
dalam Penafsiran Al-Qur’an”. SENARAI: Journal of Islamic Haritage and Civilization, Vol. 1 No. 2 (2025).
Hal: 2.

2 Aldomi Putra, “Kajian Tafsir Falsafi”. al-Burhan Vol. 17 No. 1 Tahun 2017. Hal: 20.

3 Nilna Faiziya, “Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas Dan Spiritual Dalam Memahami Ayat-Ayat
Al-Qur’an”. Mufham: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir. Vol. 3 No. 2 Tahun 2024. Hal: 85-86.

4 Kurdi Fadal, “Stagnasi Tafsir Falsafi dan Kuriositas Al-Qur’an (Analisis Pemikiran Muhammad
Husain Al-Zahabi). Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat. Vol. 18 No. 2 Desember 2022.
Hal: 273-274.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

225


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

Jadi, dalam penelitian ini, akan dibahas secara mendalam mengenai tafsir filsafat (tafsir
falsafi) yang merupakan salah satu pendekatan dalam menafsirkan Al-Qur'an dengan menggunakan
prinsip-prinsip filsafat sebagai landasan. Penjelasan ini mencakup beberapa aspek penting, yaitu
sejarah latar belakang munculnya tafsir filsafat, sumber-sumber penafsirannya, metode yang
digunakan dalam penafsiran, tokoh-tokoh utama yang mempelopori pendekatan ini, serta karya-

karya penting yang dihasilkan dalam bidang tafsir filsafat.

METODE PENELITIAN

Kami sebagai penulis dalam penulisan ini menggunakan metode penelitian kepustakaan
(Library Research) dan pendekatan kualitatif, yang bertujuan untuk menghasilkan data yang
bersifat deskriptif dan disajikan dalam bentuk narasi kualitatif. Metode penelitian kepustakaan
merupakan jenis penelitian yang difokuskan pada pencarian dan pengumpulan data yang berasal
dari sumber-sumber tertulis, baik itu buku, artikel jurnal, disertasi, skripsi, laporan penelitian,
ataupun karya ilmiah lainnya yang relevan dengan topik yang dibahas. Dalam penelitian ini, kami
mengandalkan referensi yang terpercaya dan sudah teruji kebenarannya untuk mendalami tafsir

filsafat serta aspek-aspek terkait yang mendukung analisis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Latar Belakang Kelahiran Tafsir Falsafi

Tafsir falsafi adalah upaya penafsiran Al-Qur’an dengan menggunakan teori-teori filsafat
sebagai paradigma utama. Dalam pendekatan ini, ajaran-ajaran Al-Qur'an dijelaskan melalui
konsep-konsep filsafat, baik filsafat Yunani, Persia, maupun filsafat Islam. Tujuan dari tafsir falsafi
adalah untuk menemukan keselarasan antara wahyu dan rasio manusia. Adapun pengertian yang
lain yakni, tafsir falsafi yaitu tafsir yang menggunakan analisis disiplin ilmu-ilmu filsafat.

Tafsir ini muncul pada masa kekhalifahan Abbasiyah, terutama pada masa khalifah Al-
Manshur (775 M) hingga Al-Ma'mun (883 M), ketika ilmu pengetahuan dan filsafat berkembang
pesat melalui penerjemahan buku-buku asing ke dalam bahasa Arab.®

Tokoh-tokoh filsafat Islam seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Ikhwan Al-Shafa turut
berperan dalam mengembangkan tafsir falsafi, meskipun tafsir mereka banyak ditolak oleh sebagian

ulama karena dianggap merusak ajaran Islam dengan memasukkan unsur filsafat yang berlebihan.’

> Andi Malaka, “Berbagai Metode dan Corak Penafsiran Al-Qur’an”. Bayani: Jurnal Studi Islam.
Vol. 1, No. 2, September 2021. Hal: 146

6 Ishmatul Karimah Syam, Suryana Alfathah, Eni Zulaiha, Khader Ahmad, “Kajian Historis Tafsir
Falsafi”. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama. Hal: 87.

7 Syafieh, “Perkembangan Tafsir Falsafi Dalam Ranah Pemikiran Islam”. Jurnal At-Tibyan Vol.2
No.2, Desember 2017. Hal: 142.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

226



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,

Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

Pada masa itu, filsafat Yunani seperti pemikiran Plato dan Aristoteles sangat
mempengaruhi para filosof Muslim. Proses penerjemahan yang intensif memunculkan aliran-aliran
pemikiran seperti Mu'tazilah dan Al-Jahmiyah, yang mempengaruhi cara pandang terhadap sifat-
sifat Tuhan dan ayat-ayat mutasyabihat dalam Al-Qur'an.?

Walaupun tafsir falsafi banyak menuai kontroversi, pendekatan filsafat dalam penafsiran
Al-Qur'an tetap eksis dan banyak ditemukan pada sejumlah kitab tafsir, terutama dalam
pembahasan ayat-ayat tertentu yang memerlukan pendekatan rasional dan filosofis. Terdapat dua
golongan besar dalam menyikapi tafsir falsafi:

1. Golongan yang Menolak Filsafat: Golongan ini menolak interfensi filsafat dalam tafsir Al-
Qur'an karena menganggapnya bertentangan dengan ajaran Islam. Tokoh utamanya adalah
Imam al-Ghazali, yang mengkritik pendekatan metafisika spekulatif para filsuf seperti Ibn Sina
dalam karyanya "Tahafut al-Falasifah" (Kerancuan Para Filosof). Fakhr al-Razi juga menolak
teori-teori filsafat yang bertentangan dengan agama dalam kitab tafsirnya "Mafatih Al-Ghaib".

2. Golongan yang Menerima dan Mengagumi Filsafat: Golongan ini mencoba mengkompromikan
antara filsafat dan agama, meskipun tidak sepenuhnya berhasil mencapai keselarasan. Mereka
menggunakan dua cara dalam mengkompromikan Al-Qur'an dengan filsafat, Pertama,
Menundukkan nash Al-Qur'an pada pandangan filsafat, sehingga terlihat selaras. Dan yang
kedua, Menjadikan filsafat sebagai acuan utama, sedangkan Al-Qur'an ditempatkan secara
sekunder, yang dianggap lebih berbahaya. Contoh tafsir falsafi dari golongan ini termasuk karya-
karya parsial seperti "Fushush al-Hikam" oleh Al-Farabi dan "Rasail Ibn Sina" oleh Ibn Sina.

Secara umum, tafsir falsafi cenderung menafsirkan ayat-ayat tertentu dalam Al-Qur'an yang
dianggap memerlukan pendekatan rasional dan filosofis. Namun, sebagian besar ulama tetap
mengkritik tafsir ini karena dinilai mengutamakan pemikiran manusia di atas wahyu Ilahi.’

Adapun sumber-sumber penafsiran yang digunakan dalam menafsirkan tafsir falsafi, yakni
penjelasan dari Muhammad Ali ar-Ridha’i al-Isfahani mengenai tafsir falsafi adalah bahwa metode
penafsiran Al-Qur’an melalui tafsir falsafi merujuk pada tiga sumber utama yang memiliki
pendekatan filosofis yang berbeda. Pertama, filsafat Peripatik (al-Masya'iyah) yang berakar pada
pemikiran Aristoteles, mengedepankan pendekatan rasional, logika, dan deduktif untuk memahami
teks-teks Al-Qur'an. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina mengintegrasikan prinsip-prinsip filsafat ini

dengan ajaran Islam, meskipun pendekatan ini mendapat kritik karena dikhawatirkan dapat

8 Muhammad Raja Pramudita, Muhammad Ilyas Kalmark, Mohammad Alvi Pratama, “Kondisi
Hukum dan Keadilan di Era Transisi Dunia Muslim: Tinjauan Sejarah dan Filosofi”. Praxis: Jurnal Filsafat
Terapan. 2024.

¥ Nilna Faiziya, “Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas dan Spiritual dalam Memahami Ayat-
Ayat Al-Qur’an”. Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan. Vol.5, No.6, Januari 2025. Hal: 1266-1267.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

227



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

mengaburkan makna wahyu. Meskipun demikian, aliran ini memberikan kontribusi besar dalam
pengembangan ilmu pengetahuan dan pemikiran teologis dalam tradisi intelektual Islam.!”

Kedua, Filsafat Iluminasi (al-Isyragiyah) merupakan aliran pemikiran yang berkembang
dari pengaruh Neo-Platonisme, yang mengutamakan konsep penerangan (iluminasi) sebagai cara
untuk memahami realitas. Dalam filsafat ini, pengetahuan dan kebenaran dianggap sebagai bentuk
penerangan dari cahaya ilahi yang menerangi hati dan pikiran manusia. Konsep ini sejalan dengan
ajaran tauhid dalam Islam, yang menekankan keesaan Tuhan sebagai sumber segala kebenaran dan
cahaya.

Pemikiran al-Isyragiyah dipelopori oleh tokoh besar seperti Suhrawardi, yang
mengembangkan teori tentang dunia cahaya dan gelap, serta al-Ghazali, yang dalam karya-
karyanya juga menghubungkan aspek mistik dengan akal. Filsafat ini berusaha mengharmoniskan
rasio dan pengalaman mistik dalam memahami Tuhan dan ciptaan-Nya, dengan menekankan bahwa
kebenaran sejati hanya bisa dipahami melalui penerangan batin yang diberikan oleh Tuhan.!!

Ketiga, Filsafat Teosofi (al-Hikmah al-Muta’aliyah) merupakan gabungan dari
pendekatan-pendekatan sebelumnya, terutama filsafat Peripatik dan Iluminasi, dengan penekanan
pada aspek metafisika, kosmologi, antropologi, dan psikologi. Aliran ini dikembangkan oleh tokoh-
tokoh besar seperti Ibnu ‘Arabi dan Mulla Sadra, yang berusaha menyatukan wahyu dengan
pemahaman rasional dan pengalaman mistik.Fokus utama tafsir falsafi dalam al-Hikmah al-
Muta’aliyah adalah untuk menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan hakikat
keberadaan Allah, sifat-sifat-Nya, dan wujud-Nya, serta konsep-konsep fundamental seperti tauhid,
akal, jiwa, mukjizat, dan sebab-akibat.

Pendekatan ini bertujuan untuk mengungkapkan kebenaran yang lebih dalam tentang
realitas, dengan menjelaskan hubungan antara Tuhan, alam semesta, dan manusia, serta bagaimana
segala sesuatu di dunia ini berhubungan dalam tatanan kosmik yang lebih tinggi. Mulla Sadra,
misalnya, mengembangkan konsep “wujud” sebagai dasar dari semua realitas, yang berhubungan
erat dengan pemahaman tentang Tuhan sebagai sumber utama dari segala eksistensi. '?

Metode Penafsiran Tafsir Falsafi
Ada dua metode utama dalam melakukan penafsiran Al-Quran dengan pendekatan falsafi.

Pertama, penafsiran ayat-ayat Al-Quran yang dilakukan dengan cara mengkontraskan teksnya

10 Nilna Faiziya, hal: 1267.

! Fathurrahman, “Filsafat Iluminasi Suhrawardi Al-Maqtul”. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman
dan Kemanusiaan. Vol.2, No.2 Oktober 2018.

12 Tmam Ibnumalik, Ali Bowo Tjahjono, Toha Makhsun, “Konsep Teosofi Transendental Mulla
Sadra dan Implikasinya dalam Praktik Pendidikan Tauhid”. Kimu: Konstelasi Ilmiah Mahasiswa Unissula.
19 Januari 2022.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

228



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

dengan berbagai teori filsafat. Dalam hal ini, para penafsir tidak hanya melakukan takwil terhadap
nash Al-Quran, tetapi juga menjelaskan kandungan nash tersebut melalui lensa teori filsafat.

Dalam pendekatan ini, pandangan para filosof sering kali dijadikan sebagai acuan utama,
menganggapnya lebih penting dibandingkan Al-Quran yang seharusnya memiliki kedudukan lebih
tinggi. Sikap ini memberikan kesan bahwa filsafat seolah-olah melampaui teks Al-Quran, yang bisa
mengarah pada penafsiran yang tidak menghargai kitab suci. Pendekatan ini banyak diadopsi oleh
tokoh-tokoh seperti Fakhruddin Ar-Razi dalam karya Mafatih al-Ghaib dan al-Thabathaba’i dalam
al-Mizan fi Tafsir al-Quran.'?

Kedua, penafsiran Al-Quran juga bisa dilakukan dengan menjadikan teori filsafat sebagai
kerangka berpikir. Berbeda dengan metode pertama, pendekatan ini lebih menekankan pada
penggunaan pemikiran filsafat yang diintegrasikan ke dalam proses memahami dan menafsirkan
ayat-ayat Al-Quran. Model penafsiran ini diikuti oleh tokoh-tokoh seperti al-Farabi, Ibnu Sina, dan
Ikhwan al-Shafa.'*

Tokoh-tokoh Tafsir Falsafi Serta Karya-karyanya

Menurut Husain al-Dzahabi, sebenarnya tidak ada ahli filsafat Muslim yang secara lengkap
menulis penafsiran al-Qur'an. Yang ditemukan hanyalah pendapat-pendapat dari para filsuf yang
memberikan interpretasi terhadap al-Qur'an secara terpisah, yang kemudian disampaikan dalam
karya-karya filsafat mereka. Berikut adalah beberapa tokoh dan kitab yang menafsirkan al-Qur'an
dengan pendekatan filsafati:

1. Ibnu Sina dalam Kitab Rasail Ibnu Sina
Ibnu Sina adalah salah satu filsuf Muslim yang terkemuka, dengan nama lengkap al-
Rais Abu ‘Ali al-Husain bin ‘Abdullah bin Hasan bin ‘Ali bin Sina. Ia dilahirkan di Bukhara
pada tahun 370 H/980 M. Ibnu Sina wafat pada tahun 428 H/1037 M.

Sejak usia sepuluh tahun, ia telah menghafal Al-Qur'an dan mempelajari berbagai ilmu,
termasuk sastra, kedokteran, hisab, al-jabar, seni, dan mantiq. Ibnu Sina terkenal akan
keahliannya dalam ilmu kedokteran, sehingga dijuluki sebagai Bapak Kedokteran Dunia. Di
dunia Barat, ia lebih dikenal dengan nama Avicenna. '3

Karya-karya Ibnu Sina sangat beragam, terutama dalam bidang kedokteran dan filsafat.
Salah satu tulisannya yang dikenal luas adalah “Rasail Ibnu Sina”, yang berisi metodenya dalam

menafsirkan Al-Qur'an melalui lensa filsafat. Dalam karyanya ini, Ibnu Sina memberikan

13 Miatul Qudsia, “Menelisik Tafsir Falsafi (2), Karakteristik, Metode dan Sumber Penafsiran”.09,
September 2020. Situs Internet Online: https://tafsiralquran.id/menelisik-tafsir-falsafi-2-karakteristik-
metode-dan-sumber-
penafsiran/#:~:text=Metode%20Tafsir%20Falsafi,%2C%20dan%20Ikhwan%20al %02DShafa.

14 Menelisik Tafsir Falsafi (2), Karakteristik, Metode dan Sumber Penafsiran

15 Alwizar, “Pemikiran Pendidikan Ibnu Sina”. An-Nida’: Jurnal Pemikiran Islam. Vol.40, No. 1,
Januari-Juni 2015.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

229


https://tafsiralquran.id/menelisik-tafsir-falsafi-2-karakteristik-metode-dan-sumber-penafsiran/#:~:text=Metode%20Tafsir%20Falsafi,%2C%20dan%20Ikhwan%20al%2DShafa
https://tafsiralquran.id/menelisik-tafsir-falsafi-2-karakteristik-metode-dan-sumber-penafsiran/#:~:text=Metode%20Tafsir%20Falsafi,%2C%20dan%20Ikhwan%20al%2DShafa
https://tafsiralquran.id/menelisik-tafsir-falsafi-2-karakteristik-metode-dan-sumber-penafsiran/#:~:text=Metode%20Tafsir%20Falsafi,%2C%20dan%20Ikhwan%20al%2DShafa

Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh
penjelasan tentang kebenaran yang terkandung dalam Al-Qur'an dari sudut pandang filosofis.
Baginya, Al-Qur'an merupakan simbol yang sulit dipahami oleh orang awam dan hanya dapat
dimengerti oleh kalangan tertentu.
Salah satu ayat yang ditafsirkan oleh Ibnu Sina terdapat dalam QS. Al-Haqqah ayat 17,
yang berbunyi:

. <

ﬁ/‘i Lo- o0A%o W .07 "//éz T o7 T/ 4 //eé
2T Jagy 1285 B e e Lol e SUA

Artinya: “Para malaikat berada di berbagai penjurunya (langit). Pada hari itu, delapan
malaikat menjunjung ‘Arasy (singgasana) Tuhanmu di atas mereka.” (QS. Al-Haqqah
[69]:39).

Menurut Ibnu Sina, ‘arsy merupakan planet kesembilan yang menjadi pusat bagi planet-
planet lainnya dalam tata surya. Delapan planet lain yang disebutkan berfungsi sebagai
penyangga di bawahnya. Ia berpendapat bahwa ‘arasy adalah wujud akhir dari penciptaan
jasmani. Sebagian antromorfis yang cenderung mengikuti makna tekstual syariat berpendapat
bahwa Allah berada di atas ‘arasy, namun bukan berarti Allah menetap di situ. Di sisi lain, para
filosof beranggapan bahwa akhir ciptaan yang bersifat jasmani adalah planet kesembilan
tersebut, di mana Tuhan ada, tetapi tidak dalam arti berdiam.

Ibnu Sina juga menjelaskan bahwa planet-planet ini digerakkan oleh jiwa, dengan dua
jenis gerakan: esensial dan tidak esensial. Gerakan esensial tersebut bisa bersifat alami
(alamiyah) atau dipengaruhi oleh jiwa (nafsiyah). Ia berpendapat bahwa planet-planet ini abadi,
tidak akan mengalami kebinasaan atau perubahan selamanya. Dalam syariat, malaikat-malaikat
hidup dan tidak mati seperti manusia. Oleh karena itu, jika dikatakan bahwa planet-planet adalah
makhluk hidup yang dapat berpikir, dan makhluk hidup yang dapat berpikir itu adalah malaikat,
maka planet-planet tersebut dapat disebut sebagai malaikat.'®

2. Rasail Ikhwan as-Shafa

Ikhwan as-Shafa (Brethren of Purity), yang berarti Persaudaraan Suci, adalah sebuah
kelompok rahasia yang terdiri dari para filsuf Muslim Arab yang berbasis di Basra, Irak. Pada
masa itu, Basra merupakan pusat pemerintahan Kekhalifahan Bani Abbasiyah. Nama “Ikhwan
As-Shafa” diambil dari kisah burung merpati dalam kitab Kalilah wa Dimnah karena ajaran
moral yang terkandung di dalamnya sangat relevan untuk membangun kembali semangat

persaudaraan yang kokoh di kalangan umat islam. Pada masa itu, umat islam mengalami

16 Pebriani Srifatonah, Siti Aminah, Eni Zulaiha, “Ittijah Tafsir Falsafi: Analisis Tafsir Penciptaan
Alam Menurut Imam Al-Ghazali dan Al-Farabi”. Definisi: Jurnal Agama dan Sosial-Humaniora. Vol. 2, No.
1, 2023. Hal: 43-44.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

230



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

keretakan persaudaraan, terutama setelah peralihan kekuasaan antara Dinasti Umayyah dan
Abbasiyah. Ikhwan As-Shafa’ berusaha menegakkan nilai-nilai persahabatan sejati dan tolong-
menolong antar sesame, yang mereka anggap sebagai landasan untuk menciptakan persaudaraan
islam yang bersifat universal, melampaui batas suku dan aliran agama, demi mencapai tujuan
mulia.!”

Di antara anggota-anggota Ikhwan as-Shafa terdapat nama-nama terkenal seperti Abu
Sulaiman Muhammad ‘Ali bin Ma’syar al-Bastani, Abu al-Hasan ‘Ali bin Harun al-Zanani, Abi
Ahmad al-Maharjani, al-‘Aufi, serta Zaid bin Rafa’ah. Mereka mengadakan pertemuan secara
tertutup untuk membahas berbagai tema filsafat dan dari diskusi-diskusi tersebut, mereka
mengembangkan aliran pemikiran yang berfokus pada filsafat Islam.'®

Prinsip dasar pengajaran mereka menekankan bahwa syariat Islam sering kali terabaikan
akibat kebodohan dan penyimpangan, sehingga perlu diperbaiki dan dimurnikan melalui
pendekatan filsafat yang dapat menghubungkan wahyu dengan akal, serta menyelaraskan ajaran
agama dengan pemahaman rasional yang lebih mendalam.

Salah satu contoh penafsiran yang ditulis oleh Ikhwan as-Shafa dapat ditemukan dalam

Rasail Ikhwan as-Shafa, yang mengacu pada QS. Al-An’am ayat 112:

o (zost aﬁu VLA .o \ o84, o ° wa/ N Zo0 V4, 5)/,’/.,‘} fozz % l'/,
303 J38 O s ) taans (o3 (g W) el 1535 o 18] Uas IS

2 a0 “z }/ < -8 T

O3 Ly A5 aglad b &l <ls
Artinya: “Demikianlah (sebagaimana Kami menjadikan bagimu musuh) Kami telah
menjadikan pula bagi setiap nabi musuh yang terdiri atas setan-setan (berupa) manusia
dan jin. Sebagian dari mereka membisikkan kepada sebagian yang lain perkataan yang
indah sebagai tipuan. Seandainya Tuhanmu menghendaki, niscaya mereka tidak akan

melakukannya. Maka, tinggalkan mereka bersama apa yang mereka ada-adakan
(kebohongan).” (QS. Al-An’am [6]:112).

Dalam penafsiran mereka, Ikhwan as-Shafa memahami kata "syaitan" bukan sebagai
makhluk fisik yang dapat dilihat, melainkan sebagai "jiwa buruk" yang telah berpisah dari tubuh
dan tidak dapat diindra secara fisik. Menurut pandangan mereka, Al-Qur’an bukan hanya
sekadar teks suci yang bersifat literal, tetapi juga simbol dari kebenaran yang lebih dalam dan

melampaui batas-batas pemikiran manusia biasa. Nabi Muhammad SAW menyampaikan wahyu

17 Umiarso, Abdul Rahim Karim, “Pemikiran Pendidikan Menurut Ikhwan As-Shafa”. Jurnal At-

Tarbiyyah: Jurnal Pendidikan Islam. Vol.5, No.2, Tahun 2020. Hal: 123.

18 Mohammad Ivani Rizky Saputra, Alaika M. Bagus Kurnia PS, “Membedah Pemikiran Ikhwan Al-

Safa Tentang Sinergi Sains dan Agama”. Al-Ibrah. Vol.5, No.1, Juni 2020. Hal: 148.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

231



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

yang diterimanya, baik secara nyata maupun tersembunyi; ia merumuskan hal tersebut dalam
lafadz yang dapat diterima dan makna yang dapat dipahami oleh pikiran manusia.

Selain itu, Ikhwan as-Shafa juga memberikan penafsiran mengenai surga dan neraka.
Mereka menafsirkan surga sebagai alam perbintangan atau tata surya, sedangkan neraka mereka
anggap sebagai dunia di bawah bulan. Pandangan ini didasarkan pada hadis Nabi Muhammad
SAW yang menyatakan bahwa surga terletak di langit dan neraka berada di bumi.

. Thaba-Thaba’l dalam Kitab Tafsir al-Mizan

Thaba-Thaba’i, yang memiliki nama lengkap Sayyid Muhammad Husain bin al-Sayyid
Muhammad Husain bin al-Mirza ‘Ali Ashghar Syaikh al-Islam al-Thaba-Thaba’i al-Tabrizi al-
Qadhi, adalah seorang filsuf Muslim yang lahir di kota Tabriz pada tahun 1892 Masehi. Nama
Thaba-Thaba’i diambil dari salah satu kakenya, Ibrahim Thaba-Thaba’i bin Ismail al-Dibaj.

Beliau merupakan ulama Syi’ah yang berpengaruh pada masanya. Thaba-thaba’i
berpulang ke rahmatullah pada Minggu, 18/1/1402 H atau 15/11/1981 di kota Qum. Ia wafat
setelah lama mengalami sakit. Pemakamannya dihadiri ratusan ribu orang, dan dihadiri para
ulama dan pembesar serta tokoh-tokoh pejuang keagamaan. Sayyed ‘Abdullah Syirazi yang
merupakan salah seorang muridnya, menyatakan bahwa hari wafat Tabatabai merupakan hari
berkabung dan libur resmi di Masyhad, hal ini merupakan bentuk penghormatan atas kepergian
gurunya'®

Salah satu karyanya yang terkenal adalah kitab Tafsir al-Mizan, yang memiliki corak
filsafati yang kuat. Tafsir al-Mizan karya Muhammad Husain Thaba-thaba’i adalah tafsir analitis
yang menggabungkan berbagai disiplin ilmu, seperti filsafat, sejarah, sosial, dan hadis.
Meskipun berlandaskan pada paham syi'ah, tafsir ini juga mengakomodasi pandangan aliran lain
termasuk Ahlussunnah.

Pendekatan utamanya adalah tafsir al-Qur'an dengan al-Qur'an, dan karya ini sangat
menonjol dalam aspek filosofis, sosiologis, dan perbandingan pendapat ulama. Tafsir ini diakui
sebagai karya yang komprehensif dan moderat. Contoh penafsiran yang bersifat filosofis

terdapat dalam QS. Al-Bagarah ayat 167, yang berbunyi:

s ET A ) UISL G 35 WSk RS B O 5higd il g

<

o

| e Gt o Ugaiglle

Artinya: “Orang-orang yang mengikuti berkata, “Andaikan saja kami mendapat
kesempatan kembali (ke dunia), tentu kami akan berlepas tangan dari mereka

19 Amrillah Achmad, “Telaah Tafsir al-Mizan Karya Thabathabai”. Tafsere Volume 9 Nomor 2

Tahun 2021. Hal: 249-254.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

232



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

sebagaimana mereka berlepas tangan dari kami. “Demikianlah Allah memperlihatkan
kepada mereka amal perbuatan mereka sebagai penyesalan. Mereka sungguh tidak
akan keluar dari neraka.” (QS. Al-Bagarah [2]: 167.

Menurut Thaba-Thaba’i, siksaan yang diterima di Neraka tidak akan bersifat kekal,
karena Allah adalah Maha Pengasih dan Maha Penyayang. Dengan demikian, mustahil bagi
Allah, yang memiliki sifat kasih sayang tersebut, untuk menyiksa umat-Nya selamanya. Selain
itu, beliau juga menolak konsep balas dendam, menganggapnya sebagai tindakan yang sia-sia.
Thaba-Thaba’i menekankan bahwa Allah tidak pernah bertindak zalim atau menindas hamba-
Nya, serta tidak memiliki sifat dendam. Oleh karena itu, siksaan di Neraka dianggap sebagai

sesuatu yang sementara dan bukan hukuman yang abadi.?°

KESIMPULAN

Tafsir falsafi adalah salah satu bentuk penafsiran Al-Qur'an yang mengandalkan
pendekatan rasional dan filosofi untuk memahami ayat-ayat suci. Corak ini mengalami
perkembangan pesat pada masa Kekhalifahan Abbasiyah, sejalan dengan masuknya pemikiran
filsafat Yunani ke dalam dunia Islam. Meskipun mendapat beragam kritik, terutama dari kalangan
ulama yang melihat filsafat sebagai potensi ancaman terhadap kemurnian ajaran Islam, tafsir falsafi
tetap eksis dan terus berkembang.

Dalam praktiknya, tafsir falsafi mengadopsi berbagai aliran filsafat, seperti peripatik
(Aristotelian), iluminasi (Isyragiyah), dan teosofi (Hikmah Muta’aliyah). Pendekatan ini
menekankan pemahaman terhadap konsep-konsep metafisika, kosmologi, dan spiritualitas, serta
menyoroti ayat-ayat mutasyabihat dengan kerangka berpikir filosofis. Metode yang diterapkan
dalam tafsir ini dibagi menjadi dua yaitu, menundukkan teks Al-Qur'an pada pandangan filsafat dan
menggunakan filsafat sebagai alat bantu untuk memahami teks Al-Qur'an.

Tokoh-tokoh utama dalam pengembangan tafsir falsafi mencakup Ibnu Sina, Ikhwan al-
Shafa, dan Thaba-Thaba’i, yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dalam karya-karya filosofis
mereka, meskipun tidak secara langsung menyusun kitab tafsir yang komprehensif. Akhirnya, tafsir
falsafi berfungsi sebagai jembatan antara rasionalitas dan spiritualitas dalam studi Al-Qur'an.
Meskipun kontroversial, pendekatan ini memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperkaya

khazanah tafsir dan pemikiran Islam.

20 Nilna Faiziya, Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas dan Spiritual dalam Memahami Ayat-Ayat
Al-Qur’an, Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Vol. 5, No. 6, Januari 2025

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

233



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh
SARAN DAN REKOMENDASI

Tafsir falsafi adalah pendekatan dalam penafsiran Al-Qur'an yang menggabungkan filsafat,
logika, dan rasionalitas untuk memahami ayat-ayat suci. Meskipun pendekatan ini mendapat kritik,
terutama dari kalangan ulama yang menganggapnya bertentangan dengan makna asli wahyu, tafsir
falsafi tetap memainkan peran penting dalam pengembangan pemikiran Islam.

Sebagai jembatan antara rasionalitas dan spiritualitas, tafsir ini telah banyak memberi
kontribusi terhadap pemahaman lebih dalam tentang Al-Qur'an, terutama terkait dengan ayat-ayat
yang memerlukan penafsiran yang lebih filosofis. Oleh karena itu, penting untuk terus
mengembangkan studi tafsir falsafi dengan tetap menjaga keseimbangan antara rasionalitas dan
prinsip-prinsip agama yang lebih mendalam, sambil mempertimbangkan pandangan-pandangan
kritis yang ada.

Untuk penelitian lebih lanjut, disarankan untuk lebih mengeksplorasi pengaruh pemikiran
filsafat yang lebih modern terhadap tafsir falsafi, serta menganalisis keterkaitannya dengan konteks
sosial dan politik yang berkembang dalam masyarakat Muslim saat ini. Diperlukan juga kajian lebih
lanjut mengenai tokoh-tokoh yang kurang dikenal namun turut memberikan kontribusi besar

terhadap perkembangan tafsir falsafi.

UCAPAN TERIMA KASIH

Ucapan terima kasih atas penelitian ini layak diberikan kepada beberapa pihak yang telah
memberikan dukungan dan kontribusi penting dalam penyelesaian tulisan ini. Pertama-tama, kami
mengucapkan terima kasih kepada Allah SWT yang telah memberikan rahmat, ilmu, dan
kemudahan dalam menyelesaikan penelitian ini. Kami juga menyampaikan terima kasih yang
sebesar-besarnya kepada dosen pembimbing kami yakni, bapak H. Akhmad Dasuki, Lc., M.A. yang
telah memberikan bimbingan dan arahan yang sangat berharga.

Tak lupa, kami mengucapkan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah memberikan
informasi, baik itu melalui literatur maupun diskusi, yang sangat membantu dalam pengembangan
karya ini. Semoga hasil penelitian ini dapat memberikan manfaat dan kontribusi positif bagi
perkembangan ilmu tafsir, khususnya dalam pendekatan falsafi, serta menjadi bahan kajian yang

berguna bagi semua pihak yang tertarik pada bidang ini.

DAFTAR PUSTAKA
Achmad, Amrillah. “Telaah Tafsir al-Mizan Karya Thabathabai”. Tafsere Volume 9 Nomor 2
Tahun 2021.

Abdul Gofur, R. Muhammad Farhal Azkiya, Eni Zulaiha, “Tafsir falsafi: Pendekatan Rasional
dalam Penafsiran Al-Qur’an”. SENARAI: Journal of Islamic Haritage and Civilization,
Vol. 1 No. 2 (2025).

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

234



Akhmad Dasuki, Muhamad Rulyawan Sihab, Rifky Maulana: Menguak Rahasia Tafsir Falsafi: Sejarah,
Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh

Aldomi Putra, “Kajian Tafsir Falsafi”. al-Burhan Vol. 17 No. 1 Tahun 2017.

Fathurrahman, “Filsafat [luminasi Suhrawardi Al-Maqtul”. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman
dan Kemanusiaan. Vol.2, No.2 Oktober 2018.

Nilna Faiziya, “Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas Dan Spiritual Dalam Memahami Ayat-Ayat
Al-Qur’an”. Mufham: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir. Vol. 3 No. 2 Tahun 2024..

Kurdi Fadal, “Stagnasi Tafsir Falsafi dan Kuriositas Al-Qur’an (Analisis Pemikiran Muhammad
Husain Al-Zahabi). Rausyan Fikr: Jurnal llmu Studi Ushuluddin dan Filsafat. Vol. 18 No.
2 Desember 2022.

Ishmatul Karimah Syam, Suryana Alfathah, Eni Zulaiha, Khader Ahmad, “Kajian Historis Tafsir
Falsafi”. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama.

Ivani Rizky Saputra, Mohammad, Alaika M. Bagus Kurnia PS, “Membedah Pemikiran Ikhwan Al-
Safa Tentang Sinergi Sains dan Agama”. Al-Ibrah. Vol.5, No.1, Juni 2020.

Ibnumalik, Imam, Ali Bowo Tjahjono, Toha Makhsun, “Konsep Teosofi Transendental Mulla
Sadra dan Implikasinya dalam Praktik Pendidikan Tauhid”. Kimu: Konstelasi Ilmiah
Mahasiswa Unissula. 19 Januari 2022.

Raja, Muhammad, Pramudita, Muhammad Ilyas Kalmark, Mohammad Alvi Pratama, “Kondisi
Hukum dan Keadilan di Era Transisi Dunia Muslim: Tinjauan Sejarah dan Filosofi”.
Praxis: Jurnal Filsafat Terapan. 2024.

Syafieh, “Perkembangan Tafsir Falsafi Dalam Ranah Pemikiran Islam”. Jurnal At-Tibyan Vol.2
No.2, Desember 2017.

Miatul Qudsia, “Menelisik Tafsir Falsafi , Karakteristik, Metode dan Sumber Penafsiran™. 09,
Desember 2020. Situs Internet Online: https://tafsiralquran.id/tag/sumber-penafsiran-tafsir-
falsafi/.

Nilna Faiziya, Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas dan Spiritual dalam Memahami Ayat-Ayat Al-
Qur’an, Jurnal Illmu Sosial dan Pendidikan, Vol. 5, No. 6, Januari 2025.

Pebriani, Srifatonah, Siti Aminah, Eni Zulaiha, “Ittijah Tafsir Falsafi: Analisis Tafsir Penciptaan
Alam Menurut Imam Al-Ghazali dan Al-Farabi”. Definisi: Jurnal Agama dan Sosial-
Humaniora. Vol. 2, No. 1, 2023.

Umiarso, Abdul Rahim Karim, “Pemikiran Pendidikan Menurut Ikhwan As-Shafa”. Jurnal At-
Tarbiyyah: Jurnal Pendidikan Islam. Vol.5, No.2, Tahun 2020.

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 4 No. 2, Juli - Desember 2025

235


https://tafsiralquran.id/tag/sumber-penafsiran-tafsir-falsafi/
https://tafsiralquran.id/tag/sumber-penafsiran-tafsir-falsafi/

