
JURNAL JUMPA Vol. VII, No. 1, April 2019| 67 

Teologi Kerbau dan Tanggapannya 

(Telaah Atas Model Teologi Kontekstual Ala Kosuke Koyama) 

 

Theofilus Acai Ndorang1 

theondorang@gmail.com 

 

 

Abstrak 

Dalam perkembangannya, teologi bukan hanya sekedar berbicara tentang Tuhan 

dengan segala seluk beluknya, melainkan juga bagaimana seseorang mendengarkan 

Tuhan berbicara dalam situasi dan pengalaman hidup harianya. Inilah suatu bentuk 

perkembangan baru berkaitan dengan teologi yang sesungguhnya dalam kehidupan 

Gereja. Dengan demikian muncul beberapa teolog yang mulai merefleksikan teologi 

secara baru sesuai dengan konteks dimana ia berteologi. Kozuke Koyama, salah 

seorang teolog dari Thailand memunculkan sebuah model teologi kontekstual yang 

dikenal dengan sebutan teologi kerbau (Water Buffalo Theology). Kerbau-kerbau itu 

mengsiyaratkan kepadanya tentang bentuk pewartaan yang sederhana, menggunakan 

bahasa dan cara berpikir yang sederhana. Selain itu kerbau-kerbau itu mengisyaratkan 

ia untuk menghindarkan segala pikiran yang abstrak dan menggunakan hal-hal nyata. 

Namun keabsahan model teologi kontekstual perlu dikritisi melalui lima kriteria 

ortodoksi. Dan berdasarkan lima kriteria tersebut, secara umum teologi kerbau sejalan 

dengan kriteria-kriteria tersebut. 

 

I. Pendahuluan 

Berbicara tentang teologi pastinya mengarahkan seseorang untuk berbicara 

tentang Tuhan sebagaimana diisyaratkan oleh akar kata itu sendiri, Theologi (Theos dan 

logos), yang secara harafiah berarti pengetahuan/ilmu tentang Tuhan. Dalam sejarah 

perkembangannya sebagai suatu cabang ilmu, teologi mengalami perkembangan yang 

luas. Dalam perkembangan itu, orang Kristen melihat teologi bukan hanya sekedar ilmu 

tertutup dalam dirinya, tetapi menjadi ilmu terbuka terhadap situasi apapun. Dalam arti 

tertentu teologi bukan sekedar teori yang diperoleh di ruang kuliah tetapi ia menjadi 

sebuah bentuk refleksi atas pengalaman iman dalam kehidupan harian. Dengan kata lain 

teologi bukan hanya sekedar berbicara tentang Tuhan dengan segala seluk beluknya, 

melainkan juga bagaimana seseorang mendengarkan Tuhan berbicara dalam situasi dan 

pengalaman hidup harianya. 

Inilah suatu bentuk perkembangan baru berkaitan dengan teologi yang 

sesungguhnya dalam kehidupan Gereja. Dengan demikian muncul beberapa teolog yang 

mulai merefleksikan teologi secara baru sesuai dengan konteks dimana ia berteologi. 

Mereka menafsir teologi dari pengalaman hidup bersama orang-orang di sekitarnya. 

Mereka mulai beralih dari cara tafsir teologi ala rasionalisme barat menuju tafsiran 

teologi masyarakat/konteks budaya tempat mereka berteologi. Oleh karena itu, akhir-

akhir ini teologi kontekstual berkembang pesat di luar Eropa, misalnya Asia, Amerika 

(Latin), Afrika. Dengan itu pula muncul teolog-teolog baru dari luar Eropa yang 

merefleksikan teologi di wilayahnya. Awal-awalnnya teolog-teolog ini tampil sporadis 

 
1 Dosen tetap pada Sekolah Tinggi Kesehatan (STIKes) St. Paulus Ruteng, Flores NTT 

mailto:theondorang@gmail.com


JURNAL JUMPA Vol. VII, No. 1, April 2019| 68 

merefleksikan situasi yang terjadi sebelum mendapat pengakuan dan dukungan resmi dari 

pusat Gereja Katolik dalam hal ini Roma. Misalnya munculnya teologi pembebasan di 

Amerika latin, teologi hitam di Afrika dll. 

Dalam konteks Asia, arah baru refleksi teologi memunculkan teolog-teolog baru 

dengan model pemikirannya masing-masing. Dalam tulisan ini penulis mau mengulas 

salah seorang teolog Asia bernama Kosuke Koyama, dengan gaya teologi kontekstualnya 

yang menarik tentang Teologi Kerbau (Water Buffalo Theology). Kozuke Koyama 

termasuk salah seorang teolog yang kontekstual. Ia boleh dikatakan pandai membaca 

situasi tempat dimana ia berteologi. Sebagai seorang Jepang, ia tidak hanya berteologi di 

Jepang tetapi juga di tempat tugasnya di Muangthai. Di sanalah ia mengembangkan 

model teologi Kerbaunya itu. 

Namun, alih-alih mengatakan bahwa perkembangan teologi sudah merebak dalam 

konteks masing-masing benua, negara, suku dan bangsa tetapi perlu ada suatu arahan 

bersama yang menjadi starting point dalam mengembangkan model teologi Kontekstual 

itu sendiri. Hal ini amat perlu agar inti ajaran teologi, semisal Kitab Suci, ajaran dan 

tradisi Gereja tetap dipertahankan dan tidak melenceng jauh dari model-odel teologi 

kontekstual tersebut. Oleh Sebab itu, Stephen Bevans yang menjadi teolog pengampuh 

dari teologi kontekstual membeberkan kriteria-kriteria ortodoksi bagi pembentukan 

model/gaya teologi kontekstual di mana pun. Atas dasar itu pula, dalam tulisan ini 

penulis hanya mau membandingkan dan menelaah secara kritis tentang Teologi Kerbau 

karya Kozuke Koyama berdasarkan 5 kriteria ortodoksi Steven Bevans.  

 

II. Riwayat Hidup dan Karya2 

Kozuke Koyama lahir di Tokyo pada tahun 1929. Masa kecil dan mudanya ia 

habiskan di Jepang. Pada tahun 1924 Koyama beralih ke ke New Jersey, Amerika Serikat 

untuk menyelesaikan gelar Ph.D. di Princeton Theological Seminary. Pada tahun 1959 ia 

menamatkan pendidikan Doktoralnya. Setalah menamatkan pendidikan di Amerika ia 

mengajar di Seminari Teologi di Thailand (1960-1968). Di sana ia diangkat menjadi 

direktur eksekutif Asosiasi Sekolah-Sekolah Teologi di Asia Tenggara yang berlokasi di 

Singapura (1968-1974). Koyama juga pernah menjadi editor dalam Jurnal Teologi Asia 

Tenggara, dan Dekan Sekolah Teologi Pascasarjana Asia Tenggara. Setelah itu ia bekerja 

sebagai dosen senior studi agama di University of Otago di Dunedin, Selandia Baru pada 

tahun 1974-1979. Mulai tahun 1980 Koyama bekerja di Union Theological Seminary di 

New York sampai pensiun pada tahun 1996. Untuk teman dekat dan keluarganya, ia 

dikenal dengan sebutan "Ko". Bersama dengan Toyohiko Kagawa (1888-1960), Kanzo 

Uchimura (1861-1930), dan Kazoh Kitamori (1916-1998), mereka dianggap sebagai 

tokoh dan teolog Jepang yang terkemuka pada abad ke-20. Koyama meninggal di sebuah 

Rumah Sakit di Springfield, karena kanker Oesophagal, pada tanggal 25 Maret 2009. Ia 

meninggalkan seorang istri, dua orang anak (putra dan putri) dan lima orang cucu. 

Ada beberapa karyanya yang popular, diataranya; Water Bufallo Theology 1974 

(Teologi Kerbau), No Handle on The Cross 1977 (salib dapat dianggap simbol dari 

 
2Riwayat Hidup dan Karya Kosuke Koyama, sumber: 

http://id.wikipedia.org/wiki/Kosuke_Koyama, diakses tgl 27 Maret. 2018  

http://id.wikipedia.org/wiki/Tokyo
http://id.wikipedia.org/wiki/New_Jersey
http://id.wikipedia.org/wiki/Amerika_Serikat
http://id.wikipedia.org/wiki/Thailand
http://id.wikipedia.org/wiki/Singapura
http://id.wikipedia.org/wiki/Selandia_Baru
http://id.wikipedia.org/wiki/New_York
http://id.wikipedia.org/wiki/Jepang
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Springfield&action=edit&redlink=1
http://id.wikipedia.org/wiki/Kosuke_Koyama


JURNAL JUMPA Vol. VII, No. 1, April 2019| 69 

penderitaan Kristen. Dalam bukunya terdapat hubungan antara sejarah dan teologi. 

Koyama menggunakan salib tanpa gagang untuk menggambarkan bahwa pemikirannya 

telah bangkit sama seperti Yesus yang sudah bangkit dan tidak lagi membutuhkan gagang 

pada salib-Nya), Three Mile an Hour God 1980 (Tuhan dengan kecepatan tiga mil per 

jam dalam membimbing refleksi yang mendalam untuk mengatasi jarak dan waktu. 

Dalam buku ini Koyama menampilkan sebuah harapan dari refleksi dengan 

menganalogikan tanah perjanjian), dan Mount Fuji and Mount Sinai 1985. 

 

III. Teologi Kerbau sebagai Model Teologi Kontekstual 

Kosuke Koyama menggemakan teologi kerbaunya melalui buku yang berjudul 

“Water Buffalo Theology” yang diterbitkan pertama kali pada tahun 1974, kemudian 
direvisi lagi tahun 1999. Pemikiran Koyama pada buku Water Buffalo Theology adalah 

mengenai Teologi Ekologi (persatuan dengan universum-konteks budhis di Muangthai), 

Teologi Pembebasan (pembebasan dari keterkungkungan budaya tradisional dan arus laju 

budaya kolonialisme), dan kontribusi terhadap dialog Kristen-Budha di Muangthai. 

Water Buffalo Theology muncul karena kesadaran Teologi Kristen di Asia terhadap dunia 

dalam hal ziarah dan misi. Dalam buku Water Buffalo Theology, Koyama mendorong 

pembaca untuk mematuhi panggilan kekristenan dari kasih Allah.3 

Konsep tentang Teologi Kerbau bersumber dari pengalaman hidup harian Kosuke 

bersama orang-orang yang dijumpainya di Muangthai utara. Hampir setiap saat, dia 

selalu menyaksikan kawanan kerbau yang yang asik memakan rumput di sawah yang 

penuh lumpur. Hal ini merupakan sebuah inspirasi bagi Kosuke karena mengingatkan ia 

akan orang-orang yang menjadi lokus pewartaaanya di mana mereka menghabiskan 

sebagian besar waktunya bersama kerbau-kerbau itu di sawah. Kerbau-kerbau itu 

mengsiyaratkan kepadanya tentang bentuk pewartaan yang sederhana, menggunakan 

bahasa dan cara berpikir yang sederhana. Selain itu kerbau-kerbau itu mengisyarakan ia 

untuk menghindarkan segala pikiran yang abstrak dan menggunakan hal-hal nyata. Oleh 

Karena itu, Kosuke merefleksikan teologi dari arah bawah. Ia mengambil dan 

menempatkan pikiran-pikiran teolog besar seperti Thomas Aquinas (Summa Theologia) 

dan Karl Barth (Kirchliche Dogmatik) dalam kepentingan kebutuhan intelektual dan 

rohaniah dari para petani. Menurutnya kebesaran karya-karya teologia tersebut harus 

diukur dengan pernyataan seberapa jauhnya karya-karya itu dapat berguna bagi para 

petani. Dengan demikian Kosuke memulai teologinya dari kesulitan-kesulitan para petani 

dan tidak melalui pelukisan yang besar dari Summa Theologia dan Kirchilche Dogmatik.4  

Kurang lebih ada empat hal pokok yang menjadi kata kunci dalam teologi kerbau 

Kosuke Koyama. 

 

 
3Ibid.  
4Kosuke Koyama, Injil Dalam Pandangan Asia (Berteologi Dalam Konteks Sejarah dan 

Kebudayaan Asia) (Jakarta: Yayasan Satya Karya, 1976), p. Kata Pengantar.  

http://id.wikipedia.org/wiki/Kristen
http://id.wikipedia.org/wiki/Salib
http://id.wikipedia.org/wiki/Yesus
http://id.wikipedia.org/wiki/Salib
http://id.wikipedia.org/wiki/Tuhan
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Teologi_Ekologi&action=edit&redlink=1
http://id.wikipedia.org/wiki/Teologi_Pembebasan
http://id.wikipedia.org/wiki/Kristen
http://id.wikipedia.org/wiki/Budha
http://id.wikipedia.org/wiki/Teologi_Kristen
http://id.wikipedia.org/wiki/Asia
http://id.wikipedia.org/wiki/Ziarah
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Misi&action=edit&redlink=1
http://id.wikipedia.org/wiki/Kekristenan
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Kasih_Allah&action=edit&redlink=1


JURNAL JUMPA Vol. VII, No. 1, April 2019| 70 

1. Mengakarkan Teologi dalam sejarah Muangthai/ Thailand5 

Koyama mengatakan tidak hanya ada satu Muangthai, Muangthai terdiri atas dua 

elemen masyarakat. Muangthai satu berarti masyarakat yang memegang nilai-nilai 

tradisional yang dibentuk oleh berbagai pengaruh nilai-nilai agama Budha Teravada yang 

berasal dari India dan Sri Lanka. Hal ini dicirikan oleh Antropologi dan sejarah yang 

apatis, suatu pandangan hidup yang dingin yang muncul dari pengamatan yang jujur 

terhadap kehancuran manusia sebagaimana yang menyebabkan Gautama menarik diri 

menuju kesunyian hidup. Muangthai dua adalah masyarakat yang dihasilkan oleh 

kolonialisme Barat dengan senjata dan obatnya. Kekuasaan kolonial menyebabkan luka, 

namun juga membawa modernitas dan kekristenan. Antropologi barat akhirnya ditelusuri 

kepada keprihatinan Allah pribadi dengan kasih dan keterlibatanNya membuat sejarah 

Israel menjadi unik di antara sejarah para bangsa di dunia ini. Sifat antropologi ini adalah 

sebagai hasil teologi kekristenan, modernisasi dan sekulerisasi.  

Koyama mengatakan bahwa Muangthai satu dan dua saling berkonfrontasi. Satu sisi 

yaitu “gesekan teologis yang terjadi pada perjumpaan Muangthai dan Israel. Muangthai 

satu memperbesar modernisasi. Ketepatan muangthai kedua membawa unsur teologis 

karena melibatkan perubahan sistem-sistem sosial termasuk religius. Dengan demikian, 

Muangtahai sesungguhnya dapat dipahami dan ditembus oleh iman Kristen hanya apabila 

ia dapat dilihat sebagai gabungan antara Muangtai satu dan Muangthai dua, antara 

modernitas dan tradisional, antara hotel dan kuil, mobil dan kerbau. Menurutnya, 

keadaan ini merupakan panggung perjumpaan antara penafsiran sejarah yang khas 

Mungthai dan teologi sejarah Israel. Perjumpaan ini mempersiapkan Muangthai untuk 

perjumpaan puncak dengan Kristus. 

 

2. Mengakarkan Teologi dalam Pemikiran Budaya di Muangthai6 

Kosuke menjelaskan bahwa orang-orang Muangthai dipengaruhi oleh dua model 

kebudayaan yakni kebudayaan tradional pada ajaran-ajaran Budha dan kebudayaan 

kolonialisme barat. Hal ini kemudian menjadi sulit untuk mengakarkan teologi dalam 

kehidupan orang Muangthai. Namun, Kosuke coba mencari titik temu dan ia berhasil 

menciptakan benang merah itu melalui beberapa pemikiran; pertama sebuah analogi 

tentang bumbu penyedap makanan, antara lada dan pala. Gereja Barat membumbui 

makanan teologisnya dengan lada Aristoteles berupa rasionalisme dan hubungan sebab-

akibat. Gereja Muangthai mengambilnya dan memperbincangkan argument kosmologis 

mengenai keberadaan Allah yang berasal dari lada filsafat Aristoteles, namun menaburi 

dengan garam Budhist berupa ajaran “asal-mula tergantung”. Baik lada Arsistoteles 
maupun garam Budhist membawa kepada Kristus yang samar-samar dan Injil yang 

redup. Namun pemecahannya bukanlah menolak lada dan garam. Hal-hal itu digunakan 

untuk membuat Kristus menjadi “sedap”. Di Muangthai kita tidak berbicara semata-mata 

tentang keselamatan melalui darah Kristus melalui berita Budhis tentang dharma, malah 

 
5Teologi Kerbau oleh Kosuke Koyama, sumber: 

http://alterpernando.blogspot.com/2010/10/teologi-kerbau-oleh-kosuke-koyama.html, diakses tgl 27 Maret. 

2018.  
6Ibid.  

http://alterpernando.blogspot.com/2010/10/teologi-kerbau-oleh-kosuke-koyama.html


JURNAL JUMPA Vol. VII, No. 1, April 2019| 71 

kita berkata bahwa isi dharma itu adalah kematian Kristus sebagai Kurban. Pemikiran 

kedua adalah konsep tentang “sesama logi”. Hal ini bertolak dari pandangan bahwa orang 
Muangthai tidak tertarik akan Kristologi, tetapi mereka prihatin tentang sesama logi. Jadi 

berita Kristus harus diungkapkan dalam bahasa sesama logi-praktisnya, dalam mengenal 

sesama orang Muangthai secara langsung dan jujur. Memang bagi orang asing 

merupakan disiplin. Pemikiran ketiga berkaitan dengan masalah-masalah Asia dan 

Teologi Kristen. Bila para teolog di Asia ingin mengakarkan teologi Kristen dalam 

budaya-budaya mereka masing-masing, maka mereka harus menghadapi sepuluh 

masalah yaitu: 1) Dunia saling tergantung 2) Alkitab 3) Pemberitaan, Akomodasi 4) 

Orang-orang yang berkepercayaan lain 5) Dunia barat 6) Cina 7) Masalah kaya dan 

miskin 8) Dunia agama suku 9) Spiritualitas 10) Kejelasan agama Kristen. 

 

3. Mengakarkan Teologi dalam Kehidupan Budhis di Muangthai7 

Kosuke menjelaskan bahwa Teologi Kerbau memusatkan perhatian pada orang-

orang Budhis dan bukan pada agama Budhis. Teologinya diarahkan pada orang yang 

diciptakan menurut gambar Allah dan bukan pada pranata-pranata buatan manusia. 

Kosuke memandang melalui “mata yang berinkarnasi” dan bukan melalui “mata yang 
pintar berteologi”. Oleh karena itu teologi tersebut adalah “melihat” dengan cara yang 
berbeda. Misalnya teologi ini melihat orang Muangthai yang dingin dan Allah yang 

panas. Allah bersifat panas karena Ia terlibat dalam sejarah manusia. Ia tidak menolak 

manusia dingin melainkan ingin menghangatkannya. Karena itu kepribadian Allah harus 

dijadikan bermakna bagi orang Muangthai. Teologi Kerbau melihat bahwa surat Yakobus 

ternyata cocok untuk bangsa Muangthai. Surat Yakobus bersifat dingin dalam isi, tetapi 

hangat dalam praktek. Benda bersifat sementara dan berubah, tetapi iman terhadap Allah 

yang tidak berubah diungkapkan dengan melibatkan diri dalam dunia orang marginal.  

 

4. Mengakarkan Teologi dalam Gaya Hidup Kristen8 

Koyama menyatakan bahwa pusat teologi Kristen adalah Kristus yang tersalib 

dan misi orang-orang percaya di dunia. Misteri Salib itulah yang membuat semua orang 

tertarik kepada Yesus Kristus. Identifikasi dengan Kristus terungkap bila orang Kristen 

terlibat dalam dunia yang menderita. Lebih dari itu Koyama mendasarkan teologinya 

pada Injil Yohanes 14:26. Adapun pendasarnya adalah bahwa setiap orang yang 

berteologi berarti berpikir. Berpikir tentang sejarah dalam terang Firman Allah. Firman 

ini harus dipahami sebagai berita Teologis. Ini berarti pemahaman tentang Allah dengan 

sejarah dan manusia dalam terang Yohanes 14:26. dengan cara ini manusia diterangi 

secara rohani, dan ia menemukan identitas spiritualnya. Jadi bergumul tentang konteks 

historis tidak berarti bahwa konteks apa pun juga tidak dapat berubah dan berada di luar 

kendali kita. Konteks harus terus menerus ditantang dan dipaksa untuk berubah. Dalam 

nama Yesus bertekuk lutut segala yang ada di langit dan yang ada di atas bumi dan yang 

ada di bawah bumi (Filipi 2:10). Sebagai contoh Koyama adalah tentang asal mula iman. 

Alkitab bercerita tentang iman yang menakjubkan dari perumpamaan, bukan Yahudi 

 
7 Ibid. 
8 Ibid. 



JURNAL JUMPA Vol. VII, No. 1, April 2019| 72 

yang datang kepada Yesus karena keprihatinannya akan anak perempuannya yang 

dirasuk setan (Mat 15:21-28). Sehubungan dengan itu, Kosuke belajar dari penafsiran 

Martin Luther tentang perikiop ini sebab dalam diri perempuan bukan Yahudi itu, Luther 

menemukan iman yang cukup kuat sehingga tidak mau mundur bahkan ketika Yesus 

tampak menolaknya. Koyama mengatakan bahwa ia begitu terkesan dengan penafsiran 

Luther sehingga ia menyampaikan kepada jemaat kecilnya di Muangthai ini. Dengan 

kekuatiran Koyama berpaling kepada Alkitab. Kali ini dia melihat dengan latar belakang 

sejarah, budaya dan keagamaan Muangthai. Ia memusatkan perhatian kepada iman 

perempuan yang menakjubkan itu dan menemukan dua unsur penting di dalamnnya: ia 

beriman kepada anak Daud dan ia menyingkapkan masalahnya. Hal yang terakhir itulah 

yang mendorngnya kepada iman tersebut. Kasih manusia yang alamiah berjumpa dan 

menyatu dengan kasih yang ilahi yang mengorbankan diri dan yang menghasilkan iman 

yang kuat. Koyama akhirnya menyimpulkan bahwa permulaan iman haruslah 

mengandung suatu faktor yang sah dan relevan secara universal yang dapat 

mengahapuskan batas agama-agama, budaya dan politik. Dan ia berterimakasih kepada 

orang Muangthai akan wawasan ini. Penafsiran Luther tentang serangan tentulah 

mempunyai makna yang mendalam dalam konteks kota Wittenberg dan masa Reformasi. 

Namun awal iman yang berkembang dari suatu pengalaman manusiawi, seperti kasih 

seorang ibu bagi anak perempuannya, itulah yang mempunyai makna di Bangkok yang 

beragam Budhis. Inilah titik temu dari kedua macam orang muangthai.  

 

IV. Tanggapan Kritis Terhadap Teologi Kerbau Berdasarkan Lima Kriteria 

Ortodoksi9 

Berikut ini, penulis akan menelaah sejauh mana Teologi Kerbau ala Kosuke sesuai 

dengan lima kriteria ortodoksi tersebut. 

Kriteria Pertama, Sebuah rumusan teologi harus memiliki konsistensi internal. 

Artinya inti ajaran iman mesti tetap dipertahankan misalnya tentang konsep “Allah 
adalah kasih”, atau ajaran tentang Yesus adalah sunguh-sunguh Allah dan sungguh-

sungguh manusia. Berkaitan dengan kriteria ini, Kosuke telah merumuskan teologinya 

dengan berkonsisten pada inti ajaran iman, misalnya tentang Allah adalah kasih ia 

padukan dengan ajaran Budha tentang cinta terhadap sesama. Namun berkaitan dengan 

konsep Kristologi, disinyalir bahwa banyak orang Muangthai kurang menyukai 

Kristologi, tetapi mereka menyukai “sesama logi”, yang tidak lain dapat menggiring 
mereka pada Kristologi. Sesama logi berbicara tentang pengorbanan seseorang dalam 

menyelamatkan orang lain. Dengan ini jelas lambat laun ajaran tentang Kristologi 

diterima.  

Kriteria Kedua, Leks Orandi-Lex Credendi, cara berdoa mengacu cara kita 

beriman.  Sejauh yang dipahami, teologi Kerbau sudah diupayakan dengan mengajak 

umat Muangthai berdoa kepada Tuhan Yesus. Kosuke mendasarkan Teologinya dari 

 
9 Lima Kriteria ortodoksi yang dimaksudkan adalah kriteria yang tertuang dalam karya Robert 

Screiter dalam buku Constructing Local Theologies yang kemudian dikutip oleh Stephen B. Bevans 

sebagai criteria yang menentukan kesejatian sebuah ungkapan teologi kontekstual tertentu, Bdk. Stephen B. 

Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual. (Maumere: Ledalero, 2002), pp. 42-44. 



JURNAL JUMPA Vol. VII, No. 1, April 2019| 73 

Alkitab yang sesuai dengan situasi masyarakat Muangthai. Sehingga dari situ mereka 

memahami Allah dengan baik dan mereka bawa dalam doa dan penghayatan iman 

mereka. 

Kriteria Ketiga, Sebuah rumusan teologi mesti mempunyai nilai ortopraksis. Dari 

buahnyalah kamu akan mengenal mereka (Mat: 7: 16): Cinta kasih kristiani sebagai 

modal ortopraksis. Sebuah pertanyaan mendasar berkaitan dengan kriteria ini, sejauh 

manakah Teologi Kerbau berdaya guna dalam kehidupan masyarakat Muangthai dan 

sejalan dengan cinta kasih Kristiani? Teologi kerbau telah menunjukkan bahwa teologi 

ini telah mengakar dalam kehidupan umat dan membawa banyak manfaat terutama 

pembebasan dari keterkungkungan budaya tradisional dan arus modernitas yang 

menindas, selain itu bisa berdialog dengan budhisme dalam mewartakan nilai-nilai cinta 

kasih kemanusiaan. Di sini dapat dikatakan teologi kerbau sudah menerapkan bentuk 

ortopraksisnya yang benar.  

Kriteria Keempat, Sebuah rumusan teologi mesti terbuka terhadap kritik dari 

Gereja atau teologi-teologi kontekstual lainnya. Mesti disandingkan dengan yang orang 

lain yakini dan putuskan untuk diperbuat. Bidaah yang sebenarnya bukan ihwal 

melakukan suatu yang salah, melainkan melakukan salah secara sendirian. Peran 

Magisterium resmi Gereja Katolik Roma untuk melayani Gereja agar terlindung dari 

setiap perumusan doktrinal dan moral yang keliru. Teologi kontekstual selalu merupakan 

proses dialogal. Berkaitan dengan hal ini, teologi Kosuke Koyama masih berada dalam 

jalur yang lurus di mana disetujui oleh konteks Gereja Lokal. Gereja Lokal dan universal 

menyambut hangat atas prestasi penemuan baru di bidang teologi. Namun, Kosuke 

mendapat kritikan bahwa teologi kerbau juga terjerumus dalam eksploitasi satu teks atau 

ajaran alkitab menjadi pondasi yang mengharuskan semua teologi lain sesuai dan 

mendukung teologi tersebut. 

Kriteria Kelima, rumusan teologi mesti mempunyai kekuatan untuk menantang 

teologi lain. Dalam arti mampu memberi sumbangsih positif menyangkut ihwal dialog di 

antara rupa-rupa teologi kontekstual, membongkar bidang-bidang yang sampai saat ini 

tidak terpikirkan menjadi ajang refleksi teologi. Dalam hubungan dengan kriteria ini, 

teologi kerbau sudah menunjukkannya, di mana ia “menantang” Teologi Thomas 
Aquinas dan Karl Barth dari model pendekatannya terhadap masyarakat di Muangthai. 

Dia tidak melakukan teologi dengan pendekatan Thomas yang skolastik atau Karl Barth 

dengan gaya rasionalismenya. Namun ia menyelam terdahulu dalam lautan kehidupan 

umat, kemudian ia mengambil napas dari rumusan-rumusan teologi yang telah 

diperolehnya dan menyelam lagi, mewartakan karya Allah ke tengah umatnya. Berkat 

kreativitasnya pula, ia menemukan sebuah istilah teologi yang baru yang sesuai dengan 

konteks umat yakni Teologi Kerbau. Teologi Kerbau menjadi kata kunci dari seluruh 

model kehidupan umat di Muangthai. 

 

V. Penutup 

 Kozuke Koyama adalah salah satu teolog Asia yang berbicara banyak tentang 

teologi kontekstual. Pemikirannya sangat cemerlang di mana ia menghasilkan sebuah 

metode teologi kontekstual baru dengan sebutan Teologi Kerbau. Teologi Kerbau 



JURNAL JUMPA Vol. VII, No. 1, April 2019| 74 

merupakan buah refleksi dari cara berteologinya di Muangthai. Ia menerobos masuk ke 

dalam kebudayaan Muangthai dan setelahnya ia coba memasukan teologi Kristen dalam 

budaya tersebut.  

Berdasarkan lima kriteria ortodoksi sebagaimana yang mesti ada dalam sebuah 

teologi kontekstual, Teologi Kerbau ala Kosuke Koyama ini sejalan dengan kriteria-

kriteria tersebut. Oleh sebab itu, model teologi ini diharapkan untuk terus dipertahannkan 

dan dikembangkan. Namun, diupayakan pula agar teologi ini mesti memperhatikan 

beberapa kritikan yang sesuai dengan perkembangan zaman, supaya tetap up to date.  

 

Daftar Pustaka 

 

Bevans, Stephen B. Model-Model Teologi Kontekstual. Maumere: Ledalero, 2002. 

Koyama, Kosuke. Injil Dalam Pandangan Asia (Berteologi Dalam Konteks Sejarah dan 

Kebudayaan Asia). Jakarta: Yayasan Satya Karya, 1976. 

----------, Riwayat Hidup dan Karya Kosuke Koyama, sumber: 

http://id.wikipedia.org/wiki/Kosuke_Koyama, diakses tgl 27 Maret 2018. 

----------,Teologi Kerbau oleh Kosuke Koyama, sumber: 

http://alterpernando.blogspot.com/2010/10/teologi-kerbau-oleh-kosuke-

koyama.html, diakses tgl 27 Maret  2018.   

 

  

 

http://id.wikipedia.org/wiki/Kosuke_Koyama
http://alterpernando.blogspot.com/2010/10/teologi-kerbau-oleh-kosuke-koyama.html
http://alterpernando.blogspot.com/2010/10/teologi-kerbau-oleh-kosuke-koyama.html

