MUBR‘A MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017
' f p 123 -130
P- ISSN 0854-3461, E-ISSN 2541-0407

Topeng Etnik Nusantara Dalam Perkembanagan Budaya Global

Martono,’ lswahyudi,2 Aran Handoko?
1,2,3. Pendidikan Seni Rupa, Fakultas, Bahasa, dan Seni, UNY, Yogyakarta 55281 Indonesia

E-mail: martonouny@yahoo.com

Tulisan ini dikembangkan dari judul penelitian Pengembangan Modul Topeng Etnik Nusantara Sebagai
Suplemen Pembelajaran Seni Budaya dan Prakarya Kurikulum 2013, dengan tujuan untuk mendeskripsikan
jenis, nama, dan karakter topeng etnik nusantara. Pendekatan penelitian kualitatif dengan metode wawan-
cara, observasi, dokumentasi dan mendeskripsikan topeng etnik nusantara koleksi museum, koleksi perajin,
dan sumber pustaka. Analisis data deskriptif dengan pengumpulan data, penyajian data, reduksi data, dan
penarikan kesimpulan. Pengembangan modul menggunakan metode studi pendahuluan, pengembangan, dan
pengujian. Hasil penelitian dan pembaasan menunjukan bahwa topeng etnik nusantara dideskripsikan
berdasarkan jenis, nama, karakter topeng, dan asal daerahnya. Fungsi topeng sebagai pemujaan, perlamban-
gan, pelengkap upacara, pelengkap busana tari, souvenir, dan berkembang sebagai elemen dekorasi. Dulu
topeng memiliki peran penting dalam kebudayaan masyarakat sebagai benda sakral dan religius. Pada era
modernisasi peran topeng bergeser menjadi karya seni profan yang memiliki nilai estetik untuk kebutuhan
praktis dan ekonomis. Berbagai jenis topeng etnik nusantara seperti Topeng Plok, Topeng Jawa, Topeng
Dayak, Topeng Papua, Topeng Madura, Topeng Cirebon, dan topeng Sumatera mengalamai perkembangan
bentuk dan fungsinya.

Indonesian Traditional Mask In Global Cultural Development

This paper was developed from the research entitled “Developing Indonesian Traditional Mask Module as
Arts Learning Suplement and Curriculum 2013 Product”. This study aimed at describing the type of masks
then develop into modules in two languages (Indonesian and English). This research used qualitative
approach. Documenting and describing the masks were done in creating the module. The techniques used to
collect the data were by interview, observation and documentation of mask museum collection, collections
of artisans, and literature sources. The data then analyzed in some steps namely data collection, data presen-
tation, data reduction, and conclusions. The module was developed by following the preliminary studies,
development, and testing of the module. The results show that Indonesian traditional masks are described
by the type, the name, the character and the origin of the masks. Masks are used as a means of worship,
symbolism, complementary ceremonies, dance complementary fashion, souvenirs and etc. In ancient times,
the mask has an important role in the culture of the society as a sacred and religious object. In this modern
era, the role of the mask shifted into a work of art that has an aesthetic value to the practical and economical
needs.The masks which the forms and the functions had developed are Plok, Javanese, Dayak, Papua,
Madura, Cirebon and Sumatera masks.

Keywords : Traditional mask, global culture

Proses Review : 15 Januari - 5 Februari 2017, Dinyatakan Lolos : 6 Februari 2017

123



Martono, Iswahyudi, Aran Handoko (Topeng Etnik Nusantara...)

I. PENDAHULUAN

Mengawali tulisan ini mari kita mencoba mawas
diri menengok ke belakang dan merenungkan seni
budaya apa saja yang diwariskan nenek moyang
kita yang harus kita jaga kelestariannya dan harus
kita kembangkan bersama. Sebagai orang yang
belajar budaya perlu merenung dan merefleksi
perkembangan budaya bangsa kita seperti yang
dikutip dari Tranggono (26-04-2011) dalam Harian
“Kedaulatan Rakyat” disampaikan Sabda Dalem
Inkang Sinuwun Kanjeng Susuhunan Pakoe
Boewono X dari Karaton Surakarta Hadiningrat
yang berbunyi "Rum Kuncaraning Bangsa Dumu-
nung Haneng Luhuring Budaya" yang mempunyai
arti harumnya nama dan tingginya derajat suatu
bangsa terletak pada budayanya. Dari ungkapan
historis dan filosofis itu sebagai dasar untuk
mengembangkan budaya bangsa dan sekaligus
sebagai jati diri bangsa yang bermartabat. Pertan-
yaannya apakah kita sudah berpikir dan betindak
sesuai dengan filosofi budaya bangsa yang adilu-
hung. Sekarang ini, banyak kritik yang disampaikan
para pemikir besar kita bahwa bangsa kita mulai
tercabut dari akar budayanya sendiri, seperti yang
disampaikan Tilaar (1999:177) pendidikan nasional
dewasa ini telah terpisah dari kebudayaan, baik
kebudayaan daerah maupun kebudayaan nasional.
Hal ini perlu diintegrasikan kembali sehingga
pendidikan  betul-betul  hidup, dihidupi, dan
menghidupi kebudayaan.

Budaya yang berpijak pada kebhinekaan merupa-
kan identitas bangsa dan sekaligus sebagai inspirasi
untuk mengembangkan budaya bangsa yang
beradab. Bangsa kita telah mengalami tiga krisis
besar yaitu 1. Krisis kedaulatan karena negara kita
didekte oleh kekuatan dan kekuasaan asing, 2.
Krisis ekonomi karena hegemoni kapitalisme, dan
3. Krisis budaya karena bangsa ini semakin tercabut
dari akar budayanya akibat hegemoni budaya masa
yang dipompa kapitalisme global Tranggono,
dalam Harian “Kedaulatan Rakyat”, (Selasa 26
April 2011). Fenomena itu sebagai refleksi untuk
mengembangkan pendidikan seni di masa datang.
Dunia pendidikan mempunyai tanggung jawab
untuk melestarikan dan mengembangkan budaya
bangsa melalui pendidikan seni yang berwawasan
budaya. Memang banyak fenomena budaya yang
terfokus pada romantisme kebudayaan masa lalu
yang gagal merespon perkembangan kontemporer

124

MUDRA Jurnal Seni Budaya

atau merekontektualisasi nilai-nilai budaya sebagai
respon terhadap perubahan masa kini. Manusia
sebagai mahluk sosial dan mahluk budaya harus
berbudaya seperti yang disampaikan Tilaar (1999)
adalah seorang yang menguasai dan berperilaku
sesuai dengan nilai-nilai budaya, khususnya nilai-
nilai etis dan moral yang hidup dalam kebudayaan
tersebut. Semua itu harus diupayakan bersama
dididik bersama di semua situasi dan kondisi agar
semua komponen masyarakat menjadi baik dan
terdidik.

Dalam budaya global seperti yang disampaikan
(Djuli, 2003) bahwa modernisme disuntikan secara
hegemonistik melalui berbagai pranata infrastruktur
dan suprastruktur yang ada dalam masyarakat di
luar barat. Salah satu pintu yang dipakai untuk
menyuntikan modernisme dan dianggap paling
efektif adalah pendidikan. Materi kesenirupaan
dalam lingkungan kehidupan kita sendiri seperti
ukiran, batik yang penuh dengan makna simbolis
dan nilai spiritual yang mendasari segala penciptaan
seni tradisi kita. Kondisi semacam ini berangsur-
angsur secara tidak sadar akan kehilangan karakter
jati diri bangsa kita sendiri. Suatu kenyataan yang
tidak dapat dielakan justru generasi muda yang
belajar seni tradisi kita adalah generasi muda dari
manca negara melalui jalur pendidikan formal dan
non formal.

Globalisasi yang didorong oleh kemajuan informasi
yang menyebabkan komunikasi semakin bebas tak
terbatas, menyebabkan kelunturan budaya, egoisme
baru, akhirnya kehilangan identitas baru merupakan
persoalan identitas bangsa yang perlu dicermati
bersama. Banyak fenomena budaya yang terfokus
pada romantisme kebudayaan masa lalu yang gagal
merespon perkembangan kontemporer atau
merekontektualisasi nilai-nilai budaya sebagai
respon terhadap perubahan masa kini. Solidaritas
sosial yang kuat diikat oleh nilai budaya yang diya-
kini menjadi benteng perlindungan integrasi sosial
pada masyasyarakat lokal, namun ketika berhada-
pan dan berbaur dengan komunitas besar bernama
bangsa, maka nilai-nilai solidaritas sosial menyem-
pit menjadi bentuk privatisasi. Dulu seni tradisi
menjadi milik kolektif, dihidupi dan menghidupi
masyarakat pendukungnya. Sekarang seni tradisi
milik kolektif bergeser nilai dan fungsinya menjadi
seni ekspresi pribadi.



MUDRA Jurnal Seni Budaya

Ruang, waktu, dan keragaman pencitraan yang
dilakukan seniman dan perajin industri kreatif
menyebabkan sejarah kesenian selalu berada dalam
keadaan yang dinamis dan dialektis. Dinamis
artinya dari jaman ke jaman selalu berubah dan
berkembang sejalan dengan perkembangan manu-
sia dan dikatakan dialektis karena sejarah berkem-
bang dalam perspektif waktu yang tak pernah putus.
Kemunculan sebuah karya baru dalam bentuk
pendobrakan radikal sekalipun, tetap juga dimoti-
vasi karya sebelumnya. Dalam perjalanan waktu
karya-karya baru yang dikatakan melakukan pendo-
brakan itu kembali akan menjadi mitos sampai ada
karya lain yang mendobraknya. Demikian dialek-
tika itu berjalan terus-menerus dalam spektrum
sejarah. Representasi ruang dan waktu dalam seni
rupa Indonesia, dapat ditunjukan secara eksplisit
bahwa seni rupa prasejarah adalah seni rupa animis.
Hal itu disebabkan oleh fenomena masyarakat saat
itu memiliki kepercayaan terhadap roh leluhur dan
kekuatan gaib. Selanjutnya pertemuan dengan
bangsa India menghasilkan karya seni klasik seperti
relief, wayang, patung, batik, pertemuan dengan
bangsa arab menghasilkan seni hias dan kaligrafi,
petemuan dengan bangsa Cina dan jepang meng-
hasilkan seni keramik, dan seterusnya.

Suatu keberuntungan yang masih dapat kita syukuri
bersama pada era yang penuh dengan kontradisi,
ketidakpastian, ketergantungan, dan persaingan
masih banyak pencipta kesenian khususnya keraji-
nan tradisional bermunculan kembali dalam upaya
pelestarian dan pengembangan sekaligus penge-
nalan budaya sendiri kepada generasi penerusnya.
Disisi lain banyak pencipta kesenenian tradisional
dapat lebih kreatif dapat membaca jaman dan
mampu hidup kembali dari berolah seninya untuk
memenuhi  kebutuhan masyarakatnya sendiri
maupun untuk memenuhi kebutuhan orang banyak
dalam era kesejagatan ini. Kreativitas dan keuletan
kriyawan/perajin untuk selalu mencari dan men-
emukan sesuatu yang baru menghadapi tantangan
ke depan yang lebih baik. Hampir semua karya
budaya yang bersumber dari krativitas merupakan
pengoptimalan daya budi dan budi daya hal ini
terbukti telah mewarisi produk budaya kepada
pewarisnya.

Merenung, mencari, dan terus mencari untuk
pengembangan kreativitas berkesenian dalam
kemajemukan budaya ini. Hanya orang yang mau

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

berpikir, berpelilaku, dan inovatif yang mampu
beradaptasi, eksis, dan berkembang dalam perca-
turan global sekarang ini. Dasar iman dan ketegu-
han akan nilai dan norma kehidupan berbangsa dan
berbudaya yang dipegang yang mampu membuat
tetap tegar dan memiliki identitas kebangsaan yang
mampu bersaing dalam kehidupan bersama.
Globalisasi adalah sebuah tantangan masa depan
yang harus dihadapi dengan waspada agar tetap
punya nilai dan identitas sebagai bangsa yang
berbudaya. Desain kriya nusantara adalah desain
kriya yang diciptakan leluhur kita berdasarkan
norma, nilai, tradisi, dan inovasi yang berkembang
di Nusantara. Desain kriya itulah yang dapat dike-
nali sebagai produk kria yang bernuansa Indonesia.
Keragaman seni rupa tradisional nusantrara belum
maksimal dikenalkan dalam dunia pendidikan kita.
Seperti yang dikemukakan oleh Tusan (1992: 97)
bahwa seni tradisional menjadi ukuran restropektif
dalam perkembangan seni suatu bangsa pada masa
selanjutnya. Seni tradisional tidak hanya menjelas-
kan bentuk seni masa lampau saja, tetapi menjadi
titik mula dari kreativitas seni masa kini. Sebagai
bangsa yang berbudaya mewarisi seni tradisional
harus diartikan kesiagaan untuk menjaga kontinui-
tas perkembangan tradisi sesuai dengan tuntutan
zaman dan budaya baru.

II. PEMBAHASAN

Globalisasi yang dipandang sebagai globalisasi
kebudayaan menurut Rohidi (2000:39) globalisasi
adalah suatu fenomena luasnya, mendunia, dan
menjadi satuan kerangka acuan atau sistem gagasan
tertentu yang dilandasi prinsip prinsip pemikiran
modern yang bertumpu pada ilmu pengetahuan dan
teknologi yang sangat prestisius dilandasi oleh
pemikiran yang bersifat positivistik. Lebih lanjut
dikatakan bahwa globalisasi kebudayaan sebagai
arus positif dipahami sebagai sebuah tatanan
konsensus dilihat dari segi iptek yang mengubah
dunia dengan ukuran produktivitas, penguasaan
alam, dan penguasaan manusia lainnya, maka telah
terjadi penindasan nilai-nilai spiritual dan tradisi
yang bersifat pluralistik. Bahkan kehidupan akan
terjebak pada kepentingan yang bersifat impersonal
yang dilihat dalam kehidupan ekonomi, industri,
dan birokrasi. Pada masyarakat global seperti seka-
rang ini banyak masyarakat kelas atas menyukai
produk budaya lama seperti topeng, wayang, keris
karya empu sebagai benda koleksi dan pajangan

125



Martono, Iswahyudi, Aran Handoko (Topeng Etnik Nusantara...)

pribadi yang menarik dan bermakna. Maka tidak
jarang koleksi museum, pribadi banyak yang hilang
dan karya-karya antik banyak dijualbelikan dan
dikoleksi oleh para kolektor barang antik.

Budaya global yang kita hadapi bersama penuh
dengan kontradiksi dan konflik issu ini pula yang
diangkat oleh beberapa pemikir bahwa issu global
yaitu ketegangan antara tradisi dan modernitas,
global versus lokal, antara yang universal dan
individual, antara kelanggengan dengan pembaha-
ruan, dan antara komunitas menjadi individualitas.
Dulu seni tradisi milik kolektif mengedepankan
kebersamaan dalam berkesenian sekarang berkem-
bang kesenian kontemporer yang bersifat individu-
alistik. Kondisi budaya karena bertemunya dua nilai
akibat penduniaan dalam segala bidang yang pada
puncaknya menimbulkan ketegangan antara yang
spiritual dengan yang material (Widagdo 2001:1).
Pengaruh  globalisasi  berakibat  tergesernya
kesenian yang bersifat spiritual, simbolik menjadi
karya seni yang bersifat material belaka. Karya seni
diciptakan lebih berorientasi kebutuhan praktis
dilandasi kebutuhan ekonomi.

Di sisi lain Soedarso Sp (2000) menyebutkan proses
intenasionalisasi yang begitu pesat merupakan
suatu masalah besar bagi para budayawan yang di
satu pihak tidak rela melepaskan kesenian tradis-
ional yang begitu indah dan di lain pihak menya-
dari bahwa tidak dapat berbuat apa-apa menghadapi
arus internasionalisasi yang dampaknya tidak
terelakan seperti sekarang ini. Diungkapkan Sutarto
(2015) bahwa kreativitas terus dibituhkan dalam
pengembangan kebudayaan, dengan kreativitas
tidak hanya menghidupi kreator dan keluarganya
saja, melainkan juga menghidupi bangsanya dan
bangsa-bangsa lain. Pertumbuhan kreativitas yang
dilakukan para kreator umumnya dilakukan tanpa
ada kekerasan, maka fenomena kultural ini kemu-
dian muncul ungkapan kebudayaan sebagai “soft
power” atau kekuatan lunak. Soft power yang dimi-
liki oleh para kreator kita mampu menaklukan
lawan atau saingan dalam pertarunan politiko-
ekomomiko-kultural. Dalam kacamata leluhur kita
soft power merupakan kekuatan budaya yang
memiliki roh/kekuatan sakti yang mampu menero-
bos perubahan jaman sampai sekarang ini.

Membahas seni rupa tradisional di era globalisasi
berarti banyak membicarakan produk kerajinan

126

MUDRA Jurnal Seni Budaya

yang banyak dikembangkan dan direkayasa untuk
kebutuhan ekonomi, pariwisata, industri seperti
sekarang ini. Kemajemukan etnis, bahasa, dan
keragaman seni budaya Indonesia tersebar di
seluruh nusantara merupakan aset budaya yang tak
ternilai. Banyak peninggalan seni rupa tradisional
yang menjadi simbol dan kebanggaan bangsa ini
seperti candi, batik, ukiran, topeng, wayang kulit,
gerabah, dan sebagainya yang menghiasi buku buku
ilmu pengetahuan dan bentuk terbitan lainya.
Produk kesenian seperti itu, kini bermunculan kem-
bali dalam bentuk replikasi dengan warna baru
untuk kebutuhan ekonomi masyarakat pendukung-
nya. Gejala munculnya kembali kesenian yang
bernuansa tradisional dalam bentuk seni rupa baru
sangat bervariasi tergantung permintaan pasar.
Melihat gejala tersebut Kuntowijoyo (1987) menye-
butkan perkembangan tersebut sebagai suatu gejala
retradisionalisasi sama kuatnya dengan erosi nilai
nilai tradisional, sehingga disatu pihak ada bahaya
retrogesi dan di lain pihak ada bahaya dekadensi.

Di Indonesia tradisi topeng sudah turun temurun
dari generasi ke generasi berikutnya. Bentuk topeng
merupakan gambaran karaker atau perwatakan.
Topeng dengan karakter yang manis digunakan
untuk raja yang halus atau topeng putri, tipe keras
atau peran raja yang gagah, tipe galak yang mena-
kutkan untuk raksasa, tipe lucu untuk peran pengir-
ing raja, tipe tua untuk peran resi atau dewa, dan
sebagainya. Topeng jawa ini berbentuk kecil dan
realistik. Fungsi topeng dan pertunjukan topeng
adalah untuk pemenuhan kebutuhan ekspresi seni,
banyak seniman atau kriyawan pada era sekarang
membuat topeng bukan dilandasi unsur religi,
penciptaan topeng merupakan upaya untuk meng-
gmbarkan tipologi perwatakan tokoh tertentu.
Dalam tata kehiduan modern sekarang ini, peran
topeng terjadi pergeseran dan perkembangan
bentuk baik yang menyangkut corak, ukuran, gaya,
maupun fungsinya. Oleh karena itu, dalam
penciptaan topeng tidak hanya terbatas bentuk
tradisional (klasik) saja, melainkan juga pengem-
bangan variasi bentuk dan fungsi sebagai kreasi
baru.

Topeng-topeng tersebut merupakan penggambaran
leluhur dan untuk upacara pemujaan terhadap roh
nenek moyang. Topeng digunakan untuk upacara
kematian (tiwah), kesuburan, dan berfungsi untuk
bekal kubur atau penunggu kubur.



MUDRA Jurnal Seni Budaya

Topeng pada masa ini dapat digunakan sebagai alat
untuk berhubungan dengan arwah nenek moyang
yang sudah meninggal dalam upacara syamanisme.
Pertunjukan topeng sebagai bentuk pentas seni yang
yang memiliki nilai magis. Misalnya seperti upac-
ara adat di Batak, Toraja, tiwah di Kalimantan
Timur. Fungsi topeng digunakan untuk keselamatan
dan kekuatan seorang pemimpin, pola hias topeng
danggap memiliki kekuatan yang dapat memberi
perlindungan kepada rakyatnya, (Sal Mugiyanto,
1983: 52-53). Fungsi topeng dan pertunjukan
topeng pada masa pramodern adalah untuk pemenu-
han kebutuhan ritual budaya masyarakat. Pada era
modern peran dan fungsi seni topeng sebagai
ekspresi seni, bukan dilandasi unsur religi, merupa-
kan upaya untuk menggambarkan tipologi perwata-
kan, (Sedyawati, 19992:6-7). Dalam tata kehiduan
modern sekarang ini, peran topeng terjadi
pergeseran dan perkembangan bentuk baik yang
menyangkut corak, ukuran, bentuk, maupun
fungsinya. Oleh karena itu, dalam penciptaan
topeng tidak hanya terbatas bentuk tradisional
(klasik) saja, melainkan juga pada pengembangan
berbagai bentuk topeng sebagai kreasi baru.

Seniman topeng yang semula membuat topeng
tidak lepas dari nilai kepercayaan magis religius
dengan adanya gejala sekulerisasi atau profanisasi
seniman topeng tetap eksis berkreasi sesuai zaman-
nya. Seniman topeng tetap bisa berekspresi mem-
buat topeng yang memiliki nilai estetik dan nilai
ekonomi tinggi yaitu topeng dekoratif atau topeng
untuk elemen interior maupun eksterior. Perkem-
bangan kesenian khususnya kriya dalam konteks
perkembangan kebudayaan, teknologi, dan seni
memiliki ciri khusus sebagai seni untuk konsumen
wisatawan atau seni wisata seperti yang diungkap-
kan Soedarsono (1999:128) Bentuk seni dari
pengaruh globalisasi itu memiliki ciri: (1) bentuk
tiruan, (2) bentuk miniatur, (3) singkat atau padat,
(4) penuh variasi, (5) tidak sakral, dan (6) murah
harganya. Lebih lanjut dikatakan bahwa dampak
dari globalisasi dan modernisasi terhadap budaya
masyarakat berakibat terjadinya: (1) desakralisasi,
(2) vulgarisasi, (3) komersialisasi. Segala sesuatu
diukur dengan uang. Produk kerajinan kita seperti
topeng sudah kehilangan makna sakralisasi dan
simbolosasi menuju ke vulgarisasi dan komersial-
isasi.

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Dalam bidang seni profan topeng bukan perwuju-
dan roh nenek moyang sebagai sarana pemujaan,
melainkan penggambaran wajah tokoh cerita rakyat
seperti Panji yang sudah dikenal dalam cerita
rakyat. Kemudian bentuk topeng dibuat naturalistik
seperti sembilan topeng yang dibuat oleh Sunan
Kalijaga bersumber dari cerita wayang gedog.
Kesembilan topeng tersebut adalah: (1) Panji
kestrian, (2) Condro Kirono, (3) Gunungsari, (4)
Andoko, (5) Raton, (6) Klono, (7) Danowo, (8)
Benco/Tembem, (9) Turas/Pentol. Penciptaan
sembilan topeng tersebut dengan condro sengkala
“Angesti Sirna Yaksing Bawana” yang mempunyai
makna hitungan Tahun Jawa 1508 (Sularto, 1975:
7-10). Topeng-topeng ini sekarang menjadi topeng
klasik sebagai acuan pakem para petopeng pada
masa berikutnya. Perkembangan bentuk topeng
terus berkembang menjadi berbeda pada tiap daerah
sesuai kontek budayanya, hal itu dapat dilihat
misalnya topeng Panji Yogyakarta dengan hiasan
jamang yang mewah, topeng Panji Cirebon yang
sederhana tanpa hiasan, topeng mimpi yang sedih,
dan toepng stroke yang mengerikan.

Gambar 1. Topeng Panji Yogya, Panji Cirebon, Topeng
Mimpi dan Topeng stroke Bali

Pergeseran fungsi nilai topeng berpengaruh
terhadap daya imajinasi dan teknik pembuatan
topeng. Nilai nilai artistik yang semula memilki
menjadi satu keutuhan dengan nilai dramatik dan
nilai-nilai spiritual dari topeng tari dan topeng
drama, akhirnya menjadi terlepas. Nilai-nilai deko-
ratif dari topeng sebagai elemen interior mungkin
sangat menarik tetapi sudah kehilangan arti sebagai
topeng tari dan topeng drama (Tusan, 1992:84).
Kreativitas dan imajinasi tetap diperlukan untuk
membuat kreasi topeng, nilai estetik dan dekoratif
topeng untuk elemen dekoratif secara visual sangat
baik tetapi tidak cocok lagi untuk pelengkap busana
menari. Perajin topeng di Putat, Patuk, dan di
Krebet, Bantul Yogyakarta misalnya sebagian besar
produk topeng batik yang dibuat untuk melayani
kebutuhan elemen interior dan souvenir. Secara
visual bentuk topeng batik sangat menarik dan
estetik sebagai benda hias.

127



Martono, Iswahyudi, Aran Handoko (Topeng Etnik Nusantara...)

Hasil wawancara dengan perajin topeng Sujiman
(2015) yang layak disebut seorang empu beliau
tetap memegang prinsip mengembangkan topeng
dekoratif untuk memenuhi kebutuhan konsumen
terkait dengan elemen dekoratif dan disisi lain
beliau tetap konsisten dan berpegang teguh dengan
prinsip mewarisi budaya leluhur untuk melestarikan
budaya topeng agar tidak hilang dari bumi nusan-
tara. Pada akhir-akhir ini beliau sering mendapatkan
pesanan untuk dibuatkan topeng tradisional untuk
kebutuhan properti tari. Para pemesan topeng
tradisional yang pakem tidak hanya digunakan
untuk menari tetapi pemilik juga bangga memajang
topeng tradisional tersebut untuk pajangan karena
bentuknya indah dan pemilik memahami makna
filosofi dari topeng tersebut. Pergeseran nilai magis
spiritual menjadi nilai profan estetik dekoratif tidak
dapat dihindari karena sebuah kebutuhan untuk
kepuasan ekspresi pasif pemiliknya.

Perkembangan akhir-akrir ini penulis menemukan
topeng tradisional dibuat dengan berbagai kualitas
dengan membedakan harga jualnya. Misalnya di
Yogyakarta dan di Bali topeng tradisional untuk tari
maupun hiasan dibuat tiga tingkatan kualitas dan
harga ekonomisnya, pertama topeng kualitas halus
yang paling baik dibuat dari kayu pule dengan
teknik pengerjaan maksimal dan hasilnya bagus.
Kedua topeng kelas menengah dibuat dari bahan
kayu sengon laut kadang pule yang kualitasnya
tidak begitu bagus dengan asesoris tidak begitu
bagus, dan ketiga topeng kasaran yang dibuat dari
bahan kayu sengon laut atau kayu lainnya dengan
teknik pengerjaan yang sembarangan menghasilkan
topeng yang kualitas rendah dengan harga berkisar
lima sampai sepuluh kali lebih murah dari kualitas
topeng alusan. Berikut contoh serial topeng Panji
batik produksi Sujiman Yogyakarta untuk kebutu-
han elemen interior.

Gambar 2. Seri Topeng Panji batik koleksi Sujiman
Yogyakarta

128

MUDRA Jurnal Seni Budaya

Berbeda dengan seniman topeng di Bali dan di Yog-
yakarta topeng masih dibuat dengan baik dengan
berbagai variasi bentuk, ukuran, harga untuk
memenuhi berbagai kebutuhan masyarakat. Dalam
konteks ini seniman topeng dituntut mengembang-
kan kreasinya agar melahirkan produk-produk baru
yang kreatif. Berbeda pula dengan fenomena yang
terjadi di Dayak Bahau Samarinda Kalimantan
Timur yang memiliki keunggulan topeng Dayak
yang sekarang masih dapat dinikmati keindahan
dan dinamikanya dalam pentas tari, tetapi pada
tahun ini peneliti melakukan observasi dan wawan-
cara dengan seniman topeng Dayak Surya Atma (62
tahun) satu satunya perajin topeng Dayak Bahau
yang masih menggeluti membuat topeng Dayak di
Samarinda. Beliau mengatakan tetap akan membuat
topeng dan tetap menjadi penari topeng Dayak.
Beliau juga menyampaikan kegelisahannya karena
tidak ada generasi muda sebagai penerus yang mau
belajar topeng Dayak Bahau tersebut. Beliau meng-
khawatirkan jika nanti akan terjadi pemutusan
generasi penopeng yang berdampak akan hilang
budaya topeng di Dayak Bahau.

Kreativitas selalu dibutuhan dan menjadi daya budi
untuk selalu menemukan desain baru. Tetapi perlu
dipikirkan secara matang jangan sampai kreativitas
yang dikembangkan justru menjadi menurunkan
nilai dan eksistensi topeng semakin menurun.
Seperti yang diungkapkan Tusan dan Wiyoso,
(1992) mengatakan mutu topeng hasil dari pusat
kerajinan seperti Bali dan Yogyakarta semakin
mundur akibat pengaruh komersialisasi. Mengem-
bangkan kreativitas semestinya menghasilkan
desain baru yang inovatif, kreatif, dan kompetetif,
bukan menurunkan kualitas produknya. Pengala-
man penulis menemui banyak perajin di Yogya-
karta meraka bersaing untuk membuat harga murah
dengan mengabaikan kualitas produknya. Strategi
ini dianggap menguntungkan bagi perajin tetapi
faktanya justru sebaliknya, strategi tersebut mem-
bunuh kreasi dan merugikan perajin sendiri.

Mari secara bersama sama atau secara orang
perorang  terus  berkreasi  seni  dengan
mengedepankan kualitas dan bobot seni yang baik
untuk mengharumkan budaya bangsa kita. Sebagai
generasi penerus budaya jangan sampai memalukan
leluhur budaya kita yang telah memberikan warisan
budaya adiluhung seperti candi, wayang, batik,
keris, ukiran sebagai contoh untuk generasi berikut



MUDRA Jurnal Seni Budaya

nya. Menghargai, melestarikan, dan mengembang-
kan warisan budaya leluhur kita menjadi tanggung
jawab kita bersama agar seni budaya tradisi bangsa
kita tetap eksis di bumi nusantara sebagai budaya
bangsa.

IV. SIMPULAN

Globalisasi jika diartikan sebagai penyebaran
budaya tradisional keseluruh penjuru dunia dengan
menerobos batas batas aturan tradisional berdasar-
kan kelompok suku, agama, adat sesungguhnya
merupakan fenomena yang wajar dari kehidupan
bersama dalam interaksi dengan dunia luar. Tetapi
globalisasi yang didorong oleh kemajuan informasi
yang menyebabkan komunikasi semakin bebas tak
terbatas, menyebabkan benturan budaya, kekaburan
budaya, dan kelunturan budaya, egoisme baru,
akhirnya kehilangan identitas budaya merupakan
persoalan identitas bangsa yang perlu hati-hati dan
dicermati bersama. Budaya tradisi bangsa seperti
topeng memiliki nilai-nilai luhur dan makna simb-
olis sebagai gambaran karakter manusia yang dijun-
jung tinggi oleh masyarakat pendukungnya perlu
dijaga dan perlu regenerasi agar tidak hilang dari
bumi nusantara. Sebagai bangsa yang besar harus
memiliki komitmen untuk menjaga, melestarikan,
dan mengembangkan budaya sesuai dengan perada-
ban bangsa yang sesuai trend jamannya.

Negara berkembang seperti Indonesia dalam era
global memiliki ketergantungan cukup besar
dengan negara maju. Begitu ada goncangan di
negara maju berdampak terhadap keamanan,
politik, dan ekonomi. Perajian yang kebanyak
rakyat kecil ikut merasakan dampaknya, mereka
tidak dapat atau berhenti sementara untuk ekspor
produk kerajinannya. Perajin cukup pusing dan tak
dapat berbuat apa apa melihat kenyataan itu. Rakyat
perajin harus mendapatkan akses ekonomi untuk
mengembangkan diri sehingga mampu mencapai
derajat kesejahteraan yang layak. Rakyat sebagai
penyangga kekuatan dasar industri kreatif harus
dimotivasi untuk produktif dan mandiri dalam
ekonomi. Bekepribadian dalam berkebudayaan
artinya rakyat Indonesia harus memiliki akar
kultural yang kuat sebagai landasan pembentukan
karakter kepribadian agar tidak tercabut dari akar
budayanya sendiri. Kita semua tidak menginginkan
menjadi orang asing di negeri sendiri, dan asing
terhadap budayanya sendiri.

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Suatu keberuntungan yang masih dapat kita syukuri
bersama pada era yang penuh dengan kontradisi,
ketidakpastian, ketergantungan masih banyak
pencipta kesenian tradisional bermunculan kembali
dalam upaya pelestarian dan pengembangan budaya
sendiri kepada generasi penerusnya. Disisi lain
banyak pencipta kesenenian tradisional dapat lebih
kreatif dapat membaca perkembangan jaman dan
mampu hidup kembali dari berolah seninya untuk
memenuhi  kebutuhan masyarakatnya sendiri
maupun untuk memenuhi kebutuhan orang banyak
dalam era kesejagatan ini. Perajin dan masyarakakat
penyangganya masih memiliki komitmen untuk
tetap berkarya, berapresiasi, dan ikut memiliki
untuk menjaga eksistensi seni tradisi khususnya
seni topeng. Banyak masyarakat memiliki koleksi
topeng sebagai barang pajangan sekaligus sebagai
kebanggaan budayanya.

Merenung, mencari, dan terus mencari untuk
pengembangan kreativitas berkesenian dalam
kemajemukan budaya ini. Hanya orang yang mau
berpikir yang dapat eksis dan berkembang dalam
percaturan global sekarang ini. Dasar iman dan
keteguhan hati akan nilai dan norma kehidupan
berbangsa dan berbudaya yang dipegang yang
mampu membuat tetap tegar dan mampu bersaing
dalam kehidupan bersama bangsa lain dalam era
global. Globalisasi adalah sebuah tantangan masa
depan yang harus dihadapi dengan waspada agar
tetap punya nilai dan identitas sebagai bangsa yang
berbudaya, memiliki budaya, dan mencintai
budayanya.

DAFTAR RUJUAKAN

Djuli Djatiprambudi. 2003. Tinjauan Seni. Program
semi-Que IV Dikti Depdiknas.

Kuntowijoyo.(1987). Budaya dan masyarakat.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Mugiyanto Sal. 1983. Pertunjukan Topeng di Jawa.
Jakarta: Majalah Analisis Kebudayaan. Th. II1.2.

Rohidi Rohendi Tjetjep (2000). Kesenian dalam
pendekatan kebudayaan. Bandung: STISI Press

Sedyawati, Edi. Topeng dalam Budaya. Jakata:
Gramedia.

129



Martono, Iswahyudi, Aran Handoko (Topeng Etnik Nusantara...)

Soedarso SP (2000). Sejarah perkembangan seni
rupa modern. Yogyakarta: BP ISI

Soedarsono  (1999).  Seni  pertunjukan  dan
pariwisata. Yogyakarta: BP ISI.

Sularto B. 1975. Drama Tari Topeng Dalang,
Teater Rakyat Indonesia. Jakarta: Dirjen Kebu-
dayaan Depdikbud.

Sutarto. 2015. Kebudayaan Sebagai Soft Power
untuk Mendukung Pembangunan Kota Kreatif.
(Makalah seminar nasional 29 Oktober 2015. di
UM Malang).

130

MUDRA Jurnal Seni Budaya

Tilaar HAR. (1999). Pendidikan, kebudayaan, dan
masyarakat madani Indonesia. Bandung: Remaja
Rosda Karya.

Tranggono Indra, (2011, April, 26) Bangsa kita
telah mengalami tiga krisis besar Harian Kedaula-
tan Rakyat, pp. 1.

Tusan Nyoman, Wiyoso Y. 1992. Topeng Nusan-
tara. Jakarta: Proyek Media Kebudayaan Depdik-
bud.

Widagdo (2001). Pendidikan tinggi seni rupa
dalam wacana global. Makalah. Bandung: ITB



	P.123.pdf
	P.124.pdf
	P.125.pdf
	P.126.pdf
	P.127.pdf
	P.128.pdf
	P.129.pdf
	P.130.pdf

