
 

 

KAWIN PAKSA 
(Sebuah Hegemoni Laki-laki atas Perempuan) 

 
Abu Bakar 

(STAIN Ponorogo, JL. Pramuka No. 156 Po.Box 116 Ponorogo, email: Bakr-
Abu@yahoo.com) 

 
Abstrak 

Ajaran agama berkaitan dengan bentuk-bentuk seperti 
kebebasan memilih, memutuskan, dan melakukan atau tidak 
melakukan sesuatu yang positif. Sayangnya, kebebasan sering 
menyebabkan masalah dalam implementasinya, seperti 
kebebasan memilih atau menentukan pasangan yang sering 
berakhir dengan praktik pernikahan paksa. Ini adalah masalah 
relasional antara orang tua dan anak-anak mereka dalam 
menentukan pasangan anak-anak mereka, karena keduanya 
menjaga keinginan mereka ‘yang keras kepala’ yang 
mengklaim sebagai hak-hak mereka. Orang tua mereka berpikir 
bahwa mereka memiliki kewenangan dalam menentukan 
pasangan mereka kepada anak-anaknya karena mereka 
memiliki hak ijbâr. Karenanya, dalam  konteks modern, sudah 
saatnya perlakuan otoritarianisme terhadap perempuan 
dihapuskan karena ia merupakan salah satu wujud 
dehumanisasi yang bertentangan dengan norma-norma agama, 
sosial, hukum, dan keadilan. 

 
Abstract 

Religion teaching is connected with the forms of such as the 
freedom of choosing, deciding, and doing or not doing 
something  in positive way. Unfortunately, the freedom often 
causes the problem in implementation, such as the freedom of 
choosing or deciding the mate that often ends in the practice of 
force marriage. It is a relational problem between parents and 
their children in deciding their children’s mate because both of 
them keep their wish stubbornly that claim as their rights. Their 
parents think that they has authority  in deciding their mate to 
their children because they think  ijbar right is theirs. On the 
other hand, the children also think  that they have the right to 
decide their mate by themselves. Islam protects human rights in 
everything including  the right to their daughter in deciding 
their mate. Therefore, in the modern context, it is time for 



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  70  

authoritarianism treatment of women was abolished, because it 
is one form of dehumanization that is contrary to religious 
social, legal, and justice norms.   

 
Kata-kata Kunci 

Kawin paksa, wali, anak perempuan, jodoh, dan hak asasi. 

 

Pendahuluan 

Globalisasi informasi dan teknologi sebagai era perubahan 
masyarakat dari agraris ke industrialis, telah mampu memacu 
percepatan penyadaran manusia tentang hak hak dasariahnya, 
termasuk hak-hak dasar bagi perempuan. Upaya memperjuangkan 
hak-hak perempuan bertujuan untuk memberi jaminan kepada 
perempuan tentang hak-hak dasarnya sebagai manusia seperti hak-
hak yang melekat pada kedudukan, posisi, dan peran sosial 
perempuan. Hak-hak ini secara kualitatif seharusnya seimbang 
dengan hak-hak yang dimiliki laki-laki. Namun dalam realitasnya, 
upaya tersebut sering kali mendapat tantangan bahkan dianggap 
telah merongrong tradisi dan konsep-konsep keagamaan yang rigid, 
resisten terhadap perubahan, dan telah mengakar kuat dalam 
masyarakat. 

Untuk itu diperlukan adanya pendekatan (approach) dan 
metodologi (methodology) hukum yang lebih dinamis, fleksibel, dan 
responsif. Dalam konteks inilah, menampilkan sosok hukum Islâm, 
termasuk hukum perkawinan, yang humanis serta inklusif 
menemukan relevansi atau nilai manfaat yang signifikan. Hukum 
Islâm sebagai penjabaran dan aplikasi aktual syarî’ah haruslah 
diterjemahkan dengan mengikuti semangat zaman dan kemanusiaan 
sehingga inner-dinamic-nya sebagai hukum untuk manusia tidak akan 
kehilangan konteksnya. Di antara langkah-langkah konkrit yang 
dapat dilakukan adalah dengan mengintegrasikan dengan disiplin 
dan pendekatan ilmu-ilmu sosial dalam pengkajian hukum Islâm, 
khususnya yang menyangkut masalah perkawinan. Tulisan ini akan 
mengkaji salah satu problem perkawinan yaitu tradisi kawin paksa 
(ijbâr) dan hak wanita dalam menentukan jodohnya. 

 



Kawin Paksa 

al-Ih Vo l .8  N o .1  Ju n i  2 0 13  

 

71 

Perkawinan dan Konstruksi Perubahan Sosial  
Ajaran Islâm merupakan konsep dasar dalam kehidupan yang 

memiliki nilai elastisitas dan fleksibilitas yang sesuai untuk setiap 

dimensi waktu 7masa lalu, masa kini, dan masa yang akan datang. 
Untuk mengantisipasi hal tersebut, sumber dasar ajaran Islâm (al-
Qur’ân dan Hadîts) harus mampu untuk dijadikan pedoman dalam 
menjawab setiap problem umat dalam hubungan vertikal maupun 
horisontal. Islâm tidak pernah mengajarkan sikap pemaksaan 
(otoritarianisme) dan diskriminatif terhadap sesama manusia. Bahkan 
Islâm sangat mempertimbangkan nilai-nilai persamaan, kesetaraan 
(al-musâwah), dan kebebasan (al-hurriyah) dalam menyelesaian 
problem-problem keagamaan. Setiap individu bebas melakukan 
perbuatan hukum dengan penuh rasa tanggung jawab, karena 
kebebasan individu yang satu dibatasi oleh kebebasan individu yang 
lain. Bahkan dalam berkeyakinan sekali pun tidak ada suatu 
paksaan.1 Oleh karena itu, perbuatan yang dilakukan atas dasar suatu 
tekanan, akan terbebas dari tanggung jawab.2 

Ajaran agama yang termaktub baik dalam al-Qur’ân maupun 
Hadits selalu mengandung unsur-unsur normatif yang bersifat 
transenden dan permanen serta adaptable pada setiap tempat dan 
waktu (shâlih likulli zamân wa makân). Walaupun demikian, ayat-ayat 
tersebut juga bersifat kontekstual ketika disampaikan kepada 
manusia. Kerangka berfikir semacam ini, sangat tepat jika digunakan 
untuk mempelajari pendapat seorang tokoh seperti imâm madzhab. 
Harus disadari bahwa para imâm madzhab ketika memformulasikan 
hasil ijtihâd, di samping memperhatikan nilai-nilai normatif juga 
berfikir dalam konteks pengalaman mereka. Bahkan tidak jarang 
dipengaruhi oleh “angan-angan sosial” mereka dalam merespon 
tantangan zaman.3  

                                                   
1Lihat QS. al-Baqarah (2): 256. 
2Lihat riwayat Ibn Mâjah dan Bayhaqî dalam al-Sunan al-Kubrâ, Juz IV, (Berût: Dâr al-
Fikr, t.t.), hlm. 88, dengan redaksi: 

 'þþÿ' üÿ' þÿ þÿ7 þĈþÿ'Ăÿþþþÿ'þÿN FþĈþþÿ'N )ĄþĀĈþÿ'N þÿþÿ þÿ' ÿ'N7(  

3 Hukum Islâm (fiqh) yang lahir dari intelektual manusia dalam fase dan penggal 
sejarah tertentu tidak bisa pindah begitu saja ke ruang dan waktu yang berlainan. 
Bagaimana pun, rumusan fiqh yang dikonstruksikan ratusan tahun lalu jelas terdapat 
celah dalam menjawab problematika umat yang begitu jama’ saat ini. Jika situasi 
sosial, politik dan kebudayaan sudah berbeda, maka hukum sendiri harus berubah 



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  72  

Seorang perempuan dewasa, dalam pandangan mayoritas 
para ulamâ’, dianggap telah memiliki kemampuan untuk melakukan 
tindakan-tindakan hukum yang berhubungan dengan transaksi-
transaksi keuangan, seperti perdagangan, kepegawaian, dan 
sebagainya. Oleh karena itu, sangat logis jika perempuan juga dapat 
melakukan tindakan-tindakan yang berkaitan dengan urusan 
pribadinya,4 termasuk menentukan pasangan hidupnya. Ajaran Islâm 
tentang perkawinan, memiliki hubungan yang kuat dengan 
perubahan-perubahan sosial yang terjadi. Perubahan sosial lebih 
mudah dan cepat terjadi apabila suatu masyarakat sering 
mengadakan kontak dengan masyarakat lain atau telah mempunyai 
sistem pendidikan yang maju, sistem lapisan sosial yang terbuka, 
penduduk yang heterogen, serta ketidakpuasan masyarakat terhadap 
bidang kehidupan tertentu, dapat pula memperlancar kehidupan 
sosial.5  

Atas dasar itulah, kajian agama dalam perspektif sosiologis 
dan psikologis merupakan sebuah keniscayaan. Bukan saja karena 
harus bersentuhan dengan aspek “realitas” ajaran agama yang 
dianggap sebagai “kebenaran”, namun lebih pada upaya 
membumikan ajaran agama tersebut sehingga tidak terkesan kaku 
dan rigid. Selain itu, menempatkan ajaran agama sebagai “konstruksi” 
normatif an sich seringkali terjebak pada pendekatan filosofis-teologis 
yang justru akan menjauhkan ajaran agama (konsep perkawinan) dari 
realitas sosial (tidak membumi).  

Dalam konteks kehidupan sosial, perkawinan sering dimaknai 
sebagai kewajiban sosial daripada manifestasi kehendak bebas tiap-
tiap individu. Secara umum dapat diajukan pemikiran dalam 
masyarakat yang pola hubungannya bersifat tradisional, perkawinan 
dipersepsikan sebagai suatu keharusan sosial yang merupakan bagian 
dari warisan tradisi sosial. Sedangkan dalam masyarakat rasional 

                                                                                                                        

sesuai dengan ruang dan waktu. Kerancuan akan terjadi jika tetap akan memaksakan 
berlakunya keputusan suatu pemikiran untuk seluruh zamân dan makân, yang secara 
dasar pasti divergen. Lihat Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, I’lâm al-Muwaqqi’în ‘an Rab al-
‘Âlamîn, juz III (Berût: Dâr al-Fikr, 1997), hlm. 14-15. 
4 Abd al-Rahmân al-Jazîrî, al-Fiqh ‘alâ Madzâhib al-Arba’ah, juz IV (Beirût: Mathba’ah 
al-Salafiyah,t.t.), hlm. 50.  
5Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, cet. 10 (Jakarta: Raja Grafindo, 2001), 
hlm. 99. 



Kawin Paksa 

al-Ih Vo l .8  N o .1  Ju n i  2 0 13  

 

73 

modern, perkawinan lebih dianggap sebagai kontrak sosial dan 
karena itu perkawinan sering dimaknai sebagai sebuah pilihan. 
Dengan demikian, praktik kawin paksa yang masih berlangsung 
hingga saat ini adalah kemungkinan akibat kontribusi dari cara 
pandang terhadap perkawinan sebagai kewajiban sosial.6 

Kawin Paksa (ijbâr) dalam Lintasan Literatur Hukum Islâm  

1. Kawin Paksa dalam Perspektif Al-Qur’ân. 

Secara umum al-Qur’ân tidak menyebutkan secara jelas 
tentang persoalan kawin paksa (ijbâr), akan tetapi hanya 
menyebutkan beberapa ayat yang menjelaskan tentang pemecahan 
masalah (problem solving) dalam keluarga pada masa Nabi sebagai 
respon yang terjadi pada masa itu. Hal itu sesuai dengan prinsip al-
Qur’ân, hanya menjelaskan prinsip-prinsip umum. Secara eksplisit al-
Qur’ân menjelaskan bahwa seorang wali (ayah, kakek, dan 
seterusnya) tidak boleh memaksa anak perempuannya untuk 
menikah jika anak tersebut tidak menyetujuinya atau jika anak 
perempuan tersebut mau menikah dengan laki-laki pilihannya, 
sementara seorang wali enggan atau tidak mau menikahkannya. Al-
Qur’ân surat al-Baqarah: 234 menyebutkan: “Apabila kamu menceraikan 
istri-istrimu, lalu habis masa iddahnya, maka janganlah kamu menghalangi 
mereka kawin lagi dengan calon suaminya apalagi telah terdapat kerelaan di 
antara mereka dengan cara yang ma’ruf”.  

Tafsir terhadap ayat tersebut, sebagaimana dijelaskan al-Jazîrî 
adalah: (a) Khithâb ayat tersebut diperuntukkan kepada para wali 
(ayah, kakek, dan saudara laki-laki) untuk tidak menolak menikahkan 
perempuan yang ada di bawah perwaliannya. Hal ini menunjukkan 
bahwa keberadaan wali nikah pada masa Nabi ada dan eksis, 
sehingga perkawinan tanpa adanya wali tidak dibenarkan, (b) khithâb 
tersebut diperuntukkan kepada masyarakat umum, (c) sebagai 
konskuensinya, bahwa enggan menikahkan atau sebaliknya memaksa 
menikahkan sama-sama tidak dibenarkan, dan (d) dari sinilah secara 
implisit membolehkan wanita untuk menikah sendiri dan tidak 
seorang pun boleh menolaknya asal ada kebaikan di masa depannya.7 

                                                   
7Indraswati, “Fenomena Kawin Muda dan Aborsi”, dalam Syafiq Hasyim (ed.), 
Menakar Harga Perempuan (Jakarta: Mizan, 1999), hlm. 131-132. 
9al-Jazâirî, al-Fiqh ‘Alâ Madzâhib, hlm. 48-49.  



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  74  

Dari zhahir ayat tersebut dapat difahami, bahwa seorang wali tidak 
boleh semena-mena terhadap anak perempuan yang berada di bawah 
perwaliannya, baik untuk memaksa menikah dengan pilihan wali 
atau sebaliknya enggan menikahkan karena tidak sesuai dengan 
pilihan wali. 

 
 

2. Kawin Paksa dalam Perspektif Hadits dan Ulamâ’ Fiqh.  

Pada dasarnya banyak hadîts yang baik secara langsung 
maupun tidak langsung membahas tentang hak ijbâr dan hak memilih 
jodoh. Namun penulis hanya akan merujuk beberapa hadits yang 
secara khusus dipakai oleh banyak riwayat yang ada hubungannya 
dengan dua hal tersebut, di antaranya adalah: Barang siapa perempuan 
yang menikah tanpa adanya izin dari walinya, maka nikahnya batal, maka 
nikahnya batal, maka nikahnya batal. Apabila dia telah melakukan hubungan 
seksual, maka dia berhak atas mahar mitsil (maskawin sepadan), karena 
menganggap halalnya hubungan seks itu. Jika mereka bermusuhan maka 
sultan (hakim) menjadi wali bagi perempuan yang tidak ada walinya.8 

Pernyataan “nikahnya batal” dalam hadits riwayat Zuhri 
tersebut ternyata dibantah oleh Hanafi karena ketika Hanafi 
menanyakan tentang otentitas hadîts tersebut kepada Zuhri, ia tidak 
mengetahui dan mengingkarinya, sehingga Hanafi menganggap dalil 
hadits tersebut tidak valid.9 Begitu juga hadits: “Tidaklah perempuan 
menikahkan perempuan dan tidak (juga) menikahkan dirinya”,10 dan hadits: 
“Janda lebih berhak atas dirinya dibanding walinya, sedangkan perawan 
dimintakan persetujuan atas dirinya.”11 Menurut al-Syâfi’î, hadits 
tersebut menunjukkan bahwa antara perawan dan janda terdapat 
perbedaan dalam mengungkapkan kesetujuan/izin. Izin seorang 

                                                   
10Riwayat Abû Dâwûd dan Ibn Mâjah, lihat Ibn Hajar al-Asqalâni, Bulûgh al-Marâm 
(Surabaya: al-Hidayah, t.t), hlm. 211-212. Lihat juga Abû Dâwûd, Sunan Abi Dâwûd, 
“Kitab Nikah” no. 1784, Sunan al-Tirmidzî, “Kitab Nikah”, no. 1021, Ibn Mâjah , Sunan 
Ibn Mâjah, “Kitab Nikah”, no. 1869.  
11 lihat Abû Zakâriya al-Anshârî al-Nawâwî, Majmû’ Syarh al-Muhadzdzab, XVII 
(Beirût: Dâr al-Fikr, 1996), hlm. 304. 
12 Lihat Ibn Mâjah, Sunan Ibn Mâjah (Beirût: Dâr al-Fikr, t.t), hlm. 610. 
13Lihat  Muslim, Shahîh Muslim, “Kitab Nikah”, juz IV, 11. Lihat juga al-Turmudzî, 
Sunan al-Turmudzî, “Kitab Nikah”, no. 1026., al-Nasâ’i, Sunan al-Nasâ’i, “Kitab Nikah”, 
no. 3208.  



Kawin Paksa 

al-Ih Vo l .8  N o .1  Ju n i  2 0 13  

 

75 

perawan diungkapkan dengan sikap diam dan sebaliknya izin 
seorang janda diungkapkan dengan berbicara.12 Sementara itu Ibnu 
Mundzîr mengatakan, bahwa persoalan tentang ungkapan kesetujuan 
perawan dengan bentuk diamnya dianjurkan untuk dikonfirmasikan 
kepada perawan, bahwa diamnya adalah persetujuannya. Akan 
tetapi, bila setelah akad perempuan tidak mengetahui bahwa 
diamnya merupakan persetujuannya, maka menurut jumhûr, 
akadnya tidak batal. Perbedaan penafsiran seperti itu dimaksudkan 
sebagai suatu kejelasan bahwa persetujuan perempuan (dengan diam) 
itu mengarah kepada kerelaannya, sehingga bisa dinikahkan. Tetapi 
jika mengarah kepada bentuk penolakan, maka tidak bisa 
dinikahkan.13 

Ada pemetaan penjelasan menarik yang dibuat oleh Ibn Rusyd 
tentang ikhtilâf ulamâ’ berkaitan dengan hak bagi perempuan dalam 
menentukan jodoh dan kekuasaan wali sebagai berikut: Pertama, para 
ulamâ’ sepakat bahwa untuk perempuan janda, maka harus ada ridlâ 
(kerelannya). Kedua, ulamâ’ berbeda pendapat tentang seorang 
perempuan gadis yang sudah baligh. Menurut Mâlik, al-Syâfi’î dan 
Abi laylâ, yang berhak memaksa perempuan yang masih perawan 
hanyalah ayah. Sedangkan menurut Abû Hanîfah, Tsawri, dan al-
Awza’i serta sebagian lainnya mengharuskan adanya kerelaan atau 
persetujuannya. Ketiga, janda yang belum baligh, menurut  Mâlik dan 
Abû Hanîfah, ayah dapat memaksanya untuk menikah. Sedangkan 
menurut Imam Syâfi’î tidak boleh dipaksa.  

Sementara itu, ulama mutaakhkhirîn mengklasifikasikannya 
menjadi tiga pendapat, yaitu: (1) menurut  Asyhâb bahwa seorang 
ayah dapat memaksa untuk menikahkan janda selama ia belum baligh 

                                                   
14Lihat Idrîs al-Syafi’i, al-Umm, terj. Isma’il Ya’kub (Jakarta: Fajar, 1983), hlm. 372. 
Selanjutnya al-Syâfi’î membolehkan adanya pemaksaan nikah disertai beberapa 
syarat, di antaranya: (a) wali yang berhak melakukan ijbâr (wali mujbir) hanya ayah 
atau kakek, karena kasih sayang keduanya yang tidak diragukan, (b) anak yang di-
ijbâr-kan masih gadis, dalam arti belum cukup dewasa untuk mengerti bagaimana 
sebaiknya hidup berumah tangga, kecuali janda, (c) calon suami yang dipilihkan 
harus sekufu’ (setara), (d) adanya kemampuan untuk membayar mahar, (e) telah 
diketahui bahwa calon pilihan yang ingin di-ijbâr adalah pria yang sanggup 
memenuhi kewajiban nafkahnya. Lihat Muhammad al-Syarbînî, al-Iqnâ’ (Surabaya: 
Dâr Ihyâ’ al-Kutub al- ‘Arabiyah, t.t.), hlm. 168. Lihat juga Zaitunah Subhan, Tafsir 
Kebencian: Studi Bias Gender dalam Tafsir Qur’an (Yogyakarta: LKiS, 1999), hlm. 137. 
15 al-Asqalâni, Fath al-Barî, hlm. 100. 



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  76  

setelah dicerai; (2) pendapat  Sahnûn bahwa ayah dapat memaksanya 
walaupun sudah baligh; (3) pendapat  Tamâm bahwa ayah tidak dapat 
memaksanya walaupun ia belum baligh.14 

3. Kawin Paksa dalam Perspektif Perundang-undangan Negara 
Muslim Modern. 

Untuk dapat menghubungkan konsep ijbâr dan 
permasalahannya dengan konteks dewasa ini, maka penulis akan 
merujuk kepada beberapa perundang-undangan di beberapa negara 
Islâm modern. Indonesia, dalam kaitannya dengan ijbâr dan 
kebebasan dalam perkawinan, misalnya menetapkan bahwa 
perkawinan tanpa adanya wali adalah tidak sah dan diharuskan 
adanya persetujuan dari calon mempelai.15 Artinya kalau kedua calon 
atau salah satunya tidak setuju, maka akad nikah tidak dapat 
dilaksanakan, dan oleh karena itu perkawinan tidak dapat 
terselenggara.16 

Selanjutnya, terkait dengan perundang-undangan di Malaysia 
baik undang-undang persekutuan maupun di tiap-tiap negara bagian, 
ijbâr dan kebebasan dalam pernikahan tetap diakui dan mewajibkan 
adanya wali dalam akad perkawinan. Konsekuensinya, apabila 
perkawinan dilaksanakan tanpa adanya wali, maka pernikahannya 
gagal. Kriteria wali adalah wali nasab dan bila terjadi persoalan atau 
kasus tertentu wali hakim bisa menggantikan wali nasab.17 Sedangkan 

                                                   
16 Ibn Rusyd, Bidâyatul Mujtahid wa Nihâyatul Muqtashid, juz II (t.t.p.: Dâr al-Kutub al-
Islâmiyah, t.t.), hlm. 4. 
17 Dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) pasal 14, “untuk melaksanakan perkawinan 
harus ada: (a) calon suami, (b) calon istri, (c) wali nikah, (d) dua orang saksi, (e) ijab qabul”. 
18UU no. 1 tahun 1974, pasal 6 ayat (1), “perkawinan didasarkan atas persetujuan calon 
mempelai”. Ayat (2), “bila ternyata perkawinan tidak disetujui oleh salah seorang mempelai, 
maka perkawinannya tidak dapat dilaksanakan”. 
19 Sebagaimana hasil penelitian Khoiruddin Nasutian tentang perbandingan hukum 
keluarga antara Indonesia dan Malaysia, disebutkan dalam beberapa UU negara 
bagian Malaysia, seperti UU untuk orang Islâm Selangor 1952, UU Islam Trengganu 
1955, UU Agama Islam Pahan 1956, UU untuk orang Islâm Malaka 1959, sampai UU 
Islam Johor 1978. Yang pada intinya mensyaratkan wali dalam perkawinan serta 
adanya hak hakim untuk mengganti status wali nasab dalam kasus tertentu. Begitu 
juga tentang persetujuan perempuan dalam menentukan pilihan jodohnya. 
Selanjutnya lihat Khoiruddin Nasutian, Status Wanita di Asia tenggara,; Sebuah Studi 
Perbandingan Hukum Keluarga Indonesia dan Malaysia, (Yogyakarta: Disertasi IAIN 
Sunan Kalijaga, 2001), hlm. 250-252. 



Kawin Paksa 

al-Ih Vo l .8  N o .1  Ju n i  2 0 13  

 

77 

persoalan kebebasan perempuan dalam memilih jodohnya, pada 
intinya semua hukum keluarga di negara bagian dan persemakmuran 
menghendaki adanya persetujuan dari pihak perempuan. Bahkan 
orang lain termasuk wali tidak boleh memaksa calon pengantin. Bila 
hal ini tetap dilakukan maka terkena denda seribu ringgit atau 
penjara maksimal enam bulan atau kedua-duanya. 18 

Untuk negara Maroko, adanya wali nikah dalam pernikahan 
tetap diwajibkan. Kalau walinya tidak mau menikahkan, maka bisa 
diganti wali hakim dengan syarat sekufu’ (UU Maroko pasal 13).19 
Tentang kebebasan perempuan dalam perkawinan, UU Maroko 
kurang tegas karena di satu sisi melarang adanya kawin paksa, di sisi 
lain masih dilakukan adanya ijbâr.20 Namun pada intinya, persetujuan 
calon diharuskan dan secara implisit mengasumsikan pelarangan 
prinsip kawin paksa. Sedangkan negara Tunisia tidak mengharuskan 
adanya wali dalam perkawinan. Hal ini sesuai dengan UU Tunisia 
pasal 3 bahwa: “Perkawinan hanya dapat dilakukan dengan persetujuan 
kedua mempelai, disaksikan dua orang saksi dan sejumlah mahar untuk calon 
istri”.21 

Berdasarkan pada paparan dalam aspek normatif-teoritis 
tersebut dapat dinyatakan bahwa pada dasarnya tidak ada pijakan 
yang jelas dalam al-Qur’ân tentang konsep ijbâr terhadap persoalan 
perkawinan anak perempuan. Al-Qur’ân hanya memuat asas dan 
norma yang sangat umum tentang persoalan perkawinan. Sedang 
dalam perspektif hadits, walaupun banyak versi dan riwayat, namun 
secara substansial semua menekankan adanya persetujuan dari pihak 
perempuan dan kebebasan untuk menentukan pasangan hidup. 
Demikian pula dalam domain fiqh, meskipun beragam pendapat 
antara yang pro dan kontra terhadap konsep ijbâr, namun pada 
dasarnya konsep ijbâr dalam perspektif ulamâ’ bukanlah pemaksaan 

                                                   
20 Lihat M. B. Hokker, UU Islam di Asia Tenggara (Kuala Lumpur: Ampang Press, 
1992), hlm. 251. 
21 Lihat Tahir Mahmood, Personal Law in Islamic Countries (New Delhi: Academic of 
Law and Religion, 1987), hlm. 120. 
22 Lihat UU Maroko pasal 12 (ayat 2), dalam El Alami and Hinchliffe, Islamic Marriage 
and Divorce Laws of The Arab World (London: Kluwer Law International, 1996), hlm. 
200. 
23 Tahir Mahmood, Family Law Reform in The Muslim World (Bombay: NM Triphati 
PVT, 1972), hlm. 107. 



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  78  

yang semena-mena yang tidak bertanggung jawab, akan tetapi lebih 
merupakan hak bagi orang tua untuk mengarahkan putra-putrinya 
supaya dapat hidup bahagia. Dalam konteks inilah kemudian muncul 
persyaratan adanya kafâ’ah dan wali, meskipun masih sangat terbatas. 

Adapun dalam konsep perundang-undangan modern, secara 
eksplisit dinyatakan bahwa persetujuan kedua calon mempelai 
merupakan suatu keharusan. Khusus dalam konteks Indonesia, 
walaupun pada intinya sama dengan negara Muslim lainnya, namun 
dalam banyak aspek termasuk struktur dan budaya hukum, belum 
seluruhnya mendukung adanya kebebasan dalam perkawinan 
khususnya upaya menghilangkan praktik kawin paksa. Pertanyaanya 
kemudian adalah mengapa konsep yang secara teoritis sebenarnya 
baik dan syarat dengan muatan kemaslahatan dalam praktiknya 
menjadi sangat bersebrangan bahkan terkesan mengasumsikan kalau 
konsep ijbâr itu menjadi dalil legitimasi dan sekaligus penyebab 
adanya tradisi kawin paksa yang tidak humanis itu? 

Perkawinan Perspektif Humanistik  
Sering terdengar ungkapan bahwa jodoh berada di tangan 

Tuhan, meski ungkapan ini masih membutuhkan tafsir yang lebih 
spesifik. Masyarakat memandang bahwa jodoh bagi anak pria 
merupakan urusan Tuhan, sedang jodoh untuk anak perempuan 
menjadi urusan orang tua. Di masyarakat pedesaan, seorang gadis 
yang akan dikawinkan pada umumnya belum mengenal siapa calon 
pendampingnya sebab ada keyakinan yang telah dianggap ‘lumrah’ 
bahwa orang tualah yang menentukan secara sepihak calon suami 
anak gadisnya. Dalam istilah fiqh, hak orang tua ini disebut hak ijbâr. 

Sebagai orang tua, selazimnya menginginkan kebahagiaan 
anak yang telah dikandung, dilahirkan dan diasuhnya dengan susah 
payah serta disayangi sejak dalam kandungan dan dibesarkannya. 
Keikutsertaan orang tua dalam memilihkan jodoh bagi anak tidak 
dapat dipermasalahkan atau disalahkan. Apabila menengok masa 
lalu, kaum wanita tidak dapat disamakan dengan wanita masa 
sekarang, baik dari segi pendidikan, pengalaman, pergaulan dan 
kondisi lingkungan. Oleh karena itu, dianggap suatu kewajaran 
apabila ada orang tua ikut menentukan pilihan bagi anak-anaknya, 
bahkan menjadi tanggung jawab umat Islâm untuk memilihkan atau 
mencarikan jodoh baik bagi pemuda atau pun pemudi (siapa saja 



Kawin Paksa 

al-Ih Vo l .8  N o .1  Ju n i  2 0 13  

 

79 

yang belum bersuami atau beristri). Demikian ini akan terlihat adanya 
kesejajaran dalam Islâm tentang “memilih”22 sesuai dengan firman-
Nya dalam surat al-Nûr (24): 32, “Dan kawinkanlah orang-orang yang 
sendirian yang tidak beristri atau tidak bersuami di antara kamu.”23 

Laki-laki atau pun perempuan mempunyai hak yang sama 
dalam memilih jodoh untuk menentukan siapa yang akan menjadi 
pendampingnya di masa depan demi keharmonisan, kebahagiaan, 
ketenangan, dan ketentraman dalam kehidupan keluarga.24  Karena 
itu, ajaran Islâm memberi tuntunan dalam menentukan pilihan.25 
Dalam kehidupan, hak ijbâr ini tidak lagi dapat dipertahankan, 
apalagi hal ini bertentangan dengan prinsip kemerdekaan. 
Kemerdekaan dalam memilih jodoh telah ditegaskan dalam Islâm 
melalui pernyataan Rasûlullâh saw ketika beliau didatangi oleh 
seorang gadis sambil mengadukan tentang ayahnya yang telah 
memaksanya untuk kawin dengan seseorang yang tidak ia senangi, 
Rasûlullâh saw memutuskan agar urusan perkawinan tersebut 
dikembalikan kepada anak gadis itu untuk memilih.26 

Islâm bercita-cita untuk menciptakan suatu masyarakat 
religius yang penuh damai dan rukun. Hal ini tidak mungkin tercapai 
kecuali bila masing-masing keluarga hidup dengan rukun dan 
tenteram. Kesakinahan di dalam keluarga baru terwujud bila antara 
masing-masing pihak (suami dan istri) terjalin cinta, kasih sayang 
yang tulus dan mendalam. Hal ini tak mungkin datang dengan tiba-
tiba, melainkan harus diawali sejak dini jauh sebelum melangkah ke 
perkawinan, para calon suami-istri perlu ada kesesuaian. Untuk 
mendapatkan kesesuaian tersebut, maka Islâm memberikan hak yang 
sama dalam menentukan jodoh. Dengan demikian, wanita bebas 
menerima atau menolak pinangan seseorang atau pilihan orang 

                                                   
22 Lihat Subhan, Tafsir Kebencian, hlm. 136-137. 
23 Lihat Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi, al-Muwaththâ’ lî al-Imâm Mâlik, jilid I, (Mesir: 
Isa al-Bâbi al-Halabi), hlm. 107. 
24 Lihat QS. al-Rûm (30): 21. 
25 Subhan, Tafsir Kebencian, hlm. 138. 
26 Lihat Nasharuddin Baidan, Tafsir bi al-Ra’yi: Upaya Penggalian Konsep Wanita dalam 
al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), hlm. 72. 



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  80  

tuanya, jika pria yang disodorkan tidak cocok dengan harkat dan 
martabat si wanita tersebut terutama dalam bidang agama.27 

Wanita memiliki hak prerogatif dalam urusan perkawinan 
yang selama berabad-abad sebelum kedatangan Islâm hak itu tak 
pernah diberikan sebagaimana telah diuraikan. Agaknya, tak perlu 
diulang lagi pembahasannya mengapa hak mereka tidak diberikan 
pada masa lampau. Tapi yang perlu dicermati di sini menurut hemat 
penulis adalah bahwa pemberian hak tersebut tidak berarti orang tua 
atau wali tak punya hak sama sekali dalam urusan perkawinan putra-
putrinya. Pemberian hak seperti yang telah dijelaskan itu 
mengandung arti bahwa orang tua, meskipun secara relatif 
berwenang terhadap anak-anaknya, namun ia tidak boleh sewenang-
wenang terhadap mereka karena ada aturan-aturan yang harus 
diikuti dan dipatuhi. 

Oleh karena itu, apabila seorang gadis telah mendapatkan 
jodoh dan pria pilihannya itu tidak bertentangan dengan ajaran 
agama, misalnya dia seorang yang taat, berakhlak mulia, tapi miskin 
atau tidak bangsawan, maka orang tua tidak boleh menolaknya 
dengan alasan calon menantunya tidak bangsawan atau miskin. 
Karena itulah, Rasulullah tidak merasa malu mengawinkan Zaynab 
binti Jahsy, saudara sepupunya sendiri (bangsawan Quraysy) dengan 
Zayd bin Harîtsah yang dulunya seorang budak belian, kemudian 
diangkat anak oleh Rasulullah. Demikian pula ‘Abd Rahmân bin ‘Awf 
seorang bangsawan yang kaya raya tidak merasa rendah, apalagi hina 
saat mengawinkan saudara perempuannya dengan Bilâl bin Rabah 
yang dulunya seorang budak hitam milik tokoh musyrik Mekkah, 
Umayah bin Khalâf.28 

Dalam Islâm, tradisi yang potensial untuk memicu kerawanan 
dan kesenjangan sosial itu dihapuskan secara total sehingga terasa 
sekali bahwa manusia itu benar-benar sama derajatnya, tidak ada 
kelebihan yang satu dari yang lain dari sudut keturunan dan 
kekayaan kecuali dari segi ketakwaan individual terhadap Allâh swt. 
Berdasarkan petunjuk-petunjuk yang diberikan oleh Allâh swt. dan 

                                                   
27 Lihat Abu Zayd, Makânat al-Mar’ah fî al-Islâm (t.t.p.: Dâr al-Nahdhah al-‘Arabiyah, 
1979), hlm. 95. 
28 Lihat Ahmed, Wanita dan Gender dalam Islam: Akar-akar Historis Perdebatan Modern 
(Jakarta: Lentera, 2000), hlm. 6-7. 



Kawin Paksa 

al-Ih Vo l .8  N o .1  Ju n i  2 0 13  

 

81 

Rasûl-Nya serta sejumlah fakta historis sebagaimana telah 
dipaparkan, semakin jelas bahwa kebebasan perempuan dalam 
memilih calon suaminya tetap harus terkendali dan tidak 
menyimpang apalagi bertentangan dengan ajaran agama.  
 

Kawin Paksa: Hegemoni Laki-laki atas Perempuan 
Sepanjang sejarah sampai munculnya Islâm, kekuasaan dan 

otoritas hanya milik suami dan ayah, istri dan anak harus patuh dan 
taat sepenuhnya. Sebuah teks dari paruh milenium ketiga sebelum 
masehi mengatakan bahwa seorang istri yang menentang suaminya 
boleh dirontokkan giginya dengan batu bata, dan Kode Hammurobi 
menetapkan bahwa seorang anak harus dipotong tangannya apabila 
memukul ayahnya. Kepala keluarga berhak mengatur perkawinan 
anak-anaknya dan mempersembahkan anak perempuannya kepada 
para Dewa.29 Penindasan dan penomorduaan terhadap perempuan 
ini merupakan akibat dari tatanan patriarkhi yang menghujam sangat 
dalam dalam praktik budaya waktu itu.30 

Dominasi laki-laki secara kuat tidak bisa dipisahkan dari 
faktor struktur hukum dan sosial yang mengitarinya. Hukum dan 
juga lingkungan memberikan kepada laki-laki kekuasaan yang cukup 
besar terhadap perempuan. Menurut hukum Islâm, laki-laki 
mempunyai hak prerogatif yang besar untuk menjatuhkan perceraian, 
sementara perempuan terlalu sempit haknya.31 Di samping itu, relasi 
gender juga sangat dipengaruhi oleh adanya pembagian peran dan 
fungsi dalam masyarakat. Dalam masyarakat Arab, laki-laki bertugas 
membela dan mempertahankan seluruh anggota keluarga, 
bertanggung jawab memenuhi seluruh kebutuhan keluarga. 
Konsekuensinya, laki-laki memonopoli kepemimpinan dalam semua 
tingkatan. Artinya, promosi karier dalam berbagai profesi dalam 
masyarakat hanya bergulir di kalangan laki-laki, sedangkan 

                                                   
29 Lihat Wahiduddin Khan, Between Islam and Western Society, terj. Abdullah Ali 
(Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2001), hlm. 51-52. 
30 Ira M. Lapidus, Sejarah Sosial Umat Islam, terj. Gufran A. Mas’di (Jakarta: Raja 
Grafindo Persada, 1999), hlm. 530. 
31 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender dalam Perspektif al-Qur’an (Jakarta: 
Paramadina, 1999), hlm. 135. 



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  82  

perempuan hanya mengurusi urusan yang berhubungan dengan 
reproduksi.32  

Salah satu contoh hegemoni laki-laki atas perempuan adalah 
prosesi perjodohan perempuan di bawah umur. Pada umumnya 
mereka tidak mengetahui karakter calon suaminya, sehingga pada 
banyak aspek telah menimbulkan rasa cemas, stress, takut, segan, dan 
marah, atau bahkan melarikan diri dari suami. Sebenarnya para 
perempuan yang menikah di bawah umur itu masih enggan berumah 
tangga. Akan tetapi mereka terpaksa menjalaninya karena alasan 
untuk menghormati orang tua.33 Dalam istilah lain dapat dinyatakan 
bahwa hegemoni peran orang tua dalam perkawinan anak 
perempuan itu sangat kuat. Bagi anak perempuan hampir-hampir 
tidak mempunyai hak untuk menolak perkawinan yang ditawarkan 
oleh orangtuanya. Inilah salah satu faktor penyebab terjadinya 
praktik kawin paksa, yaitu kuatnya budaya dan adat yang bersifat 
patriarkhi. 

Selanjutnya, ini berakibat bagi ketidakberdayaan perempuan 
secara psikologis. Manakala kawin paksa benar-benar terjadi, maka 
perempuan dalam hal ini adalah istri menjadi korban pertama dan 
utama. Dalam masyarakat yang bersistem kebapakan seperti di Jawa, 
perempuan sering menjadi pihak yang selalu dipersalahkan atau 
dijadikan kambing hitam. Atmosfer penghukuman sosial dan 
dinamika menyalahkan istri dalam problem rumah tangga (blaming 
the victim) tidak lagi menyediakan ruang gerak yang memungkinkan 
perempuan dipandang sebagai manusia yang utuh dengan spektrum 
yang luas, yang selain memiliki sisi kelemahan juga memiliki sisi 
baik.34 Dilihat dari perspektif psikologi eksistensialisme dapat 
diinterpretasikan bahwa perkawinan paksa serta merta menimbulkan 
kecemasan karena si pelaku menghayati dirinya tidak punya 
kemampuan, wewenang, dan pilihan terhadap keputusan apa pun. 
Upaya mendongkrak dan menolak tentu malah menjadi persoalan 
dengan orang tuanya, apalagi perkawinan paksa telah disetujui oleh 
orang tua kedua belah pihak. Pada keluarga tradisional terdapat 

                                                   
32 Sri Handayani Hanum, Perkawinan Usia Belia (Yogyakarta: PPK UGM, 1997), hlm. 
22. 
33 Yahya Kishbiyah, et al., Kehamilan Tak Dikehendaki di Kalangan Remaja (Yogyakarta: 
PPK-UGM, 1997), hlm. 48-49. 
34 Ibid., hlm. 49-50. 



Kawin Paksa 

al-Ih Vo l .8  N o .1  Ju n i  2 0 13  

 

83 

anggapan bahwa perempuan yang sudah menikah harus ikut dan 
menerima suaminya secara totalitas. Jika tidak, maka dianggap 
menyalahi kebiasaan umum yang terjadi.35 

Pada aspek psikologis, sebuah perkawian memiliki beberapa 
kriteria baik yang bersifat mental maupun spiritual. Secara mental, 
pasangan suami istri hendaknya saling mengetahui kepribadian 
masing-masing sehingga mampu menyesuaikan diri, terutama jika 
dalam perjalanan perkawinannya terdapat gejolak atau perbedaan 
akan bisa diatasi. Secara spiritual, kecerdasan dan pendidikan 
khususnya pendidikan agama, pemahaman, dan pengamalannya 
harus diperhatikan, karena pada dasarnya perkawinan adalah 
perwujudan dari kehidupan agama.36 

Kawin paksa yang dialami oleh banyak perempuan pada 
dasarnya secara psikologis tidak dapat dibenarkan, karena ada 
banyak konsekuensi negatif baik menyangkut sisi kesehatan fisik 
maupun psikis. Konsekuensi psikis muncul pertama kali pada saat 
perjodohan dilaksanakan karena pada saat perempuan dijodohkan 
dengan laki-laki yang tidak ia kehendaki, seketika itu juga mulai 
timbul gejolak, pertentangan dalam hatinya, perasaan shock, dan was-
was. Untuk selanjutnya, hal ini dapat menimbulkan perubahan sikap 
keseharian menjadi pendiam (silent girl) dan pemurung.37 

Perasaan nervous dan stress serta perasaan-perasaan lainnya 
akan terus berlanjut hingga awal kehidupan perkawinan. Malam 
pertama merupakan malam yang menyeramkan karena dengan 
terpaksa harus melayani suami sebagai suatu pengalaman yang 
membuatnya tidak berdaya dan tidak tahu apa yang seharusnya 
dilakukan. Di sinilah muncul penyesalan bagi perempuan dan apabila 
kondisi itu terus berlanjut, maka sebagai konsekuensi terburuknya 
adalah terjadinya kekerasan dalam rumah tangga dan berujung pada 
perceraian.  

Penutup 
Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa al-

Qur’ân secara eksplisit tidak menyinggung konsep kawin paksa 

                                                   
35 Dadang Hawari, al-Qur’an Ilmu Kedokteran Jiwa dan Kesehatan Jiwa (Yogyakarta: 
Dhana Bakti Prima Yasa, 1995), hlm. 211-212. 
36 Sebagai dikutip Hanum, Perkawinan Usia Belia, hlm. 64. 

 



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  84  

apalagi menganjurkannya. Sedangkan dari sejumlah hadîts tentang 
hak ijbâr dan kebebasan perempuan dalam menentukan pasangan 
hidupnya muncul dalam berbagai variannya dan tidak bisa 
dilepaskan dari asbâb al-wurûd-nya. Sejumlah hadîts tersebut pada 
prinsipnya menekankan pada pentingnya persetujuan perempuan 
yang bersangkutan. Konsekuensinya, terdapat perbedaan pendapat di 
kalangan ulamâ’ tentang konsep ijbâr. 

Konsep ijbâr secara teoritis pada awalnya merupakan hak dan 
kewajiban orang tua dengan rasa tanggung jawab untuk 
mengarahkan anak perempuannya ke arah perkawinan yang yang 
ideal menurut Islâm. Namun, dalam realitas empirik telah terjadi 
distorsi makna dan hakikat konsep ijbâr tersebut. Hal ini terjadi 
karena tradisi ijbâr pada masa klasik yang terekam dan terjabarkan 
dalam konsep-konsep fiqh tentang pernikahan ternyata tidak dapat 
dipisahkan dari cerminan budaya patriarkhi yang dominan pada saat 
itu. Karenanya, dalam  konteks modern, sudah saatnya perlakuan 
otoritarianisme terhadap perempuan dihapuskan karena ia 
merupakan salah satu wujud dehumanisasi yang bertentangan 
dengan norma agama, sosial, hukum, dan keadilan. 

Daftar Rujukan 
Ahmed, Wanita dan Gender dalam Islam: Akar-akar Historis Perdebatan 

Modern. Jakarta: Lentera, 2000. 
Alami, El dan Hinchliffe. Islamic Marriage and Divorce Laws of The Arab 

World. London: Kluwer Law International, 1996. 
Ashqalânî, Ibn Hajar al-. Fath al-Barî. t.t.p: Mathba’ah al-Salafiyah, t.t. 
Ashqalânî, Ibn Hajar al-. Bulûgh al-Marâm. Surabaya: al-Hidâyah, t.t. 
Baidan, Nasharuddin. Tafsir bi al-Ra’yi: Upaya Penggalian Konsep 

Wanita dalam al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,1999. 
Baqi, Muhammad Fu’ad ‘Abd al-. al-Muwaththâ’ lî al-Imâm Mâlik. 

Mesir: Isa al-Bâbi al-Halabi. 
Bayhaqî, al-. al-Sunan al-Kubrâ, Berût: Dâr al-Fikr, t.t. 
Hanum, Sri Handayani. Perkawinan Usia Belia. Yogyakarta: PPK UGM, 

1997. 
Hawari, Dadang. al-Qur’an Ilmu Kedokteran Jiwa dan Kesehatan Jiwa. 

Yogyakarta: Dhana Bakti Prima Yasa, 1995. 
Hokker, M. B. UU Islam di Asia Tenggara. Kuala Lumpur: Ampang 

Press, 1992. 



Kawin Paksa 

al-Ih Vo l .8  N o .1  Ju n i  2 0 13  

 

85 

Indraswati, “Fenomena Kawin Muda dan Aborsi”, dalam Syafiq 
Hasyim (ed.), Menakar Harga Perempuan, Jakarta: Mizan, 1999. 

Jawziyyah, Ibn al-Qayyim. al- I’lâm al-Muwaqqi’în ‘an Rab al-‘Âlamîn. 
Berût: Dâr al-Fikr, 1997. 

Jazâirî, Abdurrahman al-. al-Fiqh ‘alâ Madzâhib al-Arba’ah. Beirût: 
Mathba’ah al-Salafiyah, t.t. 

Khan, Wahiduddin. Between Islam and Western Society, terj. Abdullah 
Ali. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2001. 

Kishbiyah, Yahya et.al. Kehamilan Tak Dikehendaki di Kalangan Remaja. 
Yogyakarta: PPK-UGM, 1997. 

Lapidus, Ira M. Sejarah Sosial Umat Islam, terj. Gufran A. Mas’adi. 
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1999. 

Mahmood, Tahir. Family Law Reform in The Muslim World. Bombay: 
NM Triphati PVT, 1972. 

Mahmood, Tahir. Personal Law in Islamic Countries. New Delhi: 
Academic of Law and Religion, 1987. 

Mâjah, Ibn. Sunan Ibn Mâjah. Beirût: Dâr al-Fikr, t.t. 
Nawâwî, Abû Zakâriya al-Anshârî al-. Majmû’ Syarh al-Muhadzdzab. 

Beirût: Dâr al-Fikr, 1996. 
O’Dea, Thomas F. Sosiology of Religion, terj. Tim Penerjemah 

Yosagama. Jakarta: Rajawali, 1990. 
Rusyd, Ibn. Bidâyat al-Mujtahid wa Nihâyat al-Muqtashid. t.t.p.: Dâr al-

Kutub al-Islâmiyah, t.t. 
Soekanto, Soerjono. Pokok-Pokok Sosiologi Hukum. Jakarta: Raja 

Grafindo, 2001. 
Subhan, Zaitunah. Tafsir Kebencian: Studi Bias Gender dalam Tafsir 

Qur’an. Yogyakarta: LKiS, 1999. 
Syâfi’î, Muhammad Idrîs al- al-Umm, terj. Isma’il Ya’kub. Jakarta: 

Fajar, 1983. 
Syarbînî, Muhammad al-. al-Iqnâ’. Surabaya: Dâr Ihyâ’ al-Kutub al- 

‘Arabiyah, t.t. 
Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Gender dalam Perspektif al-

Qur’an. Jakarta: Paramadina, 1999. 
Zayd, Abu. Makânat al-Mar’ah fî al-Islâm. t.t.p.: Dâr al-Nahdhah al-

‘Arabiyah, 1979. 

 

 



Abu Bakar  

al-Ih  Vo l. 8  N o .1  Ju n i  20 13  86  

 


