Evra Willya: Konsep Kaldlah dalam Alquran 135

KONSEP KALALAH DALAM ALQURAN DAN PENAFSIRANNYA
MENURUT SUNI DAN SYIAH IMAMIYYAH

Evra Willya

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Manado
JI. DR. SH. Sarundajang Kawasan Ringroad I Manado
E-mail: evrawillya@ymail.com

Abstract. Kalalah in Alquran and Its Interpretation According to Suni and Syiah Imamiyyah. This article is aimed to
analyze the meaning of walad in the inheritance of kalilah in Alquran. Islamic jurists have different vews in interpreting
the meaning of walad in kalilah inheritance. Walad in kalilah inheritance gives the influence to the siblings inheritance.
This article attempts to discuss critically and impartially the meaning of walad. By using comparative method, the writer
analyzes the meaning of walad from the Suni and Syiah Imdmiyyah perspective. The writer concludes that there is no
consensus among Islamic Scholars in interpreting the meaning of walad, by which for the Suni Scholars, the meaning
of walad is only brothers of the heir, whereas for the Syiah Imdmiyyah include the heir’s sisters. This different opinion
influences the regard of the two mainstreams towards the status of brother and sister in the inheritance of kaldlah.

Keywords: inheritance, kalilah, walad, Suni, Syiah Imamiyyah

Abstrak. Konsep Kalilah dalam Alquran dan Penafsirannya Menurut Suni dan Syiah Imamiyyah. Artikel ini
menganalisis makna walad dalam kewarisan kalilah yang terdapat dalam Alquran. Para mufassir berbeda pendapat
tentang makna walad dalam kewarisan kaldlah. Walad dalam kewarisan kalilah berpengaruh terhadap kewarisan
saudara. Tulisan ini menguraikan makna walad secara kritis, komprehensif dan seimbang. Dengan menggunakan
metode komparatif, pengertian walad dilihat dari perspektif Suni dan Syiah /mdmiyyah. Penulis menyimpulkan bahwa
para ulama berbeda pendapat tentang pengertian walad. Ulama Suni berpendapat bahwa walad itu hanya anak laki-
laki, sedangkan ulama Syiah /mdmiyyah menyatakan bahwa walad itu adalah anak laki-laki dan perempuan. Perbedaan
pendapat ini sangat mempengaruhi sikap kedua aliran tersebut terhadap status saudara dalam kewarisan kalilah.

Kata Kunci: waris, kalilah, walad, Suni, Syiah Imdmiyyah

Pendahuluan

Keberadaan walad dalam kalilah menempati posisi
yang pasti sebagai orang yang berhak menerima harta
warisan dan mempengaruhi hak orang lain dalam
pembagian harta warisan. Lafaz walad dalam ayat waris
lebih banyak digunakan berkaitan dengan masalah
hijab-menghijab, baik dalam hijab Airmdin maupun
nugshén, sehingga keberadaan walad adalah kaldlah

atau menyebabkan saudara tidak mendapat warisan.

Perbedaan pendapat di kalangan ulama dalam
memahami lafaz walad muncul ketika menafsirkan

surat al-Nis?’[4]: 176:
s 3 of DS 3 Sk Dol iy
Lol Laghs  cpd) u\fou%uﬁgm

Naskah diterima: 20 Agustus 2013, direvisi: 30 September 2013,
disetujui untuk terbit: 10 November 2013.

b&ﬁﬂb;wj\!u) 3}}\\};\{0\)5}5

oY)
Mereka minta fatwa kepadamu (tentang kalilah),
katakanlah: “Allah memberi fatwa kepadamu tentang
kaldlah yaitu seseorang yang meninggal dunia (dalam
keadaan) tidak mempunyai anak dan mempunyai
saudara perempuan maka bagian saudara perempuannya
itu seperdua dari harta yang ditinggalkannya. Dan
saudara laki-lakinya mewarisinya (seluruh harta saudara
perempuan) jika ia tidak mempunyai anak. Tetapi
jika saudara perempuan itu dua orang maka keduanya
(mendapat) dua pertiga dari harta yang ditinggalkan.
Dan jika mereka (ahli waris itu) terdiri atas saudara
laki-laki dan perempuan maka bagian saudara laki-laki
sebanyak bagian dua orang saudara perempuan... (Q.s.

al-Nis4' [4]: 176)

Adanya perbedaan pendapat tentang makna walad
ini disebabkan oleh dua hal, yaitu: (1) Lafaz walad
dihubungkan dengan kalilah. Allah secara tegas
menyatakan bahwa kalilah
meninggal dalam keadaan tidak meninggalkan walad.

adalah sesecorang yang



136 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Apabila dihubungkan dengan peristiwa sabab nuziil
ayat tersebut yaitu ketika ‘Umar meminta penjelasan
kepada Nabi tentang kalilah yang terdapat dalam Q.s.
al-NisZ'[4]: 12 maka hal ini menunjukkan bahwa orang
sama sekali tidak mengetahui makna kaldlah, atau
mereka sudah mengetahui kalilah tetapi apa yang telah
mereka ketahui itu salah sehingga turun ayat Alquran
yang menjelaskannya. (2) Memahami Hadis Ibn Mas'd
yang menjelaskan bahwa saudara perempuan menjadi
asabat ketika bersama dengan anak perempuan dan
juga dalam memahami Hadis Jabir bahwa Rasulullah
Saw. memberikan hak waris kepada saudara laki-laki
ketika bersama dengan anak perempuan.

Mayoritas ulama Suni mengartikan walad dengan
anak laki-laki sehingga makna kaldlah adalah orang
yang meninggal dalam keadaan tidak meninggalkan
anak laki-laki dan ayah. Adapun Syiah ZImdmiyyah
mengartikan kata walad dengan anak laki-laki dan
perempuan schingga kalilah diartikan dengan orang
yang meninggal yang tidak meninggalkan anak laki-laki
dan anak perempuan serta orang tua (ayah dan ibu).

Disamping anak laki-laki, cucu dari keturunan laki-
laki juga diakui sebagai walad. Penarikan keturunan
melalui garis laki-laki dapat dilihat dalam beberapa syair
Arab. Hal ini diperkuat lagi dengan adanya Hadis yang
memberikan hak waris kepada saudara perempuan atau
saudara laki-laki ketika ada anak perempuan. Hadis
yang menjelaskan kasus kewarisan anak perempuan
Sa’ad merupakan hadis yang sangat populer di kalangan
mayoritas ulama dan sering dikutip sebagai dalil bahwa
Q.s. al-Nis#'[4]: 11 dan 12 merupakan ayat kewarisan
pertama yang turun secara terperinci dan untuk
menunjukkan bahwa saudara laki-laki berhak menjadi
asabat ketika bersama dengan anak perempuan. Begitu
pula dengan Hadis Ibn Mas’id yang memberikan hak
waris kepada saudara perempuan ketika bersama dengan
anak perempuan. Dalam hadis ini saudara perempuan
berhak menghabiskan sisa harta.

Dalam Hadis ini terlihat bahwa anak perempuan
tidak dapat menghijab saudara perempuan atau saudara
laki-laki sehingga walad yang mempengaruhi kewarisan
kaldlah itu adalah anak laki-laki saja. Keberadaan anak
perempuan tidak mempengaruhi kalilah. Pemahaman
seperti ini muncul karena penggunaan kata walad untuk
anak laki-laki sudah menjadi %7f di kalangan orang
Arab sehingga kalau dikatakan walad maka maksudnya
adalah anak laki-laki. Mayoritas ulama menjadikan
Hadis ini sebagai penjelas dari arti kalilah yang terdapat
dalam Q.s. al-Nisa’[4]: 176.

Syiah Imamiyyah tidak membedakan anak laki-
laki dan anak perempuan. Bagi mereka, anak laki-laki

dan perempuan mempunyai hak yang sama dalam
kewarisan karena lafaz walad berasal dari wilddah
yang pengertiannya mencakup anak laki-laki dan anak
perempuan. Q.s. al-Nisd'[4]: 176 sudah dapat menjawab
persoalan kalilah sehingga Hadis tidak diperlukan lagi.
Lafaz walad dalam Alquran adalah untuk anak laki-laki
dan anak perempuan. Alquran menggunakan kata ibn
kalau yang dikhususkan untuk anak laki-laki saja dan
kata bintun yang dikhususkan untuk anak perempuan.
Sedangkan untuk keduanya, yaitu anak laki-laki dan
perempuan, digunakan kata walad. Karena kedudukan
anak perempuan sama dengan anak laki-laki maka jika
anak laki-laki dapat menghijab saudara laki-laki, anak

perempuan pun dapat menghijabnya.

Konsep Dasar Kalalah

Kata “kalilah”adalah bentuk masdar dari kata “kalla”
yang secara etimologi berarti letih atau lemah. Kata
kaldlah pada asalnya digunakan untuk menunjuk pada
sesuatu yang melingkarinya serta tidak berujung ke atas
dan ke bawah, seperti kata “/#/i/” yang berarti mahkota
karena ia melingkari kepala. Seseorang dapat disebut
kalilah manakala ia tidak mempunyai keturunan dan
leluhur (anak dan ayah). Kerabat garis sisi disebut
kaldlah karena berada di sekelilingnya, bukan di atas
atau di bawah.' Kemudian kata kalilah digunakan
untuk seseorang yang tidak mempunyai ayah dan

anak.?

Penggunaan istilah kalilah bisa untuk pewaris dan
ahli waris. Ada pendapat beberapa ahli bahasa tentang
pewaris yang kaldlah, yaitu: (1) Orang yang tidak
mempunyai anak dan orang tua. (2) Orang yang tidak
mempunyai keluarga dan kerabat. (3) Orang yang
meninggal. (4) Orang yang tidak mempunyai anak,
orang tua dan saudara.’ Ahli waris yang kalilah adalah
saudara seibu dan saudara seayah. Saudara seibu disebut

dengan kalilah ibu dan saudara seayah disebut dengan
kaldlah ayah.

Al-Thabari menjelaskan bahwa terdapat perbedaan
terhadap bacaan ysrazs. Mayoritas umat Islam membaca
wa in kdna rajulun yirats kaldlatan dan sebagian yang
lain membaca wa in kina rajulun yirits kaldlatan. Arti
kedua bacaan ini tidak berbeda dan tetap memberikan

! Ibn Manzhtyr, Lisén al-Arab, (BayrGe: Dar al-Fikr, t.t.), Jilid XV,
h. 142; Muhammad Rawwas Qal’ah Ji dan Hamid Shadiq Qunaybi,
Mujim Lughah al-Fugahd, (BayrGt : Dar al-Nafs, 1998), h. 50;
Muhammad Yasuf Masd, Al-Tirkah wa al-Mirits fi al-Islam, (Mesir:
Dar al-Kitab al-"Arabt, 1959), h. 201.

2 Al-Aldist al-Baghdadi, Rih al-Ma'ini, (T.tp: Dar al-Fikr, t.ch), h.
358.

3 Ibn al-"Arabi, Abkém al-Qur'dn, (Bayriit: Dar al-Fikr, 1998), Jilid
I1, h. 448.



bagian kepada saudara laki-laki atau saudara perempuan
seibu* sehingga kalilah adalah mereka yang mewarisi
dari orang yang meninggal dengan pengecualian pada
ibu, bapak dan anak.®

Ibnal-‘Arabimenyatakanbahwazahirayatmenjelaskan
kaldlah adalah orang yang tidak mempunyai ayah dan
anak laki-laki serta meninggalkan saudara. Kalilah
adalah nama yang ditetapkan secara bahasa. Diantara
makna kalilah yang ditetapkan secara bahasa itu salah
satunya dipakai untuk pengertian secara syarak. Q.s. al-
Nis#'[4]: 176 menamakan pewaris dengan kalilah dan
menyebutkan bagian-bagian yang akan diterima oleh
para ahli waris. Ayah dan anak tidak disebutkan dalam
ayat tersebut. Ibn al-Arabi meyakini bahwa inilah yang
dimaksud oleh Allah dengan kalilah. Pengertian seperti
ini menunjukkan bahwa pengertian musytaq (makna-
makna kaldlah yang lain) menghendaki itu seluruhnya
dan pengertian secara bahasa pun mutlak menghendaki
yang demikian.®

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa
pengertian  kaldlah secara terminologi mengikuti
pengertian kaldlah secara etimologi. Ini berarti bahwa
makna kalilah diambil dari pengertiannya secara bahasa.
Oleh karena itu dapat dikatakan bahwa kaldlah adalah
seseorang yang meninggal dan tidak meninggalkan
ayah dan anak.

Berbeda dengan pendapat di atas, David S. Powers
menyatakan bahwa ahli waris yang kalilah adalah
menantu perempuan. Menurutnya, akar kata “kdf-lim-
lam” muncul pada sejumlah bahasa Semitis selain bahasa
Arab termasuk bahasa Akkad, Aram, Syiria dan Ibrani.
Dalam empat bahasa terakhir ini, kata yang cocok
dengan bahasa Arab kalilah berfungsi sebagai istilah
untuk kerabat perempuan. Dalam bahasa Aram, kallatu,
yang muncul pada sejumlah prasasti hukum berarti
seorang perempuan muda yang didapat oleh kepala
sebuah rumah tangga sebagai istri untuk anak laki-laki
yang hidup di dalam rumah tangga itu, atau ia adalah
seorang menantu perempuan. Dalam keadaan tertentu
kata kallatu juga berarti saudari ipar. Sementara dalam
bahasa Aram dan Syiria ada kata “kallta” dan bahasa
Ibrani “kallah” yang berarti menantu perempuan dan
juga seorang pengantin putri.

Kemiripan antara kata-kata kallatu, kallta serta kallah
di satu pihak dan kalilah di pihak lain melahirkan
kemungkinan yang menarik bahwaistilah Arab “kalilah”

# Abd Ja'far Muhammad ibn Jarir al-Thabari, Jémi® al-Bayin ‘an
Tawil Ayy al-Qur'dn, (Bairat : Dar al-Fikr, 1988), Jilid IV, h. 283.

> Aba Ja'far Muhammad ibn Jarir al-Thabari, Jémi’ al-Bayin an
Tawil Ayy al-Qur'dn, h. 286.

¢ Ibn al-"Arabi, Ahkim al-Qur'an, h. 449.

Evra Willya: Konsep Kaldlah dalam Alquran 137

yang artinya tidak jelas bagi khalifah ‘Umar sebenarnya
adalah kosa kata pinjaman dari bahasa Semitis lain.
Dalam kasus ini, selama masa hidup Rasulullah Saw.
dan sesudah wafatnya, kata kalilah mungkin berfungsi
sebagai istilah untuk kerabat perempuan yang nilai
semantisnya mencakup satu atau lebih dari konsep
pengantin perempuan, menantu perempuan dan
saudari ipar.’

David S. Powers berpendapat bahwa bacaan ydrats
yang ada pada Q.s. al-Nis&'[4]: 12 adalah yirizs berarti
seseorang yang mati dengan tidak meninggalkan orang
tua dan anak. Ayat ini membicarakan sebuah kasus
dimana kerabat sedarah terdekat orang yang meninggal
yang masih hidup menerima bagian yang jumlahnya
tidak ditentukan.

Kemudian Q.s. al-Nis#[4]: 176 dibuka dengan
menyinggung suatu pertanyaan yang tidak disebutkan
tentang apa yaitu yastaftiinak yang ditanyakan
kepada Nabi oleh para sahabatnya. Allah tiba-tiba
memerintahkan kepada Nabi bagaimana menjawab
pertanyaan sahabat tersebut dengan gul Allih yuftikum
fi al-kalilah. Perujukan pertanyaan ini pada kalilah
menunjukkan adanya hubungan antara ayat ini dan ayat
12.% Berdasarkan hal ini, David S. Powers menyatakan
bahwa makna Q.s. al-Nis&'[4]: 12 dan 176 bukanlah tipe
saudara/saudari yang berubah dari ayat pertama ke ayat
berikutnya seperti yang umum dipercaya tetapi keadaan
yang dihadapi oleh saudara/saudari itu yang berubah.
Ayat pertama memberikan kompensasi kepada saudara/
saudari yang terhapus hak warisnya dengan memberi
mereka bagian (fardh) kecil warisan, sedangkan ayat
kedua membenarkan pemberian itu dengan cara
menunjukkan hak waris saudara/saudari atas warisan.
Oleh karena itu tidak perlu lagi diadakan pembedaan
antara saudara/saudari seibu dengan saudara/saudari
seayah dan sekandung.’

Kalalah dalam Pandangan Suni

Dalam Alquran ditemukan kata “walad’ sekitar
tiga puluh tiga kali dalam bentuk mufrad (singular)
dan sekitar dua puluh tiga kali dalam bentuk
jamak (plural)."’Khusus dalam ayat-ayat waris yang
menyebutkan hak anak-anak terdapat delapan kali kata

7 David S. Powers, Studies in Qur'an and Hadith The Formation of
The Islamic Law of Inberitance, (London: University of California Press,
1979), h. 41.

8 David S. Powers, Studies in Qur'an and Hadith The Formation of
The Islamic Law of Inheritance, h. 28.

? David S. Powers, Studies in Qur'an and Hadith The Formation of
The Islamic Law of Inheritance, h. 44.

1" Muhammad Fuad ‘Abd al-Baql, Mujam Al-Mufahras li Alfizh
al-Qur'an al-Karim, (T.tp: Dar al-Fikr, 1981), h. 763-764; Amir
Syarifuddin, Permasalaban dalam Pelaksanaan Faraid, (Padang:



138 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

walad dan satu kali kata awlid. Keseluruhan kata itu
maknanya adalah anak laki-laki dan anak perempuan.
Adapun penggunaan kata ibn tidak ada hubungannya
dengan kewarisan seperti ibn Maryam yang disebutkan
lebih dari dua puluh tiga kali, ibn sabil sekitar delapan
kali dan ibnu Allih sebanyak dua kali.'' Dan kata
ibnatun (anak perempuan) secara khusus digunakan
sebanyak dua kali'? tetapi tidak ada hubungannya
dengan hak-hak yang diperoleh seperti ibnatu Imrin.
Penggunaan ibnu sabil menunjukkan bahwa meskipun
menurut lahirnya digunakan kata mudzakkar namun
artinya tetap menjangkau kepada perempuan juga.'

Ulama telah sepakat dalam memahami kata walad
yang enam kali disebutkan dalam Q.s. al-Nis?'[4]: 11
dan 12 serta satu kali kata awldd adalah anak laki-laki
dan anak perempuan. Dengan demikian, walad yang
dapat mengurangi hak ibu dari sepertiga menjadi
seperenam, hak suami dari seperdua menjadi seperempat
dan hak istri dari seperempat menjadi seperdelapan
adalah anak laki-laki dan anak perempuan. Begitu pula
yang menetapkan ayah mendapat seperenam waktu

tidak ada walad maksudnya adalah anak laki-laki dan

anak perempuan.

Namun dalam memahami kata walad yang
disebutkan dua kali dalam ayat 176 ulama tidak
sepakat. Kata walad disebutkan di sini sehubungan
dengan persyaratan seseorang pewaris menjadi kaldlah.
Dalam ayat disebutkan bahwa seorang pewaris disebut
kaldlah bila tidak meninggalkan walad. Hal ini berarti
keberadaan walad menyebabkan saudara-saudara tidak
berhak menerima warisan.

Di kalangan para sahabat terjadi perbedaan pendapat
tentang kaldlah ini. ‘Umar pernah bertanya kepada
Rasul mengenai kalilah. Rasul menjawab: “Cukup
engkau memahami sendiri akhir Q.s. al-Nis&'[4]: 176”.
Sebab turunnya (sabab nuzil) ayat 176 ini adalah ketika
Jabir ibn ‘Abd Allah mengadukan masalahnya kepada
Nabi sementara ia tidak mempunyai anak dan orang
tua lagi."!

Ibn al-Arabi menyatakan bahwa ketika ‘Umar
menanyakan tentang kalilah kepada Rasul, maka

IAIN IB Press, 1999), h. 21; Amir Syarifuddin, Pelaksanaan Hukum
Kewarisan dalam Lingkungan Adat Minangkabau, (Jakarta: Gunung
Agung, 1984), h. 54.

"' Muhammad Fuad ‘Abd al-Baqi, Mujam Al-Mufabras li Alfizh
al-Quran al-Karim, h. 136-137.

> Muhammad Fuad ‘Abd al-Baqi, Mujam Al-Mufahras li Alfizh
al-Qurén al-Karim, h. 138.

B Amir Syarifuddin, Permasalahan dalam Pelaksanaan Faraid,
h.21.

Y Ibn Katsir, Zafsir al-Quriin al-Azhim, (Bayrit: Dar al-Fikr, t.t),
Jilid II, h. 635 dan Ibn Qayyim al-Jawziyyah, /lim al-Muwaqqiin an
Rabb al-Alamin, (Bayrtit: Dar al-Fikr, 1974), Jilid II, h. 234.

Rasul menjawab bahwa kalilah itu cukup dipahami
dari ayat terakhir surat al-Nis#. Mendengar jawaban
Rasul tersebut ‘Umar menyatakan bahwa “Kalau saya
berumur panjang maka akan menghukumi kalilah
dengan hukum yang dipahami oleh orang yang bisa
dan tidak bisa membaca Alquran, yaitu bahwa kalilah
adalah orang yang tidak punya anak”." Di sini terlihat
‘Umar tidak mempunyai keyakinan yang pasti tentang
kaldlah, apakah tidak punya anak saja atau juga tidak
punya ayah. Ketidakyakinan ‘Umar ini terlihat ketika
pendapatnya berbeda dengan pendapat Abt Bakr yang
menyatakan bahwa kalilah adalah orang yang meninggal
dunia dalam keadaan tidak meninggalkan ayah serta
anak dan inilah arti kalilah yang masyhur di kalangan
orang Arab.'® Rasyld Ridhid meriwayatkan tentang
keraguan ‘Umar ini dalam tafsirnya dan menguatkan
pendapat mayoritas ulama yang menganggap kalilah
sebagai orang yang tidak meninggalkan anak laki-laki
dan ayah."”

Dari penjelasan di atas dapat diketahui bahwa pada
awalnya ‘Umar berpendapat kalilah adalah orang yang
tidak mempunyai anak berdasarkan Q.s. al-Nis?'[4]:
176 tetapi kemudian pendapat ‘Umar dikritik oleh Abi
Bakr yang memahami kalilah berdasarkan pemahaman
yang sudah ada di kalangan orang Arab yaitu anak laki-
laki dan ayah. Kuat dugaan ‘Umar merasa bahwa kaldlah
adalah orang yang tidak mempunyai anak tetapi masih
mempunyai orang tua seperti yang ditunjukkan oleh
zahir Q.s. al-Nis&'[4]: 176.

Apabila
mendahuluinya yaitu orang-orang yang meminta
penjelasan kepada Nabi tentang maksud kalilah yang
ada pada Q.s. al-NisZ[4]: 12 dapat diketahui bahwa
kata kaldlah bukanlah kata yang dipakai secara luas'®atau
dapat dipahami bahwa orang Arab sama sekali tidak
mengetahui maksud kalilah karena kalilah belum
pernah terjadi pada waktu itu. Disamping itu dapat
juga diketahui bahwa orang Arab mengetahui maksud

dihubungkan dengan peristiwa yang

kalilah tetapi pemahaman mereka salah sehingga
turunlah  Q.s. al-Nis&'[4]:176 untuk menjelaskan
maksudnya.

Menanggapi pertanyaan ‘Umar kepada Rasul tentang
kalilah, al-Jashshish berkesimpulan bahwa: (1) Kalilah

5 Ibn al-"Arabi, Abkdim al-Qurin, h. 450 dan 653.

16 Abti Bakr al-Jashshash, Abkdm al-Qur'dn, (Bayrtt: Dar al-Fikr,
t.t), h. 86.

7 Muhammad Rasyid Ridh4, Zafsir al-Qur'én al-Hakim al-Syahir
bi al-Mandr, (Kairo: Maktabah al-Bakarah, t.t), JIlid IV, h.423;
Muhammad "Ali al-Sayis, Zafsir Ayﬁt al-Abkém,(t.tp: t.p, t.v), Jilid II,
h. 49; Abt Bakr al-Jashshash, Abkim al-Qur'én, h. 86.

8 Amir Syarifuddin, Pelaksanaan Hukum Kewarisan dalam Lin -
kungan Adat Minangkabau, h. 62.



tidak boleh dipahami berdasarkan makna etimologi
semata tetapi perlu adanya kajian lebih mendalam. Kalau
merupakan istilah yang biasa digunakan tentu ‘Umar
dapat langsung memahaminya karena ia adalah seorang
ahli bahasa. (2) Jawaban Rasul tersebut merupakan izin
kepada sahabat untuk mengijtihadkan lafaz-lafaz yang
kurang jelas, disamping itu sebagai petunjuk bahwa
Rasul tidak menjelaskan semua persoalan secara detail.
(3) Jawaban tidak tegas ini memberikan petunjuk juga
bahwa kasus kalilah tidak terjadi pada masa Rasul.
Pertanyaan ‘Umar tersebut sekedar untuk menambah
pengetahuan serta pemahaman terhadap maksud ayat
bukan untuk menyelesaikan suatu kasus."

Sahabat yang menyatakan bahwa anak perempuan
termasuk ke dalam pengertian walad adalah Ibn Abbas
dan Zubayr. Jika orang yang meninggal meninggalkan
anak perempuan dan saudara perempuan maka saudara
perempuan tidak mendapatkan harta warisan karena
Q.s. al-Nis#'[4]: 176 menyebutkan bahwa saudara akan
mewarisi harta apabila orang yang meninggal tidak
mempunyai anak. Maka, bukankah anak perempuan
itu dinamakan juga anak sehingga saudara perempuan
tidak mendapatkan apa-apa. Berbeda dengan kedua
sahabat ini, mayoritas ulama berpendapat bahwa
dalam kasus bersamanya anak perempuan dan saudara
perempuan maka anak perempuan mendapat seperdua
sebagai furidh dan saudara perempuan mendapat
seperdua sebagai asabat.”® Pendapat ini tidak terlepas
dari pemahaman mereka yang menyatakan bahwa
walad itu adalah anak laki-laki saja.

Rasyid Ridh4 menjelaskan bahwa penyebab
terjadinya perbedaan pemahaman tersebut karena
saudara perempuan tidak mendapat apa-apa jika
bersama anak laki-laki secara ijmak dan jika bersama
anak perempuan maka ia mewarisi. Sedangkan yang
lain berpendapat bahwa anak mencakup anak laki-laki
dan anak perempuan sehingga saudara perempuan tidak
mewarisi jika bersama dengan anak perempuan.* Alasan
yang dipakai oleh mayoritas ulama dalam menetapkan
bahwa hanya anak laki-laki saja yang masuk ke dalam
pengertian walad adalah Hadis Ibn Mas’td.*

19 Abtli Bakr al-Jashshash, Abkim al-Qurin, h. 88 dan Al Yasa Abu
Bakar, Abli Waris Sepertalian Darah Kajian Perbandingan terhadap
Penalaran Hazairin dan Penalaran Fikih Mazhab, (Jakarta: INIS,
1998), h. 46.

2 Ibn Katsir, 7afsir al-Qur'an al-Azhim, h. 593.

2! Muhammad Rasyid Ridha, 7afsir al-Qur'in al-Hakim al-Syahir
bi al-Manar, h. 109-110.

2 Hadis yang dimaksud adalah:

Crall e Wy el BV B el g ol A e e 4l e B by e gl o
o WL 3 e i) QW e gl J i ot 2 smen o) b mlind S smes ) 1
oM Loy ) AT el BNy Gl W o ) 8 e Ll izl
(o ol ) oS b 1 pls L g gles ¥ JUB 5 e ol gl sl wsn U OS5

Evra Willya: Konsep Kalilah dalam Alquran 139

Dalam Hadis tersebut dijelaskan bahwa anak
perempuan mewarisi bersama-sama dengan cucu
perempuan dari anak laki-laki yang telah meninggal dan
seorang saudara perempuan. Ibn Mas'id menetapkan
bagian untuk seorang anak perempuan seperdua,
untuk seorang cucu perempuan seperenam untuk
menggenapkan dua pertiga dan sisanya untuk saudara
perempuan.

Disamping Hadis ini, ada lagi Hadis lain yang
dipakai oleh mayoritas ulama dalam menjelaskan
bahwa anak yang dimaksud adalah anak laki-laki, yaitu
Hadis Jabir ibn ‘Abd Allih yang menyatakan bahwa
istri Sa’ad ibn Rabi’ datang menemui Rasulullah Saw.
bersama dengan dua orang anak perempuannya. Istri
Rab{’ ini mengadu kepada Rasul tentang harta suaminya
yang telah meninggal dunia dan diambil oleh saudara
laki-laki suaminya. Maka Rasul memberikan kepada
dua orang anak perempuan Sa’ad tersebut dua pertiga
bagian, untuk ibu mereka seperdelapan dan sisanya
untuk paman.”

Dari Abtt Mésa Ra. bahwasannya ia ditanya tentang bagian seorang
anak perempuan, cucu perempuan (melalui anak laki-laki yang telah
meninggal) dan seorang saudara perempuan. Beliau menjawab: “Untuk
anak perempuan seperdua, untuk saudara perempuan seperdua. Pergilah
kepada Ibn Mas’ad tentu ia pun akan mengikuti aku”. Ketika diajukan
kepada Ibn Mas’ad, dia menjawab: “Kalau begitu saya telah keliru dan
tidak termasuk orang yang dapat petunjuk. Saya akan menyelesaikannya
berdasarkan keputusan Nabi. Untuk seorang anak perempuan seperdua,
untuk seorang cucu perempuan seperenam, untuk menggenapkan
dua pertiga dan sisanya untuk saudara perempuan”. Setelah itu kami
kembali kepada AbG Miisd dan menceritakan penjelasan Ibn Mas'ad
tersebut. Abi M{isA menjawab: “Jangan tanyai aku selama orang alim
itu masih ada”. (H.r. al-Bukharf).
Lihat Al-Kirmani, Shahibh al-Bukhéri bi Syarh al-Kirmani, (Kairo: al-
Bahiyyah al-Mishriyyah, 1937), Jilid 23, h. 162; Ibn Hajar al-‘Asqalani,
Fath al-Béri, (T.tp, Al-Maktabah al-Salafiyyah, t.t), Jilid 12, h. 17.
Hadis ini juga terdapat dalam Swunan Abii Ddwud, Bab Faraid, Hadis
No.4; Sunan al-Tirmidzi, Bab Faraid, Hadis No.4; Sunan Ibn Majah,
Bab Faraid, Hadis No.6; Sunan al-Dirimi, Bab Faraid, Hadis No.7;
Wensinck AJ, Mujam al-Mufabras li Alfizh al-Hadits, (Leiden: E]J Brill,
1967), Jilid 3, h. 515.
» Hadis yang dimaksud adalah:

B b o B sy e o Lol s )l e el sl JB A s o e
o Lo Lt Lo Oy Mgl ol p San L2 ol 5 ) e W) DL ) J gy b
M gy nd AR el 3 A pak JBJL Ly Y1 0SSV Yo ld g

o3 s oy s B Ly et Lgal Laoly il dnn ) baed JWB Lages
Jabir ibn ‘Abd Alldh mengatakan bahwa istri Sa’'ad ibn Rabi beserta
dua orang anak perempuannya datang kepada Rasul. Ia berkata:
“Ya Rasul, ini dua orang anak perempuan Sa'ad, ayahnya telah mati
syahid dalam perang Uhud dan paman mereka telah mengambil
semua hartanya tanpa ada yang tersisa. Keduanya tidak akan menikah
sekiranya tidak mempunyai harta”. Rasul menjawab: “Allah akan
memberikan keputusan”. Lalu turun ayat kewarisan. Rasul memanggil
paman kedua anak tersebut dan berkata: “Berikan kepada kedua orang
anak perempuan S2'ad itu dua pertiga, untuk ibu mereka seperdelapan
dan sisanya untukmu”. (H.r. Abtt Dawud).
Lihat Abt Dawud, Sunan Abéi Diwud, (Kairo: Mushtatha al-Bab,
1952), h. 109. Menurut Ibn Katsir, dalam Hadis ini terdapat nama
‘Abd Allah ibn Muhammad ibn Aqil yang tidak diketahui keadaannya

dan tidak ada riwayat apa pun tentang kualitas pribadinya. Nama ini



140 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Alasan selanjutnya adalah karena nasab anak ditarik
melalui garis laki-laki, sebagaimana yang terdapat

dalam sebuah syair Arab:
20l W) Je S el n s W Ly Wl U s

Keturunan kita adalah anak laki-laki dan anak
perempuan dari anak laki-laki kita, sedangkan anak dari
anak perempuan adalah keturunan dari laki-laki lain.

Dari pemahaman mayoritas ulama tentang pengertian
walad terlihat bahwa walad itu hanya untuk anak laki-
laki saja serta keturunan dari anak laki-laki tersebut.
Anak perempuan serta keturunannya tidak termasuk
ke dalam pengertian walad. Pembatasan pewarisan
hanya pada keturunan melalui garis laki-laki adalah
aturan tentang nasab sedangkan keturunan dari anak
perempuan dimasukkan ke dalam kelompok dzawi al-
arham.

Pandangan mayoritas Ulama Suni yang memasukkan
keturunan dari anak perempuan sebagai dzaws al-arbéim,
menurut Hazairin, tidak dapat dilepaskan dari pengaruh
kultur Arab yang patrilineal” dan para pemikir Muslim
klasik hidup dalam sosio kultural patrilineal.®

Oleh karena itu, Amir Syarifuddin melihat ada
dua hal yang menyebabkan Ulama Suni mengartikan
walad dengan anak laki-laki saja, yaitu: (1) Penggunaan
secara urf dari kata walad. Dalam adat berbahasa Arab,
walad diartikan dengan anak laki-laki saja. Mereka
terpengaruh oleh adat jahiliyah dalam penggunaan kata
sehingga terdorong untuk mengartikan kata walad tidak
menurut umumnya. (2) Terpengaruh oleh Hadis Nabi
yang disampaikan oleh Ibn Mas'(id tentang pembagian
waris untuk kasus anak perempuan, cucu perempuan
dan saudara perempuan.”

hanya dikenal melalui Hadis yang diriwayatkannya. Ibn Katsir, Zafsir
al-Qur'an al-Azhim, h. 212. Hadis ini juga terdapat dalam Sunan al-
Tirmidzi, Bab Faraid, Hadis No.3 dan Musnad Ahmad ibn Hanbal,
Bab Faraid, Jilid 3, h. 252. Wensinck AJ, Mujim al-Mufahras li Alfizh
al-Hadits, Jilid 6, h. 552.

* Muhammad Rasyid Ridha, 7afsir al-Qur'an al-Hakim al-Syahir
bi al-Mani, Jilid 4, h. 405.

» Menurut Hazairin , masyarakat Arab, baik suku Quraisy maupun
suku-suku Badui, menarik garis keturunan semata-mata melalui
penghubung laki-laki sehingga menimbulkan wushbah-‘ushbah, bani-
bani dan sebagainya dimana semuanya bersifat klan yang berdasarkan
garis keturunan patrilineal. Dalam hubungan itu umumnya perkawinan
orang Arab adalah eksogami, artinya dilarang mengawini anggota se-
bani atau se-‘ushbah walaupun di beberapa tempat sewaktu turunnya
Alquran telah dijumpai pula kemungkinan endogamy di tanah Arab
sebagai pengecualian, seperti perkawinan endogamy antara orang tua
(Nabi) Muhammad, antara (Nabi) Muhammad dengan Khadijah
dan sebagainya. Hazairin, Hendak Kemana Hukum Islam, (Jakarta:
Tintamas, 1976), h. 11-12.

26 A. Sukris Sarmadi, 7Transendensi Keadilan Hukum Waris Islam
Transformatif, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1997), h. 4.

¥ Amir Syarifuddin, Permasalahan dalam Pelaksanaan Faraid, h.
22.

Persoalan selanjutnya adalah dimasukkannya ayah
ke dalam pengertian kalilah. Dalam penjelasan kata
kaldlah yang terdapat pada Q.s. al-Nisd'[4]: 176
tidak disebutkan ayah, tetapi tampaknya Ulama Suni
memahami pengertian ayah dari pengembangan
pengertian anak karena dekatnya kata walad dengan
walid?® Sulit menemukan argumen rasional yang
digunakan oleh mufasir dan mayoritas ulama untuk
memasukkan kata-kata wdilid atau ayah. Dalam hal ini
kelihatannya mayoritas ulama pada waktu menghadapi
ayat kaldlah yang zahirnya menjelaskan seseorang yang
tidak meninggalkan anak memahaminya menjadi
seorang yang tidak meninggalkan anak laki-laki dan
ayah, karena sebelumnya mereka telah mempunyai
konsep tentang arti kalilah itu sendiri. Karena sulit
menemukan argumentasi yang tepat kelihatannya
mereka berbelit-belit dalam menjelaskan arti kaldlah
secara etimologi dan ‘urf serta menyimpulkan bahwa
arti syarak mengikuti pada arti etimologi.”

Dari penjelasan di atas dapat diketahui bahwa kalilah
dalam pandangan Suni adalah orang yang meninggal
dan tidak meninggalkan anak laki-laki serta ayah.
Konsekuensinya adalah apabila seseorang meninggal
dalam keadaan kalilah maka saudara akan mendapat
warisan meskipun anak perempuan ada. Karena
menurut mayoritas Ulama Suni, anak perempuan tidak
mempengaruhi atau menghijab saudara dalam keadaan
pewaris kalilah.

Kalalah dalam Pandangan Syiah Imamiyyah

Sebelum membahas lebih lanjut kalilah dalam
pandangan Syiah Imimiyyah, terlebih dahulu akan

dikemukakan sistem kewarisan mereka.

Menurut al-Thési ada dua bentuk kewarisan yaitu
khash (khusus) dan @m (umum). Bentuk 4m terjadi
apabila seseorang meninggal tidak mempunyai ahli
waris maka harta warisannya diserahkan ke Bayr al-
Mal dan yang mewarisinya adalah seluruh umat Islam.
Sedangkan kewarisan dalam bentuk &/dsh terbagi pada
dua yaitu nasab dan sebab. Kewarisan karena nasab
terdiri atas dzd al-furiidh dan dzii al-qaribah, sedangkan
kewarisan karena sebab terjadi karena perkawinan dan
memerdekakan budak.*

Ahli waris karena hubungan nasab adalah para

# Amir Syarifuddin, Pelaksanaan Hukum Kewarisan dalam
Lingkungan Adat Minangkabau, (Jakarta: Gunung Agung, 1984), h.
61.

¥ Amir Syarifuddin, Permasalaban dalam Pelaksanaan Faraid, h.
24,

3 Abt Ja'far Muhammad Husayn ibn ‘Alf al-Thisi, A-Mabsith fi
Figh al-Imimiyyah, (Taheran: Maktabah al-Murtadhawiyyah, t.t.), h.
69.



kerabat. Kekerabatan terjadi karena adanya hubungan
yang sah antara dua orang, baik keduanya berada dalam
satu jalur hubungan seperti ayah ke atas atau anak ke
bawah, maupun pada jalur yang memunculkan orang
ketiga, yaitu saudara-saudara, paman dari pihak ayah
dan paman dari pihak ibu.?!

Para ahli waris karena hubungan nasab ini ada yang
memperoleh harta warisan melalui dzi al-furiidh**dan
yang melalui dzi al-qaribah.*Syiah tidak memakai
istilah asabat tetapi mereka menggunakan istilah dzi al-
garibah terhadap ahli waris yang mengambil sisa harta.
Sebagaimana satu orang anak laki-laki mengambil
seluruh hartawarisan makaanak perempuan dan saudara
perempuan yang sendirian pun juga mempunyai hak
yang sama dengan mengambil seluruh harta.*

Syiah tidak
membedakan antara anak perempuan dan anak laki-
laki kecuali dalam hal-hal yang telah ditentukan oleh
Alquran. Pendapat mereka ini berpengaruh terhadap
pengertian kaldlah. Kalilah adalah seseorang yang

Sistem  kewarisan ImAmiyyah

meninggal dunia dan tidak meninggalkan orang tua
serta anak.® Syiah ImaAmiyyah mengartikan walad
dalam Q.s. al-NisZ'[4]: 176 dengan anak laki-laki dan
anak perempuan karena lafaz walad bersumber dari a/-
wilddah yang pengertiannya mencakup anak laki-laki
dan anak perempuan. Tidak ada perbedaan antara anak
laki-laki dan anak perempuan dalam memperoleh hak
untuk mewarisi harta. Cucu, baik yang berasal dari anak

3 Muhammad JawAd Mughniyyah, AlAbwal al-Syakhshiyyah,
(Bayrtit: Dar al-Ilmi, t.t), h. 214.

32 Kelompok ahli waris dzii al-furidh adalah kelompok ahli waris
yang bagian warisannya telah pasti. Mereka ini menerima bagian
sebagaimana yang telah ditetapkan oleh Alquran, yaitu: (1) Seperdua,
apabila ahli warisnya seorang anak perempuan, seorang saudara
perempuan dan suami apabila tidak ada anak. (2) Seperempat, apabila
ahli warisnya suami ketika ada anak atau istri ketika tidak ada anak.
(3) Seperdelapan, apabila ahli warisnya istri ketika ada anak. (4) Dua
pertiga, apabila ahli warisnya dua orang saudara perempuan kandung
atau dua orang anak perempuan atau lebih. (5) Sepertiga, apabila ahli
warisnya ibu ketika tidak ada anak laki-laki dari mayit atau ketika
tidak ada saudara si mayit yang menghalanginya menerima bagian
lebih dari seperenam. (6) Seperenam, apabila ahli warisnya kedua
orang tua apabila ada anak atau ibu mewarisi bersama saudara-saudara
atau seorang saudara laki-laki atau saudara perempuan seibu. Lihat
Muhammad Jawad Mughniyyah, Figh al-Imim Jafar al-Shadiq, (Iran:
Dar al-Ttisham, 1999), Jilid 6, h.197.

% Sedangkan dzii al-qaribah adalah kelompok ahli waris yang
memperoleh sisa harta setelah dibagikan kepada ahli waris dzi al-
furiidh. Mereka adalah anak laki-laki atau perempuan, ayah apabila
tidak ada anak, saudara kandung atau seayah yang terdiri atas saudara
laki-laki atau perempuan atau laki-laki saja. Abt Ja'far Muhammad
Husayn ibn ‘Alf al-Thasi, A-Mabsiith fi Figh al-Imamiyyah, h. 16.

% Muhammad JawAdd Mughniyyah, Fiqih Lima Mazhab,
diterjemahkan oleh Masykur, (Jakarta: Lentera Basritama, 2000), h.
555.

% Muhammad Husayn al-Thab&'thab®’i, AF-Mizin fi Tafsir al-
Quran, (Bayrit: Muassasah al-Alami, t.t.), Jilid 4, h. 227.

Evra Willya: Konsep Kalilah dalam Alquran 141

laki-laki maupun anak perempuan, termasuk ke dalam
pengertian walad. Dengan demikian, dalam perluasan
pengertian makna walad kepada cucu harus dipahami
sebagai cucu yang berasal dari anak laki-laki dan anak
perempuan.®®

Cucu, baik pancar dari anak laki-laki maupun pancar
anak perempuan, mendapatkan warisan apabila pewaris
tidak mempunyai anak. Cucu mendapat bagian sebesar
bagian orang yang mereka gantikan yaitu bagian cucu
dari pancar anak laki-laki mendapat bagian dua kali
dari bagian yang diperoleh cucu dari pancar anak
perempuan. Tidak ada seorang pun di antara cucu yang
berhak mewarisi bila terdapat salah seorang diantara
anak laki-laki atau anak perempuan. Oleh karena itu,
jika orang yang meninggal meninggalkan seorang anak
perempuan dan cucu laki-laki dari anak perempuan
maka seluruh harta untuk anak perempuan dan cucu
tidak mendapat apa-apa.

Apabila ahli waris terdiri atas cucu laki-laki pancar
anak laki-laki dan cucu perempuan pancar dari anak
perempuan maka bagian cucu laki-laki pancar anak
laki-laki adalah dua pertiga, sedangkan bagian cucu
perempuan pancar anak perempuan mendapatsepertiga.
Hal ini dapat dipahami karena cucu menempati
kedudukan orang tua mereka masing-masing. Mereka
juga dapat menghijab ahli waris pada tingkatan kedua
dan ahli waris pada tingkatan ketiga.

Pengertian walad menurut ulama Syiah Im4miyyah
adalah anak laki-laki dan anak perempuan serta
keturunan keduanya. Argumentasi yang diajukan oleh
Ulama Syiah Im4miyyah adalah lafaz walad merupakan
musytaq (bersumber) dari al-wilddah yang pengertiannya
mencakup anak laki-laki dan anak perempuan. Alquran
sendiri telah memakai lafaz tersebut untuk anak laki-
laki dan anak perempuan, yaitu:

oY) B e SIS 3 ) (S
Allah telah mewasiatkan terhadap anak-anakmu bahwa

seorang anak laki-laki mendapat dua bagian anak
perempuan. (Q.s. al-Nis&'[4]: 11)

Ay e dos O OSTL

Allah tidak mempunyai anak (laki-laki dan perempuan)
(Q.s. Maryam [19] : 35)

g S5 e oSl U ) Ly

Hai manusia, sesungguhnya Kami telah menjadikan
kamu semua dari seorang laki-laki dan perempuan. (Q.s.

% AbG Ja'far Muhammad Husayn ibn ‘Ali al-Thisi, A-Mabsith
f? Figh al-Imémiyyah, h. 69 dan Abt ‘Ali al-Fadh ibn al-Hasan al-
Thabrasi, Majma’ al-Bayin fi Tafsir al-Qurin, (Bayrat: Dar al-Fikr,
1986), Jilid 3, h. 229.



142 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

al-Hujurat [49]: 13)

Dari ayat-ayat ini dapat dipahami bahwa walad itu
mencakup anak laki-laki dan anak perempuan dan arti
ini harus dipergunakan keduanya. Jika anak laki-laki
menghalangi saudara laki-laki maka seharusnya anak
perempuan juga menghalangi saudara laki-laki.”

Syiah Imamiyyah menolak Hadis tentang asabat
karena Hadis tersebut tidak sahih. Hadis yang dimaksud
adalah:

A ik o o B gy JB 1JB s ) e
Bk o3y 53 Jory LY 53 o Wb Lelal

Dari Ibn ‘Abbéas ia berkata, Rasulullah Saw. bersabda:
“Berikan bagian fardidh (warisan) kepada yang berhak,
dan sisanya untuk kerabat laki-laki yang terdekat. (H.r.

Muslim)

Hadis Ibn ‘Abbés ini diriwayatkan oleh Thawiis dan
Syiah Imimiyyah menganggap Hadis Thaw(is tidak
kuat dan menolak penisbatannya kepada Nabi Saw.
karena Thaws adalah orang yang daif (lemah)?

Hadis ini dipakai oleh mayoritas Ulama Suni dalam
menetapkan anak perempuan menjadi asabat ketika
bersama dengan saudara laki-laki. Anak perempuan
mendapat seperdua dan sisanya diberikan kepada
saudara laki-laki. Demikian pula halnya jika orang yang
meninggal itu tidak mempunyai anak tetapi mempunyai
seorang saudara perempuan tanpa saudara laki-laki dan
mempunyai seorang paman maka saudara perempuan
mengambil bagian seperdua sebagai furidh sedangkan
seperdua lagi diberikan kepada paman, karena paman
adalah orang yang paling dekat hubungannya dengan
mayat sesudah saudara perempuan. Sedangkan menurut
Syiah, saudara laki-laki dan paman tidak mendapat
warisan.*

Ketentuan seperti ini terjadi apabila mayat
meninggalkan seorang anak perempuan atau lebih
tetapi tidak mempunyai anak laki-laki atau bahkan
tidak mempunyai anak seorang pun, baik laki-laki
maupun perempuan, tetapi mempunyai seorang
saudara perempuan atau lebih serta tidak mempunyai
saudara laki-laki namun mempunyai seorang paman
(saudara ayah). Mayoritas Ulama Suni menempatkan

saudara laki-laki mayat sebagai penerima warisan

¥ Muhammad Jawad Mughniyyah, Al-Abwal al-Syakhshiyyah, h.
233.

% Hadis ini juga terdapat dalam Shabih al-Bukhiri, Bab Faraid,
Hadis No. 5, 7, 9 dan 15; Sunan al-Tirmidzi, Bab Faraid, Hadis No. 8
dan Sunan al-Dirimi, Bab Faraid, Hadis No.28.

¥ Muhammad Jawad Mughniyyah, Figh al-Imim Jafar al-Shidiq,
h. 203.

% Muhammad JawAd Mughniyyah, A-Abwal al-Syakbshiyyah, h.
233.

bersama-sama dengan seorang anak perempuan atau
lebih. Jika bersama anak perempuan maka saudara
laki-laki mengambil bagian setengah, sedangkan bila
bersama dengan dua orang anak perempuan atau
lebih maka ia mendapat sepertiga. Ini diberlakukan
pula kepada paman yang menyertai seorang saudara
perempuan atau beberapa orang saudara perempuan.
Syiah Imamiyyah menyatakan bahwa asabat seperti ini
tidak benar. Bagian yang tersisa sesudah diambil secara
Sfuriidh wajib diserahkan kepada pemilik bagian furidh
yang terdekat dengan orang yang meninggal. Dengan
demikian, seluruh harta diberikan kepada seorang anak
perempuan atau beberapa orang anak perempuan,
sedangkan saudara laki-laki mayit tidak mendapat sama
sekali. Begitu juga halnya dengan saudara perempuan
dan paman, seluruh harta diberikan kepada saudara
perempuan sehingga paman tidak mendapat bagian dari
harta warisan karena saudara perempuan lebih dekat
hubungan kekerabatannya dengan mayit dibandingkan
paman.*’

Dalam menolak adanya asabat, disamping Hadis Ibn
‘Abbas tersebut, mereka juga berargumen dengan Q.s
al-Nis?’[4]: 7:

cladlly 0p 3V 5 O S5 8 s S U

55 ghas B 0y, OS5 s

Lo g o L

Bagi laki-laki ada bagian dari harta peninggalan ibu-

bapaknya dan kerabatnya dan bagi perempuan ada

bagian pula dari harta peninggalan ibu-bapak dan
kerabatnya baik sedikit maupun banyak sebagai bagian

yang telah ditetapkan. (Q.s al-Nisa'[4]: 7)

Ayat ini menunjukkan adanya persamaan hak antara
laki-laki dan perempuan dalam hal mendapatkan harta
warisan karena ayat dengan jelas menyatakan laki-
laki dan perempuan sama-sama mendapat bagian.
Kalau ditetapkan adanya asabat berarti membedakan
kedudukan antara laki-laki dan perempuan.

Dari penjelasan di atas terlihat bahwa Syiah
Imimiyyah mempergunakan makna kebahasaan
dalam memahami walad sebagai anak laki-laki dan
anak perempuan sehingga dalam perluasan pengertian
walad kepada cucu mereka memahaminya sebagai cucu
yang berasal dari anak perempuan dan anak laki-laki.
Penafsiran ini didasarkan pada ayat-ayat yang banyak
mempergunakan walad untuk anak laki-laki dan anak

perempuan.

Kultur Irak yang menjadi tempat timbulnya Syiah
juga mempengaruhi dalam penerapan hukum mereka,

4 Muhammad JawAd Mughniyyah, Al-Abwal al-Syakhshiyyah, h.
233.



karena Irak merupakan tempat pertemuan peradaban-
peradaban kuno. Di sana terdapat pelbagai pengetahuan
Persia dan Kaldan serta sisa-sisa peradaban kedua bangsa
itu. Filsafat Yunani dan pemikiran Hindu pun masuk ke
Irak. Pelbagai peradaban dan pemikiran itu bercampur
di Irak sehingga menjadikan Irak tempat tumbuhnya
pelbagai golongan dalam Islam, khususnya yang
berhubungan dengan filsafat. Itulah sebabnya Syiah
banyak dipengaruhi oleh pemikiran filosofis yang telah
beradaptasi dengan alam pikiran Irak. Lebih dari itu,
Irak merupakan tempat tumbuhnya pelbagai pengkajian
ilmiah serta penduduknya memiliki kecerdasan dan
kemampuan penguasaan ilmu pengetahuan. Abt
Zahrah berpendapat bahwa Syiah telah dipengaruhi
oleh pemikiran-pemikiran bangsa Persia dalam masalah
kerajaan dan pewarisan. Kesamaan antara pemikiran
mazhab mereka dan undang-undang kerajaan Persia
sangat jelas. Kebanyakan penduduk Persia sampai
sekarang adalah penganut Syiah dan penganut Syiah
generasi pertama berasal dari Persia.*?Oleh karena itu
dapatdiketahui bahwaIrak dengan ibu kotanya Baghdad
sebagai basis Syiah Iméamiyyah juga sebagai pusat
kebudayaan dan peradaban yang banyak dikunjungi
oleh bangsa lain yang pempunyai kebudayaan dan
peradaban berbeda sehingga menyebabkan Irak menjadi
negara yang heterogen dan boleh jadi dalam menetapkan
hak waris mereka memandang bahwa anak perempuan
memiliki hak yang sama dengan anak laki-laki.

Sesuai dengan pemahaman Syiah tentang kalilah
yaitu orang yang tidak mempunyai anak laki-laki dan
anak perempuan serta orang tua maka orang tua yang
dimaksud di sini adalah ayah dan ibu sehingga saudara
tidak berhak mewarisi selama ada keturunan walaupun
anak perempuan atau orang tua walaupun ibu. Allah
telah menjelaskan dalam Q.s al-Nis?'[4] bahwa kalilah
adalah orang yang tidak mempunyai walad (anak laki-
laki dan anak perempuan). Dimasukkannya wdilid
ke dalam pengertian kaldlah karena memandang
hubungan langsung (tidak ada perantara) antara anak,
orang tua dan si mayat. Berhubung anak dan orang tua
mempunyai kedekatan yang sama maka orang tua diberi
hak menghijab kerabat garis sisi sebagaimana anak.

Penutup

Persoalan kaldlah berasal dari perbedaan ulama
tentang pengertian walad yang terdapat dalam Q.s
al-Nis?'[4]:
kalilah menurut Suni dan Syiah Imimiyyah maka
diperoleh kesimpulan bahwa mayoritas Ulama Suni

176. Dari kajian komprehensif tentang

# Muhammad JawAd Mughniyyah, A-Abwal al-Syakbshiyyah, h.
35.

Evra Willya: Konsep Kaldlah dalam Alquran 143

berpendapat bahwa walad yang terdapat pada Q.s al-
Nis?'[4]: 176 adalah anak laki-laki saja. Pemahaman
ini dilatarbelakangi oleh pengertian yang sudah biasa
dipahami oleh orang arab bahwa walad itu adalah anak
laki-laki. Pemahaman ini didukung lagi oleh Hadis-
Hadis yang menjelaskan tentang asabat (saudara laki-
laki dan saudara perempuan mewarisi ketika bersama-
sama dengan anak perempuan) terutama sekali Hadis
Ibn Mas’id. Q.sal-Nis&'[4]: 176 menurut mereka belum
jelas sehingga diperlukan Hadis yang akan menjelaskan
apa yang dimaksud dengan kalilah.

Sedangkan Syiah Iméimiyyah berpendapat bahwa
Q.s al-Nis?'[4]: 176 sudah cukup untuk menjelaskan
arti kaldlah. Pemahaman walad yang terdapat dalam
ayat ini adalah anak laki-laki dan anak perempuan serta
keturunan dari keduanya. Setiap anak mempunyai
kedudukan yang sama dalam kewarisan kecuali dalam
hal-hal yang sudah dijelaskan secara tegas dalam
Alquran. []

Pustaka Acuan

‘Abd al-Baqi, Muhammad Fuad, Mujam Al-Mufahras li
Alfizh al-Qurian al-Karim, T.tp: Dar al-Fikr, 1981.

‘Asqalant, al-, Ibn Hajar, Fath al-Bairi, T.tp, Al-Maktabah
al-Salafiyyah, t.t.

Abu Bakar, Al Yasa, Ahli Waris Sepertalian Darah
Kajian Perbandingan terhadap Penalaran Hazairin
dan Penalaran Fikih Mazhab, Jakarta: INIS, 1998.

Abt Dawud, Sunan Abi Diwud, Kairo: Mustathi al-
Bab, 1952.

Baghdadi, al-, Al-Altsi, Rih al-Maini, T.tp: Dar al-
Fikr, t.t.

Hazairin, Hendak Kemana Hukum Islam, Jakarta:
Tintamas, 1976.

Ibn al-"Arabi, Abkim al-Qurin, Bayrit: Dar al-Fikr,
1998.

Ibn Katsir, Zafsir al-Qur'dn al-Azhim, Bayrat: Dar al-
Fikr, t.t.

Ibn Manzhr, Lisin al-Arab, Bayrtt: Dar al-Fikr, t.t.

Jashshash, al-, Abt Bakr, Abkim al-Qur'in, Bayrit: Dar
al-Fikr, t.t.

Jawziyyah, al-, Ibn Qayyim, Ilim al-Muwaqqiin an
Rabb al-Alamin, Bayrtit: Dar al-Fikr, 1974.

Kirméni, al-, Shabih al-Bukhiri bi Syarh al-Kirméni,
Kairo: al-Bahiyyah al-Mishriyyah, 1937.

Mughniyyah, Muhammad Jawad, AlAbwil al-
Syakhshiyyah, Bayrat: Dar al-Ilmi, t.t.

———————————————— , Figh al-Imédm Jafar al-Shéidig, Iran: Dar
al-T'tishAm, 1999.

———————————————— , Figih Lima Mazhab, diterjemahkan oleh
Masykur, Jakarta: Lentera Basritama, 2000.



144 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Miisa, Muhammad Yasuf, Al-Tirkah wa al-Mirizs f al-
Islam, Mesir: Dar al-Kitab al-"Arabt, 1959.

Powers, David S., Studies in Quran and Hadith The
Formation of The Islamic Law of Inheritance, London:
University of California Press, 1979.

Qal'ah Ji, Muhammad Rawwais dan Himid Shadiq
Qunaybi, Mujim Lughab al-Fuqahd, Bayrit : Dar
al-Nafs, 1998.

Ridha, Muhammad Rasyid, Zafsir al-Qurién al-Hakim
al-Syahir bi al-Mandr, Kairo: Maktabah al-Bakarah,
t.t.

Sarmadi, A. Sukris, Transendensi Keadilan Hukum
Waris Islam Transformatif, Jakarta: PT RajaGrafindo
Persada, 1997.

Séyis, al-, Muhammad “Ali, Zafsir Ayﬁt al-Abkim,t.tp:
t.p, t.t.

Syarifuddin, Amir, Pelaksanaan Hukum Kewarisan
dalam Lingkungan Adat Minangkabau, Jakarta:

Gunung Agung, 1984.

--------------- . Pelaksanaan Hubum Kewarisan dalam
Lingkungan Adat Minangkabau, Jakarta: Gunung
Agung, 1984.

--------------- , Amir, Permasalaban dalam Pelaksanaan
Faraid, Padang: IAIN IB Press, 1999.

Thab&’thab#’i, al-, Muhammad Husayn, A/-Mizéin fi
Tafsir al-Qur’an, Bayrlt: Muassasah al-Alami, t.t.
Thabari, al-, Ab(i Ja'far Muhammad ibn Jarir, Jdmi’ al-
Bayin an Tawil Ayy al-Qur’dn, Bairlt : Dar al-Fikr,

1988.

Thabrési, al-, Abtt ‘Ali al-Fadh ibn al-Hasan, Majma’ al-
Bayin fi Tafsir al-Qurn, Bayrat: Dar al-Fikr, 1986.

Thsi, al-, Abt Ja'far Muhammad Husayn ibn ‘Ali, A
Mabsiith fi Figh al-Imémiyyah, Teheran: Maktabah
al-Murtadhawiyyah, t.t.

Wensinck AJ, Mujim al-Mufahras li Alfazh al-Hadits,
Leiden: E] Brill, 1967.



