
135Evra Willya: Konsep Kalâlah  dalam Alquran  

KONSEP KALÂLAH DALAM ALQURAN DAN PENAFSIRANNYA 
MENURUT SUNI DAN SYIAH IMÂMIYYAH

Evra Willya

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Manado
Jl. DR. SH. Sarundajang Kawasan Ringroad I Manado

E-mail: evrawillya@ymail.com

Abstract. Kalâlah in Alquran and Its Interpretation According to Suni and Syiah Imâmiyyah. �is article is aimed to 
analyze the meaning of walad in the inheritance of kalâlah in Alquran. Islamic jurists have different vews in interpreting 
the meaning of walad in kalâlah inheritance. Walad in kalâlah inheritance gives the influence to the siblings inheritance. 
�is article attempts to discuss critically and impartially the meaning of walad. By using comparative method, the writer 
analyzes the meaning of walad from the Suni and Syiah Imâmiyyah perspective. �e writer concludes that there is no 
consensus among Islamic Scholars in interpreting the meaning of walad, by which for the Suni Scholars, the meaning 
of walad is only brothers of the heir, whereas for the Syiah Imâmiyyah include the heir’s sisters. �is different opinion 
influences the regard of the two mainstreams towards the status of brother and sister in the inheritance of kalâlah.

Keywords: inheritance, kalâlah, walad, Suni, Syiah Imâmiyyah

Abstrak. Konsep Kalâlah dalam Alquran dan Penafsirannya Menurut Suni dan Syiah Imâmiyyah. Artikel ini 
menganalisis makna walad dalam kewarisan kalâlah yang terdapat dalam Alquran. Para mufassir berbeda pendapat 
tentang makna walad dalam kewarisan kalâlah. Walad dalam kewarisan kalâlah berpengaruh terhadap kewarisan 
saudara. Tulisan ini menguraikan makna walad secara kritis, komprehensif dan seimbang. Dengan menggunakan 
metode komparatif, pengertian walad dilihat dari perspektif Suni dan Syiah Imâmiyyah. Penulis menyimpulkan bahwa 
para ulama berbeda pendapat tentang pengertian walad. Ulama Suni berpendapat bahwa walad itu hanya anak laki-
laki, sedangkan ulama Syiah Imâmiyyah menyatakan bahwa walad itu adalah anak laki-laki dan perempuan. Perbedaan 
pendapat ini sangat mempengaruhi sikap kedua aliran tersebut terhadap status saudara dalam kewarisan kalâlah.

Kata Kunci: waris, kalâlah, walad, Suni, Syiah Imâmiyyah

Pendahuluan

Keberadaan walad dalam kalâlah menempati posisi 
yang pasti sebagai orang yang berhak menerima harta 
warisan dan mempengaruhi hak orang lain  dalam 
pembagian  harta warisan. Lafaz walad dalam ayat waris 
lebih banyak digunakan berkaitan dengan masalah 
hijab-menghijab, baik dalam hijab hirmân maupun 
nuqshân, sehingga keberadaan walad adalah kalâlah 
atau menyebabkan saudara tidak mendapat warisan.

Perbedaan pendapat di kalangan ulama dalam 
memahami lafaz walad muncul ketika menafsirkan 
surat al-Nisâ’[4]: 176: 

 GFG  &7G'  F'   /FXGF'  O  GGP.GO  Ï'  FF  GFJ.G.7O
  'H/7O JGI G7. 'G  G7F 'HFG  ..' GFI  /FI GF 7PF
 'G  F'/F/F'  'GHFG  N.F/'  '.F'G F'G /FI 'G FGO G F'

 >/  F/G  7G6FFG ''7FI W'.7  /J.' 'JF'G F'I G7.
&NP/FW'

Mereka minta fatwa kepadamu (tentang kalâlah), 
katakanlah: ”Allah memberi fatwa kepadamu tentang 
kalâlah yaitu seseorang yang meninggal dunia (dalam 
keadaan) tidak mempunyai anak dan mempunyai 
saudara perempuan maka bagian saudara perempuannya 
itu seperdua dari harta yang ditinggalkannya. Dan 
saudara laki-lakinya mewarisinya (seluruh harta saudara 
perempuan) jika ia tidak mempunyai anak. Tetapi 
jika saudara perempuan itu dua orang maka keduanya 
(mendapat) dua pertiga dari harta yang ditinggalkan. 
Dan jika mereka (ahli waris itu) terdiri atas saudara 
laki-laki dan perempuan maka bagian saudara laki-laki 
sebanyak bagian dua orang saudara perempuan… (Q.s. 
al-Nisâ’[4]: 176)

Adanya perbedaan pendapat tentang  makna walad 
ini disebabkan oleh dua hal, yaitu: (1) Lafaz walad 
dihubungkan dengan kalâlah. Allah secara tegas 
menyatakan bahwa kalâlah  adalah seseorang yang 
meninggal dalam keadaan tidak meninggalkan walad. 

Naskah diterima: 20 Agustus 2013, direvisi: 30 September 2013, 
disetujui untuk terbit: 10 November 2013.



136 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Apabila dihubungkan dengan peristiwa sabab nuzûl 
ayat tersebut yaitu ketika ‘Umar meminta penjelasan 
kepada Nabi tentang kalâlah yang terdapat dalam Q.s. 
al-Nisâ’[4]: 12 maka hal ini menunjukkan bahwa orang 
sama sekali tidak mengetahui makna kalâlah, atau 
mereka sudah mengetahui kalâlah tetapi apa yang telah 
mereka ketahui itu salah sehingga turun ayat Alquran 
yang menjelaskannya. (2) Memahami Hadis Ibn Mas’ûd 
yang menjelaskan bahwa saudara perempuan menjadi 
asabat ketika bersama dengan anak perempuan dan 
juga dalam memahami Hadis Jâbir bahwa Rasulullah 
Saw. memberikan hak waris kepada saudara laki-laki 
ketika bersama dengan anak perempuan.

Mayoritas ulama Suni mengartikan walad dengan 
anak laki-laki sehingga makna kalâlah adalah orang 
yang meninggal dalam keadaan tidak meninggalkan 
anak laki-laki dan ayah. Adapun Syiah Imâmiyyah 
mengartikan kata walad dengan anak laki-laki dan 
perempuan sehingga kalâlah diartikan dengan orang 
yang meninggal yang tidak meninggalkan anak laki-laki 
dan anak perempuan serta orang tua (ayah dan ibu).

Disamping anak laki-laki, cucu dari keturunan laki-
laki juga diakui sebagai walad. Penarikan keturunan 
melalui garis laki-laki dapat dilihat dalam beberapa syair 
Arab. Hal ini diperkuat lagi dengan adanya Hadis yang 
memberikan hak waris kepada saudara perempuan atau 
saudara laki-laki ketika ada anak perempuan. Hadis 
yang menjelaskan kasus kewarisan anak perempuan 
Sa’ad merupakan hadis yang sangat populer di kalangan 
mayoritas ulama dan sering dikutip sebagai dalil bahwa 
Q.s. al-Nisâ’[4]: 11 dan 12 merupakan  ayat kewarisan 
pertama yang turun secara terperinci dan untuk 
menunjukkan bahwa saudara laki-laki berhak menjadi 
asabat ketika bersama dengan anak perempuan. Begitu 
pula dengan Hadis Ibn Mas’ûd yang memberikan hak 
waris kepada saudara perempuan ketika bersama dengan 
anak perempuan. Dalam hadis ini saudara perempuan 
berhak menghabiskan sisa  harta.

Dalam Hadis ini terlihat bahwa anak perempuan 
tidak dapat menghijab saudara perempuan atau saudara 
laki-laki sehingga walad yang mempengaruhi kewarisan 
kalâlah itu adalah anak laki-laki saja. Keberadaan anak 
perempuan tidak mempengaruhi kalâlah. Pemahaman 
seperti ini muncul karena penggunaan kata walad untuk 
anak laki-laki sudah menjadi ‘urf di kalangan orang 
Arab sehingga kalau dikatakan walad maka maksudnya 
adalah anak laki-laki. Mayoritas ulama menjadikan 
Hadis ini sebagai penjelas dari arti kalâlah yang terdapat 
dalam Q.s. al-Nisâ’[4]: 176.

Syiah Imâmiyyah tidak membedakan anak laki-
laki dan anak perempuan. Bagi mereka, anak laki-laki 

dan perempuan mempunyai hak yang sama dalam 
kewarisan karena lafaz walad berasal dari wilâdah 
yang pengertiannya mencakup anak laki-laki dan anak 
perempuan. Q.s. al-Nisâ’[4]: 176 sudah dapat menjawab 
persoalan kalâlah sehingga Hadis tidak diperlukan lagi. 
Lafaz walad dalam Alquran adalah untuk anak laki-laki 
dan anak perempuan. Alquran menggunakan kata ibn 
kalau yang dikhususkan untuk anak laki-laki saja dan 
kata bintun yang dikhususkan untuk anak perempuan. 
Sedangkan untuk keduanya, yaitu anak laki-laki dan 
perempuan, digunakan kata walad. Karena kedudukan 
anak perempuan sama dengan anak laki-laki maka jika 
anak laki-laki dapat menghijab saudara laki-laki, anak 
perempuan pun dapat menghijabnya. 

Konsep Dasar Kalâlah

Kata “kalâlah” adalah bentuk masdar dari kata “kalla”  
yang secara etimologi berarti letih atau lemah. Kata 
kalâlah pada asalnya digunakan untuk menunjuk pada 
sesuatu yang melingkarinya serta tidak berujung ke atas 
dan ke bawah, seperti kata “iklil” yang berarti mahkota 
karena ia melingkari kepala. Seseorang dapat disebut 
kalâlah manakala ia tidak mempunyai keturunan dan 
leluhur (anak dan ayah). Kerabat garis sisi disebut 
kalâlah karena berada di sekelilingnya, bukan di atas 
atau di bawah.1 Kemudian kata kalâlah digunakan  
untuk seseorang yang tidak mempunyai ayah dan 
anak.2

Penggunaan istilah kalâlah bisa untuk pewaris dan 
ahli waris. Ada pendapat beberapa ahli bahasa tentang 
pewaris yang kalâlah, yaitu: (1) Orang yang tidak 
mempunyai anak dan orang tua. (2) Orang yang tidak 
mempunyai keluarga dan kerabat. (3) Orang yang 
meninggal. (4) Orang yang tidak mempunyai anak, 
orang tua dan saudara.3 Ahli waris yang kalâlah adalah 
saudara seibu dan saudara seayah. Saudara seibu disebut 
dengan kalâlah ibu dan saudara seayah disebut dengan 
kalâlah ayah. 

Al-�abarî menjelaskan bahwa terdapat perbedaan 
terhadap bacaan yûrats. Mayoritas umat Islam membaca 
wa in kâna rajulun yûrats kalâlatan dan sebagian yang 
lain membaca wa in kâna rajulun yûrits kalâlatan. Arti 
kedua bacaan ini tidak berbeda dan tetap memberikan 

1 Ibn Manzhûr, Lisân al-Arab, (Bayrût: Dâr al-Fikr, t.t.), Jilid XV, 
h. 142; Muhammad Rawwâs Qal’ah Jî dan Hâmid Shâdiq Qunaybî, 
Mu’jâm Lughah al-Fuqahâ’, (Bayrût : Dâr al-Nafs, 1998), h. 50; 
Muhammad Yûsuf Mûsâ, Al-Tirkah wa al-Mîrâts fî al-Islâm, (Mesir: 
Dâr al-Kitâb al-´Arabî, 1959), h. 201.

2 Al-Âlûsî al-Baghdâdî, Rûh al-Ma’ânî, (T.tp: Dâr al-Fikr, t.th), h. 
358.

3 Ibn al-´Arabî, Ahkâm al-Qur’ân, (Bayrût: Dâr al-Fikr, 1998), Jilid 
II, h. 448.



137Evra Willya: Konsep Kalâlah  dalam Alquran  

bagian kepada saudara laki-laki atau saudara perempuan 
seibu4 sehingga kalâlah adalah mereka yang mewarisi 
dari orang yang meninggal dengan pengecualian pada 
ibu, bapak dan anak.5

Ibn al-‘Arabî menyatakan bahwa zahir ayat menjelaskan 
kalâlah adalah orang yang tidak mempunyai ayah dan 
anak laki-laki serta meninggalkan saudara. Kalâlah 
adalah nama yang ditetapkan secara bahasa. Diantara 
makna kalâlah yang ditetapkan secara bahasa itu salah 
satunya dipakai untuk pengertian secara syarak. Q.s. al-
Nisâ’[4]: 176 menamakan pewaris dengan kalâlah dan 
menyebutkan bagian-bagian yang akan diterima oleh 
para ahli waris. Ayah dan anak tidak disebutkan dalam 
ayat tersebut. Ibn al-‘Arabî meyakini bahwa inilah yang 
dimaksud oleh Allah dengan kalâlah. Pengertian seperti 
ini menunjukkan bahwa pengertian musytaq (makna-
makna kalâlah yang lain) menghendaki itu seluruhnya 
dan pengertian secara bahasa pun mutlak menghendaki 
yang demikian.6

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa 
pengertian kalâlah secara terminologi mengikuti 
pengertian kalâlah secara etimologi. Ini berarti bahwa 
makna kalâlah diambil dari pengertiannya secara bahasa. 
Oleh karena itu dapat dikatakan bahwa kalâlah adalah 
seseorang yang meninggal dan tidak meninggalkan 
ayah dan anak.

Berbeda dengan pendapat di atas, David S. Powers 
menyatakan bahwa ahli waris yang kalâlah adalah 
menantu perempuan. Menurutnya, akar kata “kâf-lâm-
lâm” muncul pada sejumlah bahasa Semitis selain bahasa 
Arab termasuk bahasa Akkad, Aram, Syiria dan Ibrani. 
Dalam empat bahasa terakhir ini, kata yang cocok 
dengan bahasa Arab kalâlah berfungsi sebagai istilah 
untuk kerabat perempuan. Dalam bahasa Aram, kallatu, 
yang muncul pada sejumlah prasasti hukum berarti 
seorang perempuan muda yang didapat oleh kepala 
sebuah rumah tangga sebagai istri untuk anak laki-laki 
yang hidup di dalam rumah tangga itu, atau ia adalah 
seorang menantu perempuan. Dalam keadaan tertentu 
kata kallatu juga berarti saudari ipar. Sementara dalam 
bahasa Aram dan Syiria ada kata “kallta” dan bahasa 
Ibrani “kallah” yang berarti  menantu perempuan dan 
juga seorang pengantin putri.

Kemiripan antara kata-kata kallatu, kallta serta kallah 
di satu pihak dan kalâlah di pihak lain melahirkan 
kemungkinan yang menarik bahwa istilah Arab “kalâlah” 

4 Abû Ja’far Muhammad ibn Jarîr al-�abarî, Jâmi’ al-Bayân ‘an 
Ta’wîl Ayy al-Qur’ân, (Bairût : Dâr al-Fikr, 1988), Jilid IV, h. 283. 

5 Abû Ja’far Muhammad ibn Jarîr al-�abarî, Jâmi’ al-Bayân ‘an 
Ta’wîl Ayy al-Qur’ân, h. 286. 

6 Ibn al-´Arabî, Ahkâm al-Qur’ân, h. 449. 

yang artinya tidak jelas bagi khalifah ‘Umar sebenarnya 
adalah kosa kata pinjaman dari bahasa Semitis lain. 
Dalam kasus ini, selama masa hidup Rasulullah Saw. 
dan sesudah wafatnya, kata kalâlah mungkin berfungsi 
sebagai istilah untuk kerabat perempuan yang nilai 
semantisnya mencakup satu atau lebih dari konsep 
pengantin perempuan, menantu perempuan dan 
saudari ipar.7

David S. Powers berpendapat bahwa bacaan yûrats 
yang ada pada Q.s. al-Nisâ’[4]: 12 adalah yûrits berarti 
seseorang yang mati dengan tidak meninggalkan orang 
tua dan anak. Ayat ini membicarakan sebuah kasus 
dimana kerabat sedarah terdekat orang yang meninggal 
yang masih hidup menerima bagian yang jumlahnya 
tidak ditentukan.

Kemudian Q.s. al-Nisâ’[4]: 176 dibuka dengan 
menyinggung suatu pertanyaan yang tidak disebutkan 
tentang apa yaitu yastaftûnak yang ditanyakan 
kepada Nabi oleh para sahabatnya. Allah tiba-tiba 
memerintahkan kepada Nabi bagaimana menjawab 
pertanyaan sahabat tersebut dengan qul Allâh yuftîkum 
fî al-kalâlah. Perujukan pertanyaan ini pada kalâlah 
menunjukkan adanya hubungan antara ayat ini dan ayat 
12.8 Berdasarkan hal ini, David S. Powers menyatakan 
bahwa makna Q.s. al-Nisâ’[4]: 12 dan 176 bukanlah tipe 
saudara/saudari yang berubah dari ayat pertama ke ayat 
berikutnya seperti yang umum dipercaya tetapi keadaan 
yang dihadapi oleh saudara/saudari itu yang berubah. 
Ayat pertama memberikan kompensasi kepada saudara/
saudari yang terhapus hak warisnya dengan memberi 
mereka bagian (fardh) kecil warisan, sedangkan ayat 
kedua membenarkan pemberian itu dengan cara 
menunjukkan hak waris saudara/saudari atas warisan. 
Oleh karena itu tidak perlu lagi diadakan pembedaan 
antara saudara/saudari seibu dengan saudara/saudari 
seayah dan sekandung.9

Kalâlah dalam Pandangan Suni

Dalam Alquran ditemukan kata ”walad” sekitar 
tiga puluh tiga kali dalam bentuk mufrad (singular) 
dan sekitar dua puluh tiga kali dalam bentuk 
jamak (plural).10Khusus dalam ayat-ayat waris yang 
menyebutkan hak anak-anak terdapat delapan kali kata 

7 David S. Powers, Studies in Qur’an and Hadith �e Formation of 
�e Islamic Law of Inheritance, (London: University of California Press, 
1979), h. 41. 

8 David S. Powers, Studies in Qur’an and Hadith �e Formation of 
�e Islamic Law of Inheritance, h. 28. 

9 David S. Powers, Studies in Qur’an and Hadith �e Formation of 
�e Islamic Law of Inheritance, h. 44. 

10 Muhammad Fuâd ‘Abd al-Bâqî, Mu’jam Al-Mufahras li Alfâzh 
al-Qur’ân al-Karîm, (T.tp: Dâr al-Fikr, 1981), h. 763-764; Amir 
Syarifuddin, Permasalahan dalam Pelaksanaan Faraid, (Padang: 



138 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

walad dan satu kali kata awlâd. Keseluruhan kata itu 
maknanya adalah anak laki-laki dan anak perempuan. 
Adapun penggunaan kata ibn tidak ada hubungannya 
dengan kewarisan seperti ibn Maryam yang disebutkan 
lebih dari dua puluh tiga kali, ibn sabîl sekitar delapan 
kali dan ibnu Allâh sebanyak dua kali.11 Dan kata 
ibnatun (anak perempuan) secara khusus digunakan 
sebanyak dua kali12 tetapi tidak ada hubungannya 
dengan hak-hak yang diperoleh seperti ibnatu ‘Imrân. 
Penggunaan ibnu sabîl menunjukkan bahwa meskipun 
menurut lahirnya digunakan kata mudzakkar namun 
artinya tetap menjangkau kepada perempuan juga.13

Ulama telah sepakat dalam memahami kata walad 
yang enam kali disebutkan dalam Q.s. al-Nisâ’[4]: 11 
dan 12 serta satu kali kata awlâd adalah anak laki-laki 
dan anak perempuan. Dengan demikian, walad yang 
dapat mengurangi hak ibu dari sepertiga menjadi 
seperenam, hak suami dari seperdua menjadi seperempat 
dan hak istri dari seperempat menjadi seperdelapan 
adalah anak laki-laki dan anak perempuan. Begitu pula 
yang  menetapkan  ayah mendapat seperenam waktu 
tidak ada walad maksudnya adalah anak laki-laki dan 
anak perempuan.

Namun dalam memahami kata walad yang 
disebutkan dua kali dalam ayat 176 ulama tidak 
sepakat. Kata walad disebutkan di sini sehubungan 
dengan persyaratan seseorang pewaris menjadi kalâlah. 
Dalam ayat disebutkan bahwa seorang pewaris disebut 
kalâlah bila tidak meninggalkan walad. Hal ini berarti 
keberadaan walad menyebabkan saudara-saudara tidak 
berhak menerima warisan.

Di kalangan para sahabat terjadi perbedaan pendapat 
tentang kalâlah ini. ‘Umar pernah bertanya kepada 
Rasul mengenai kalâlah. Rasul menjawab: “Cukup 
engkau memahami sendiri akhir Q.s. al-Nisâ’[4]: 176”. 
Sebab turunnya (sabab nuzûl) ayat 176 ini adalah ketika 
Jâbir ibn ‘Abd Allâh mengadukan masalahnya kepada 
Nabi sementara ia tidak mempunyai anak dan orang 
tua lagi.14

Ibn al-‘Arabî menyatakan bahwa ketika ‘Umar 
menanyakan tentang kalâlah kepada Rasul, maka 

IAIN IB Press, 1999), h. 21; Amir Syarifuddin, Pelaksanaan Hukum 
Kewarisan dalam Lingkungan Adat Minangkabau, (Jakarta: Gunung 
Agung, 1984), h. 54. 

11 Muhammad Fuâd ‘Abd al-Bâqî, Mu’jam Al-Mufahras li Alfâzh 
al-Qur’ân al-Karîm, h. 136-137. 

12 Muhammad Fuâd ‘Abd al-Bâqî, Mu’jam Al-Mufahras li Alfâzh 
al-Qur’ân al-Karîm, h. 138. 

13 Amir Syarifuddin, Permasalahan dalam Pelaksanaan Faraid, 
h.21. 

14 Ibn Katsîr, Tafsîr al-Qur’ân al-Azhîm, (Bayrût: Dâr al-Fikr, t.t), 
Jilid II, h. 635 dan Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I’lâm al-Muwaqqi’în ‘an 
Rabb al-‘Âlamîn, (Bayrût: Dâr al-Fikr, 1974), Jilid II, h. 234.                                                                                                  

Rasul menjawab bahwa kalâlah itu cukup dipahami 
dari ayat terakhir surat al-Nisâ’. Mendengar jawaban 
Rasul tersebut ‘Umar menyatakan bahwa “Kalau saya 
berumur panjang maka akan menghukumi kalâlah 
dengan hukum yang dipahami oleh orang yang bisa 
dan tidak bisa membaca Alquran, yaitu bahwa kalâlah 
adalah orang yang tidak punya anak”.15 Di sini terlihat 
‘Umar tidak mempunyai keyakinan yang pasti tentang 
kalâlah, apakah tidak punya anak saja atau juga tidak 
punya ayah. Ketidakyakinan ‘Umar ini terlihat ketika 
pendapatnya berbeda dengan pendapat Abû Bakr yang 
menyatakan bahwa kalâlah adalah orang yang meninggal 
dunia dalam keadaan tidak meninggalkan ayah serta 
anak dan inilah arti kalâlah yang masyhur di kalangan 
orang Arab.16 Rasyîd Ridhâ meriwayatkan tentang 
keraguan ‘Umar ini dalam tafsirnya dan menguatkan 
pendapat mayoritas ulama yang menganggap kalâlah 
sebagai orang yang tidak meninggalkan anak laki-laki 
dan ayah.17

Dari penjelasan di atas dapat diketahui bahwa pada 
awalnya ‘Umar berpendapat kalâlah adalah orang yang 
tidak mempunyai anak berdasarkan Q.s. al-Nisâ’[4]: 
176 tetapi kemudian pendapat ‘Umar dikritik oleh Abû 
Bakr yang memahami kalâlah berdasarkan pemahaman 
yang sudah ada di kalangan orang Arab yaitu anak laki-
laki dan ayah. Kuat dugaan ‘Umar merasa bahwa kalâlah 
adalah orang yang tidak mempunyai anak tetapi masih 
mempunyai orang tua seperti yang ditunjukkan oleh 
zahir Q.s. al-Nisâ’[4]: 176.

Apabila dihubungkan dengan peristiwa yang 
mendahuluinya yaitu orang-orang yang meminta 
penjelasan kepada Nabi tentang maksud kalâlah yang 
ada pada Q.s. al-Nisâ’[4]: 12 dapat diketahui bahwa 
kata kalâlah bukanlah kata yang dipakai secara luas18atau 
dapat  dipahami bahwa orang Arab sama sekali tidak 
mengetahui maksud kalâlah karena kalâlah belum 
pernah terjadi pada waktu itu. Disamping itu dapat 
juga diketahui bahwa orang Arab mengetahui maksud 
kalâlah tetapi pemahaman mereka salah sehingga 
turunlah Q.s. al-Nisâ’[4]:176 untuk menjelaskan 
maksudnya.

Menanggapi pertanyaan ‘Umar kepada Rasul tentang 
kalâlah, al-Jashshâsh berkesimpulan bahwa: (1) Kalâlah 

15 Ibn al-´Arabî, Ahkâm al-Qur’ân, h. 450 dan 653.
16 Abû Bakr al-Jashshâsh, Ahkâm al-Qur’ân, (Bayrût: Dâr al-Fikr, 

t.t), h. 86.
17 Muhammad Rasyîd Ridhâ, Tafsîr al-Qur’ân al-Hakîm al-Syahîr 

bi al-Manâr, (Kairo: Maktabah al-Bakarah, t.t), JIlid IV, h.423; 
Muhammad ´Alî al-Sâyis, Tafsîr Âyât al-Ahkâm,(t.tp: t.p, t.t), Jilid II, 
h. 49; Abû Bakr al-Jashshâsh, Ahkâm al-Qur’ân, h. 86.

18 Amir Syarifuddin, Pelaksanaan Hukum Kewarisan dalam Lin -
kungan Adat Minangkabau, h. 62. 



139Evra Willya: Konsep Kalâlah  dalam Alquran  

tidak boleh dipahami berdasarkan makna etimologi 
semata tetapi perlu adanya kajian lebih mendalam. Kalau 
merupakan istilah yang biasa digunakan tentu ‘Umar 
dapat langsung memahaminya karena ia adalah seorang 
ahli bahasa. (2) Jawaban Rasul tersebut merupakan izin 
kepada sahabat untuk mengijtihadkan lafaz-lafaz yang 
kurang jelas, disamping itu sebagai petunjuk bahwa 
Rasul tidak menjelaskan semua persoalan secara detail. 
(3) Jawaban tidak tegas ini memberikan petunjuk juga 
bahwa kasus kalâlah tidak terjadi pada masa Rasul. 
Pertanyaan ‘Umar tersebut sekedar untuk menambah 
pengetahuan serta pemahaman terhadap maksud ayat 
bukan untuk menyelesaikan suatu kasus.19

Sahabat yang menyatakan bahwa anak perempuan 
termasuk ke dalam pengertian walad adalah Ibn Abbâs 
dan Zubayr. Jika orang yang meninggal meninggalkan 
anak perempuan dan saudara perempuan maka saudara 
perempuan tidak mendapatkan harta warisan karena 
Q.s. al-Nisâ’[4]: 176 menyebutkan bahwa  saudara akan 
mewarisi harta apabila orang yang meninggal tidak 
mempunyai anak. Maka, bukankah anak perempuan 
itu dinamakan juga anak sehingga saudara perempuan 
tidak mendapatkan apa-apa. Berbeda dengan kedua 
sahabat ini, mayoritas ulama berpendapat bahwa 
dalam kasus bersamanya anak perempuan dan saudara 
perempuan maka anak perempuan mendapat seperdua 
sebagai furûdh dan saudara perempuan mendapat 
seperdua sebagai asabat.20 Pendapat ini tidak terlepas 
dari pemahaman mereka yang menyatakan bahwa 
walad itu adalah anak laki-laki saja.

 Rasyîd Ridhâ menjelaskan bahwa penyebab 
terjadinya perbedaan pemahaman tersebut karena 
saudara perempuan tidak mendapat apa-apa jika 
bersama anak laki-laki secara ijmak dan jika bersama 
anak perempuan maka ia mewarisi. Sedangkan yang 
lain berpendapat bahwa anak mencakup anak laki-laki 
dan anak perempuan sehingga saudara perempuan tidak 
mewarisi jika bersama dengan anak perempuan.21 Alasan 
yang dipakai oleh mayoritas ulama dalam menetapkan 
bahwa hanya anak laki-laki saja yang masuk ke dalam 
pengertian walad adalah Hadis Ibn Mas’ûd.22

19 Abû Bakr al-Jashshâsh, Ahkâm al-Qur’ân, h. 88 dan Al Yasa Abu 
Bakar, Ahli Waris  Sepertalian Darah Kajian Perbandingan terhadap 
Penalaran Hazairin dan Penalaran Fikih Mazhab, (Jakarta: INIS, 
1998), h. 46.

20 Ibn Katsîr, Tafsîr al-Qur’ân al-Azhîm, h. 593.
21 Muhammad Rasyîd Ridhâ, Tafsîr al-Qur’ân al-Hakîm al-Syahîr 

bi al-Manâr, h. 109-110.
22 Hadis yang dimaksud adalah: 

 G7FF'  .. XFI  G7FF'  /F.W F'FG  ..' I F.'  /F. 'I /F. ' F?  F&7 GF' GF? Ï' L67  L7JG n' F?
 FG  'F' 'GI '6'  .FF6 /FF F'FG L7JG n' FJF. ?.'I /J?7G F.' F&7G  O?.'.P7G /J?7G F.'  o&'I
 ..XG NF. 'GI  N/F/F'  /FGG.  7/7F' F.' /F.WI G7FF'  F.XF G 7 nFF' L6F 'o 'HPG L6F'  FO/.HG'

)K7'..F' G'I7 ( GGPG ?n' '6G G'/ 'G NJF&7. W  F'FG /J?7G F.' FJF.  G'F?.'G L7JG '.'  F'P. ''G

 Dalam Hadis tersebut dijelaskan bahwa anak 
perempuan mewarisi bersama-sama dengan cucu 
perempuan dari anak laki-laki yang telah meninggal dan 
seorang saudara perempuan. Ibn Mas’ûd menetapkan 
bagian untuk seorang anak perempuan seperdua, 
untuk seorang cucu perempuan seperenam untuk 
menggenapkan dua pertiga dan sisanya untuk saudara 
perempuan.

Disamping Hadis ini, ada lagi Hadis lain yang  
dipakai oleh mayoritas ulama dalam menjelaskan  
bahwa anak yang dimaksud adalah anak laki-laki, yaitu 
Hadis  Jâbir ibn ‘Abd Allâh yang menyatakan bahwa 
istri Sa’ad ibn Rabî’ datang menemui Rasulullah Saw. 
bersama dengan dua orang anak perempuannya. Istri 
Rabî’ ini mengadu kepada Rasul tentang harta suaminya 
yang telah meninggal dunia dan diambil oleh saudara 
laki-laki suaminya. Maka Rasul memberikan kepada 
dua orang anak perempuan Sa’ad tersebut dua pertiga 
bagian, untuk ibu mereka seperdelapan dan sisanya 
untuk  paman.23

Dari Abû Mûsâ Ra. bahwasannya ia ditanya tentang bagian seorang 
anak perempuan, cucu perempuan (melalui anak laki-laki yang telah 
meninggal) dan seorang saudara perempuan. Beliau menjawab: “Untuk 
anak perempuan seperdua, untuk saudara perempuan seperdua. Pergilah 
kepada Ibn Mas’ûd tentu ia pun akan mengikuti aku”. Ketika diajukan 
kepada Ibn Mas’ûd, dia menjawab: “Kalau begitu saya telah keliru dan 
tidak termasuk orang yang dapat petunjuk. Saya akan menyelesaikannya 
berdasarkan keputusan Nabi. Untuk seorang anak perempuan seperdua, 
untuk seorang cucu perempuan seperenam, untuk menggenapkan 
dua pertiga dan sisanya untuk saudara perempuan”. Setelah itu kami  
kembali kepada Abû Mûsâ dan menceritakan penjelasan Ibn Mas’ûd 
tersebut. Abû Mûsâ menjawab: “Jangan tanyai aku selama orang alim 
itu masih ada”. (H.r. al-Bukhârî). 
Lihat Al-Kirmânî, Shahîh al-Bukhârî bi Syarh al-Kirmânî, (Kairo: al-
Bâhiyyah al-Mishriyyah, 1937), Jilid 23, h. 162; Ibn Hajar al-‘Asqalânî, 
Fath al-Bârî, (T.tp, Al-Maktabah al-Salafiyyah, t.t), Jilid 12, h. 17. 
Hadis ini juga terdapat dalam  Sunan Abû Dâwud, Bab Faraid, Hadis 
No.4; Sunan al-Tirmîdzî, Bab Faraid, Hadis No.4; Sunan Ibn Mâjah, 
Bab Faraid, Hadis No.6; Sunan al-Dârimî, Bab Faraid, Hadis No.7; 
Wensinck AJ, Mu’jâm al-Mufahras li Alfâzh al-Hadîts, (Leiden: EJ Brill, 
1967), Jilid 3, h. 515.

23 Hadis yang dimaksud adalah:
  .F'FG G 7  Ï' FJ77 O' /?7 FG  'GHP.F.'.  ?P.7F' F.' /?7  /''7G' .''.  F'F Ï' /.? F. 7.'. F?
 GFG 'GG 'G 6.' 'GHG? F'I  '/PH6 //' GJO G?G  'G J.' F.F  ?P.7F' F. /?7 '.F.'  F'.'G Ï' FJ77 'O
  Ï' FJ77  /?.G    /'�G' /O'  .F6FG GF6 O Ï' L6FO  F'F F'G  'GGI W'  F'H/GF. WI  W'G 'GG ?/O

)/I'/ J.'  G'I7( GF JHG  NF. 'GI  FG/F' 'GHG'  7?'I N/F/F' /?7 oF.' 7?' F'FG  'GHG? O'
Jâbir ibn ‘Abd Allâh mengatakan bahwa istri Sa’ad ibn Rabî beserta 
dua orang anak perempuannya datang kepada  Rasul. Ia berkata: 
“Ya  Rasul, ini dua orang anak  perempuan Sa’ad, ayahnya telah mati 
syahid dalam perang Uhud dan paman mereka telah mengambil 
semua hartanya tanpa ada yang tersisa. Keduanya tidak akan menikah 
sekiranya tidak mempunyai harta”. Rasul menjawab: “Allah akan 
memberikan keputusan”. Lalu turun ayat kewarisan. Rasul memanggil 
paman  kedua anak tersebut dan berkata: “Berikan kepada kedua orang 
anak perempuan Sa’ad itu dua pertiga, untuk ibu mereka seperdelapan 
dan sisanya untukmu”. (H.r. Abû Dâwud). 
Lihat Abû Dâwud, Sunan Abû Dâwud, (Kairo: Mushtafhâ al-Bâb, 
1952), h. 109. Menurut Ibn  Katsîr, dalam Hadis ini terdapat nama 
‘Abd Allâh ibn Muhammad ibn Aqîl yang tidak diketahui keadaannya 
dan tidak ada riwayat apa pun tentang kualitas pribadinya. Nama ini



140 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Alasan selanjutnya adalah karena nasab anak ditarik 
melalui garis laki-laki, sebagaimana yang  terdapat 
dalam sebuah syair Arab: 

24/?'. W' F'.7F' ''F.'  FG JF.  'F. 'F.I 'F&'F.' JF. 'FJF.
Keturunan kita adalah anak laki-laki dan anak 
perempuan dari anak laki-laki kita, sedangkan anak dari 
anak perempuan adalah keturunan dari laki-laki lain.

Dari pemahaman mayoritas ulama tentang pengertian 
walad terlihat bahwa walad itu  hanya untuk anak laki-
laki saja serta keturunan dari anak laki-laki tersebut. 
Anak perempuan serta keturunannya tidak termasuk 
ke dalam pengertian walad. Pembatasan pewarisan 
hanya pada keturunan melalui garis laki-laki adalah 
aturan tentang nasab sedangkan keturunan dari anak 
perempuan dimasukkan ke dalam kelompok dzawî al-
arhâm.

Pandangan mayoritas Ulama Suni yang memasukkan 
keturunan dari anak perempuan sebagai dzawî al-arhâm, 
menurut Hazairin, tidak dapat dilepaskan dari pengaruh 
kultur Arab yang patrilineal25 dan para pemikir Muslim 
klasik hidup dalam sosio kultural patrilineal.26 

Oleh karena itu, Amir Syarifuddin melihat ada 
dua hal yang menyebabkan Ulama Suni mengartikan 
walad dengan anak laki-laki saja, yaitu: (1) Penggunaan 
secara urf dari kata walad. Dalam adat berbahasa Arab, 
walad diartikan dengan anak laki-laki saja. Mereka 
terpengaruh oleh adat jahiliyah dalam penggunaan kata 
sehingga terdorong untuk mengartikan kata walad tidak 
menurut umumnya. (2) Terpengaruh oleh Hadis Nabi 
yang disampaikan oleh Ibn Mas’ûd tentang pembagian 
waris untuk kasus anak perempuan, cucu perempuan 
dan saudara perempuan.27

hanya dikenal melalui Hadis yang diriwayatkannya. Ibn Katsîr, Tafsîr 
al-Qur’ân al-Azhîm, h. 212. Hadis ini juga terdapat dalam  Sunan al-
Tirmîdzî, Bab Faraid, Hadis No.3 dan Musnad Ahmad ibn Hanbal, 
Bab Faraid, Jilid 3, h. 252. Wensinck AJ, Mu’jâm al-Mufahras li Alfâzh 
al-Hadîts, Jilid 6, h. 552. 

24  Muhammad Rasyîd Ridhâ, Tafsîr al-Qur’ân al-Hakîm al-Syahîr 
bi al-Manâr, Jilid 4, h. 405.

25 Menurut Hazairin , masyarakat Arab, baik  suku Quraisy maupun 
suku-suku Badui, menarik garis keturunan semata-mata melalui 
penghubung laki-laki sehingga menimbulkan ‘ushbah-‘ushbah, bani-
bani dan sebagainya dimana semuanya bersifat klan yang berdasarkan 
garis keturunan patrilineal. Dalam hubungan itu umumnya perkawinan  
orang Arab adalah eksogami, artinya dilarang mengawini anggota se-
bani atau se-‘ushbah walaupun di beberapa tempat sewaktu turunnya 
Alquran telah dijumpai pula kemungkinan endogamy di tanah Arab 
sebagai pengecualian, seperti perkawinan endogamy antara orang tua 
(Nabi) Muhammad, antara (Nabi) Muhammad dengan Khadijah 
dan sebagainya. Hazairin, Hendak Kemana Hukum Islam, (Jakarta: 
Tintamas, 1976), h. 11-12. 

26 A. Sukris Sarmadi, Transendensi Keadilan Hukum Waris Islam 
Transformatif, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1997), h. 4.

27 Amir Syarifuddin, Permasalahan dalam Pelaksanaan Faraid, h. 
22.

Persoalan selanjutnya adalah dimasukkannya ayah 
ke dalam pengertian kalâlah. Dalam penjelasan kata 
kalâlah yang terdapat pada Q.s. al-Nisâ’[4]: 176 
tidak disebutkan ayah, tetapi tampaknya Ulama Suni 
memahami pengertian ayah dari pengembangan 
pengertian anak karena dekatnya kata walad dengan 
wâlid.28 Sulit menemukan argumen rasional yang 
digunakan oleh mufasir dan mayoritas ulama untuk 
memasukkan kata-kata wâlid atau ayah. Dalam hal ini 
kelihatannya mayoritas ulama pada waktu menghadapi 
ayat kalâlah yang zahirnya menjelaskan seseorang yang 
tidak meninggalkan anak memahaminya menjadi 
seorang yang tidak meninggalkan anak laki-laki dan 
ayah, karena sebelumnya mereka telah  mempunyai 
konsep tentang arti kalâlah itu sendiri. Karena sulit 
menemukan argumentasi yang tepat kelihatannya 
mereka berbelit-belit dalam menjelaskan arti kalâlah 
secara  etimologi  dan ‘urf  serta menyimpulkan bahwa 
arti syarak mengikuti pada arti etimologi.29

Dari penjelasan di atas dapat diketahui bahwa kalâlah  
dalam pandangan Suni adalah orang yang meninggal 
dan tidak meninggalkan anak laki-laki serta ayah. 
Konsekuensinya adalah apabila seseorang meninggal 
dalam keadaan kalâlah maka saudara akan mendapat 
warisan meskipun anak perempuan ada. Karena 
menurut mayoritas Ulama Suni, anak perempuan tidak 
mempengaruhi atau menghijab  saudara dalam keadaan 
pewaris kalâlah. 

Kalâlah dalam Pandangan Syiah Imâmiyyah

Sebelum membahas lebih lanjut kalâlah dalam 
pandangan Syiah Imâmiyyah, terlebih dahulu akan 
dikemukakan sistem kewarisan mereka. 

Menurut al-�ûsî ada dua bentuk kewarisan yaitu 
khâsh (khusus) dan ‘âm (umum). Bentuk ‘âm terjadi 
apabila seseorang meninggal tidak mempunyai ahli 
waris maka harta warisannya diserahkan ke Bayt al-
Mâl dan yang mewarisinya adalah seluruh umat Islam. 
Sedangkan kewarisan dalam bentuk khâsh terbagi pada 
dua yaitu nasab dan sebab. Kewarisan karena  nasab  
terdiri  atas dzû al-furûdh dan dzû al-qarâbah, sedangkan 
kewarisan karena sebab terjadi karena perkawinan dan  
memerdekakan budak.30

Ahli waris karena hubungan nasab adalah para 

28 Amir Syarifuddin, Pelaksanaan Hukum Kewarisan dalam 
Lingkungan Adat Minangkabau, (Jakarta: Gunung Agung, 1984), h. 
61.

29 Amir Syarifuddin, Permasalahan dalam Pelaksanaan Faraid, h. 
24.

30 Abû Ja’far Muhammad Husayn ibn ‘Alî al-�ûsî, Al-Mabsûth fî 
Fiqh al-Imâmiyyah, (Taheran: Maktabah al-Murtadhawiyyah, t.t.), h. 
69.



141Evra Willya: Konsep Kalâlah  dalam Alquran  

kerabat. Kekerabatan terjadi karena adanya hubungan 
yang sah antara dua orang, baik keduanya berada dalam 
satu jalur hubungan seperti ayah ke atas atau anak ke 
bawah, maupun pada jalur yang memunculkan orang 
ketiga, yaitu saudara-saudara, paman dari pihak ayah 
dan paman dari pihak ibu.31

Para ahli waris karena hubungan nasab ini ada yang 
memperoleh harta warisan melalui dzû al-furûdh 32dan 
yang melalui dzû al-qarâbah.33Syiah tidak memakai 
istilah asabat tetapi mereka menggunakan istilah dzû al-
qarâbah terhadap ahli waris  yang mengambil sisa harta. 
Sebagaimana satu orang anak laki-laki mengambil 
seluruh harta warisan maka anak perempuan dan saudara 
perempuan yang sendirian pun juga mempunyai hak 
yang sama dengan mengambil seluruh harta.34

Sistem kewarisan Syiah Imâmiyyah tidak 
membedakan antara anak perempuan dan anak laki-
laki kecuali dalam hal-hal yang telah ditentukan oleh 
Alquran. Pendapat mereka ini berpengaruh terhadap 
pengertian kalâlah. Kalâlah adalah seseorang yang 
meninggal dunia dan tidak meninggalkan orang tua 
serta anak.35 Syiah Imâmiyyah mengartikan walad 
dalam Q.s. al-Nisâ’[4]: 176 dengan anak laki-laki dan 
anak perempuan karena lafaz walad  bersumber dari al-
wilâdah yang pengertiannya mencakup anak laki-laki 
dan anak perempuan. Tidak ada perbedaan antara anak 
laki-laki dan anak perempuan dalam memperoleh hak 
untuk mewarisi harta. Cucu, baik yang berasal dari anak 

31 Muhammad Jawâd Mughniyyah, Al-Ahwâl al-Syakhshiyyah, 
(Bayrût: Dâr al-Ilmi, t.t), h. 214.

32 Kelompok ahli waris dzû al-furûdh adalah kelompok ahli waris 
yang bagian warisannya telah pasti. Mereka ini menerima bagian 
sebagaimana yang telah ditetapkan oleh Alquran, yaitu: (1) Seperdua, 
apabila ahli warisnya seorang anak perempuan, seorang saudara 
perempuan dan suami apabila tidak ada anak. (2) Seperempat, apabila 
ahli warisnya suami ketika ada anak atau istri ketika tidak ada anak. 
(3) Seperdelapan, apabila ahli warisnya istri ketika ada anak. (4) Dua 
pertiga,  apabila ahli warisnya dua orang saudara perempuan kandung 
atau dua orang anak perempuan atau lebih. (5) Sepertiga, apabila ahli 
warisnya ibu ketika tidak ada anak laki-laki dari mayit atau ketika 
tidak ada saudara si mayit yang menghalanginya menerima bagian 
lebih dari seperenam. (6) Seperenam, apabila ahli warisnya kedua 
orang tua apabila ada anak atau ibu mewarisi bersama saudara-saudara 
atau seorang saudara laki-laki atau saudara perempuan seibu. Lihat 
Muhammad Jawâd Mughniyyah, Fiqh  al-Imâm  Ja’far al-Shâdiq, (Iran: 
Dâr al-I’tishâm, 1999), Jilid 6, h.197.

33 Sedangkan dzû al-qarâbah adalah kelompok ahli waris yang 
memperoleh sisa harta setelah dibagikan kepada ahli waris dzû al-
furûdh. Mereka adalah anak laki-laki atau perempuan, ayah apabila 
tidak ada anak, saudara kandung atau seayah yang terdiri atas saudara 
laki-laki atau perempuan atau laki-laki saja. Abû Ja’far Muhammad 
Husayn ibn ‘Alî al-�ûsî, Al-Mabsûth fî Fiqh al-Imâmiyyah, h. 16.

34 Muhammad Jawâd Mughniyyah, Fiqih Lima Mazhab,  
diterjemahkan oleh Masykur, (Jakarta: Lentera Basritama, 2000), h. 
555. 

35 Muhammad Husayn al-�abâ’thabâ’i, Al-Mîzân fî Tafsîr al-
Qur’ân, (Bayrût: Muassasah al-Â’lamî, t.t.),  Jilid 4, h. 227. 

laki-laki maupun anak perempuan, termasuk ke dalam 
pengertian walad. Dengan demikian, dalam perluasan 
pengertian makna walad kepada cucu harus dipahami 
sebagai cucu yang berasal dari anak laki-laki dan anak 
perempuan.36

Cucu, baik pancar dari anak laki-laki maupun pancar 
anak perempuan, mendapatkan warisan apabila pewaris 
tidak mempunyai anak. Cucu mendapat bagian sebesar 
bagian orang yang mereka gantikan yaitu bagian cucu 
dari pancar anak laki-laki mendapat bagian dua kali 
dari bagian yang diperoleh cucu dari pancar anak 
perempuan. Tidak ada seorang pun di antara cucu yang 
berhak mewarisi bila terdapat salah seorang diantara 
anak laki-laki atau anak perempuan. Oleh karena itu, 
jika orang yang meninggal meninggalkan seorang anak 
perempuan dan cucu laki-laki dari anak perempuan 
maka seluruh harta untuk anak perempuan dan cucu 
tidak mendapat apa-apa.

Apabila ahli waris terdiri atas cucu laki-laki pancar 
anak laki-laki dan cucu perempuan pancar dari anak 
perempuan maka bagian cucu laki-laki pancar anak 
laki-laki adalah dua pertiga, sedangkan bagian cucu 
perempuan pancar anak perempuan mendapat sepertiga. 
Hal ini dapat dipahami karena cucu menempati 
kedudukan orang tua mereka masing-masing. Mereka 
juga dapat menghijab ahli waris pada tingkatan kedua 
dan ahli waris pada tingkatan ketiga.

Pengertian walad menurut ulama Syiah Imâmiyyah 
adalah anak laki-laki dan anak perempuan serta 
keturunan keduanya. Argumentasi yang diajukan oleh 
Ulama Syiah Imâmiyyah adalah lafaz walad merupakan 
musytaq (bersumber) dari al-wilâdah yang pengertiannya 
mencakup anak laki-laki dan anak perempuan. Alquran 
sendiri telah memakai lafaz tersebut untuk anak laki-
laki dan anak perempuan, yaitu: 

NP/FW' >/ F/G 7G6FF GG/WI' O Ï' GGP7JO
Allah telah mewasiatkan terhadap anak-anakmu bahwa 
seorang anak laki-laki mendapat dua bagian anak 
perempuan. (Q.s. al-Nisâ’[4]: 11)

./FI FG 6..O F' Ï F'G'G
Allah tidak mempunyai anak (laki-laki dan perempuan) 
(Q.s. Maryam [19] : 35)

L/F' I 7G6 FG GG'FFF. 'F' 7'FF' 'HO'O
Hai manusia, sesungguhnya Kami telah menjadikan 
kamu semua dari seorang laki-laki dan perempuan. (Q.s. 

36 Abû Ja’far Muhammad Husayn ibn ‘Alî al-�ûsî, Al-Mabsûth 
fî Fiqh al-Imâmiyyah, h. 69 dan Abû ‘Alî  al-Fadh ibn al-Hasan al-
�abrâsî, Majma’ al-Bayân fî Tafsîr al-Qur’ân, (Bayrût: Dâr al-Fikr, 
1986), Jilid 3, h. 229.



142 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

al-Hujurât [49]: 13) 

Dari ayat-ayat ini dapat dipahami bahwa walad itu 
mencakup anak laki-laki dan anak perempuan dan arti 
ini harus dipergunakan keduanya. Jika anak laki-laki 
menghalangi saudara laki-laki maka seharusnya anak 
perempuan juga menghalangi saudara laki-laki.37

Syiah Imâmiyyah menolak Hadis tentang asabat 
karena Hadis tersebut tidak sahih. Hadis yang dimaksud 
adalah: 

 6&7GF' 'JFo' G 7 Ï' FJ77 F'F :F'F 7'.? F.' F?
38)GF7G G'I7( 7G6 F.7 OIS JHG NF. 'GG 'HFG'.

Dari Ibn ‘Abbâs ia berkata, Rasulullah Saw. bersabda: 
“Berikan bagian farâidh (warisan) kepada yang berhak, 
dan sisanya untuk kerabat laki-laki yang terdekat. (H.r. 

Muslim)

Hadis Ibn ‘Abbâs ini diriwayatkan oleh �âwûs dan 
Syiah Imâmiyyah menganggap Hadis �âwûs tidak 
kuat dan menolak penisbatannya kepada Nabi Saw. 
karena �âwûs adalah orang yang daif (lemah)39

Hadis ini dipakai oleh mayoritas Ulama Suni dalam 
menetapkan anak perempuan menjadi asabat ketika 
bersama dengan saudara laki-laki. Anak perempuan 
mendapat seperdua dan sisanya diberikan kepada 
saudara laki-laki. Demikian pula halnya jika orang yang 
meninggal itu tidak mempunyai anak tetapi mempunyai 
seorang saudara perempuan tanpa saudara laki-laki dan 
mempunyai seorang paman maka saudara perempuan 
mengambil bagian seperdua sebagai furûdh sedangkan 
seperdua lagi diberikan kepada paman, karena paman 
adalah orang yang paling dekat hubungannya dengan 
mayat sesudah saudara perempuan. Sedangkan menurut 
Syiah, saudara laki-laki dan paman tidak mendapat 
warisan.40

 Ketentuan seperti ini terjadi apabila mayat 
meninggalkan seorang anak perempuan atau lebih 
tetapi tidak mempunyai anak laki-laki atau bahkan 
tidak mempunyai anak seorang pun, baik laki-laki 
maupun perempuan, tetapi mempunyai seorang 
saudara perempuan atau lebih serta tidak mempunyai 
saudara laki-laki namun mempunyai seorang paman 
(saudara ayah). Mayoritas Ulama Suni menempatkan 
saudara laki-laki mayat sebagai penerima warisan 

37 Muhammad Jawâd Mughniyyah, Al-Ahwâl al-Syakhshiyyah, h. 
233. 

38 Hadis ini juga terdapat dalam Shahîh al-Bukhârî, Bab Faraid, 
Hadis No. 5, 7, 9 dan 15;  Sunan al-Tirmîdzî, Bab Faraid, Hadis No. 8 
dan Sunan al-Dârimî, Bab Faraid, Hadis No.28.

39 Muhammad Jawâd Mughniyyah, Fiqh  al-Imâm  Ja’far al-Shâdiq, 
h. 203. 

40 Muhammad Jawâd Mughniyyah, Al-Ahwâl al-Syakhshiyyah, h. 
233.

bersama-sama dengan seorang anak perempuan atau 
lebih. Jika bersama anak perempuan maka saudara 
laki-laki mengambil bagian setengah, sedangkan bila 
bersama dengan dua orang anak perempuan atau 
lebih maka ia mendapat sepertiga. Ini  diberlakukan 
pula kepada paman yang menyertai seorang saudara 
perempuan atau beberapa orang saudara perempuan. 
Syiah Imâmiyyah menyatakan bahwa asabat seperti ini 
tidak benar. Bagian yang tersisa sesudah diambil secara 
furûdh wajib diserahkan kepada pemilik bagian furûdh 
yang terdekat dengan orang yang meninggal. Dengan 
demikian, seluruh harta diberikan kepada seorang anak 
perempuan atau beberapa orang anak perempuan, 
sedangkan saudara laki-laki mayit tidak mendapat sama 
sekali. Begitu juga halnya dengan saudara perempuan 
dan paman, seluruh harta diberikan kepada saudara 
perempuan sehingga paman tidak mendapat bagian dari 
harta warisan karena saudara perempuan lebih dekat 
hubungan kekerabatannya dengan mayit dibandingkan 
paman.41

Dalam menolak adanya asabat, disamping Hadis Ibn 
‘Abbâs tersebut, mereka juga berargumen dengan Q.s 
al-Nisâ’[4]: 7:

 ''7FFFI  FJ.7FS'  I   F'/F'JF'  G7.  'G  .P7F  F'.7FF
 7/G I' GFG FF 'G  FJ.7FS'I  F'/F'JF' G7. 'G .P7F

 '6I7GG '.P7F
Bagi laki-laki ada bagian dari harta peninggalan ibu-
bapaknya dan kerabatnya dan bagi perempuan ada 
bagian pula dari harta peninggalan ibu-bapak dan 
kerabatnya baik sedikit maupun banyak sebagai bagian 
yang telah ditetapkan. (Q.s al-Nisâ’[4]: 7)

Ayat ini menunjukkan adanya persamaan hak antara 
laki-laki dan perempuan dalam hal mendapatkan harta 
warisan karena ayat dengan jelas menyatakan laki-
laki dan perempuan sama-sama mendapat bagian. 
Kalau ditetapkan adanya asabat berarti membedakan 
kedudukan antara laki-laki dan perempuan.

Dari penjelasan di atas terlihat bahwa Syiah 
Imâmiyyah mempergunakan makna kebahasaan 
dalam memahami walad sebagai anak laki-laki dan 
anak perempuan sehingga dalam perluasan pengertian 
walad kepada cucu mereka memahaminya sebagai cucu 
yang berasal dari anak perempuan dan anak laki-laki. 
Penafsiran ini didasarkan pada ayat-ayat yang banyak 
mempergunakan walad untuk anak laki-laki dan anak 
perempuan.

Kultur Irak yang menjadi tempat timbulnya Syiah 
juga mempengaruhi dalam penerapan hukum mereka, 

41 Muhammad Jawâd Mughniyyah, Al-Ahwâl al-Syakhshiyyah, h. 
233.



143Evra Willya: Konsep Kalâlah  dalam Alquran  

karena Irak merupakan tempat pertemuan peradaban-
peradaban kuno. Di sana terdapat pelbagai pengetahuan 
Persia dan Kaldan serta sisa-sisa peradaban kedua bangsa 
itu. Filsafat Yunani dan pemikiran Hindu pun masuk ke 
Irak. Pelbagai peradaban dan pemikiran itu bercampur 
di Irak sehingga menjadikan Irak tempat tumbuhnya 
pelbagai golongan dalam Islam, khususnya yang 
berhubungan dengan filsafat. Itulah sebabnya Syiah 
banyak dipengaruhi oleh pemikiran filosofis yang telah 
beradaptasi dengan alam pikiran Irak. Lebih dari itu, 
Irak merupakan tempat tumbuhnya pelbagai pengkajian 
ilmiah serta penduduknya memiliki kecerdasan dan 
kemampuan penguasaan ilmu pengetahuan. Abû 
Zahrah berpendapat bahwa Syiah telah dipengaruhi 
oleh pemikiran-pemikiran bangsa Persia dalam masalah 
kerajaan dan pewarisan. Kesamaan antara pemikiran 
mazhab mereka dan undang-undang kerajaan Persia 
sangat jelas. Kebanyakan penduduk Persia sampai 
sekarang adalah penganut Syiah dan penganut Syiah 
generasi pertama berasal dari Persia.42Oleh karena itu 
dapat diketahui bahwa Irak dengan ibu kotanya Baghdad 
sebagai basis Syiah Imâmiyyah juga sebagai pusat 
kebudayaan dan peradaban yang banyak dikunjungi 
oleh bangsa lain yang pempunyai kebudayaan dan 
peradaban berbeda sehingga menyebabkan Irak menjadi 
negara yang heterogen dan boleh jadi dalam menetapkan 
hak waris mereka memandang  bahwa anak perempuan 
memiliki hak yang sama dengan anak laki-laki.

Sesuai dengan  pemahaman Syiah tentang kalâlah 
yaitu orang yang tidak mempunyai anak laki-laki dan 
anak perempuan serta orang tua maka orang tua yang 
dimaksud di sini adalah ayah dan ibu sehingga saudara 
tidak berhak mewarisi selama ada keturunan walaupun 
anak perempuan atau orang tua walaupun ibu. Allah 
telah menjelaskan dalam Q.s al-Nisâ’[4] bahwa kalâlah 
adalah orang yang tidak mempunyai walad (anak laki-
laki dan anak perempuan). Dimasukkannya wâlid 
ke dalam pengertian kalâlah karena memandang 
hubungan langsung (tidak ada perantara) antara anak, 
orang tua dan si mayat. Berhubung anak dan orang tua 
mempunyai kedekatan yang sama maka orang tua diberi 
hak menghijab  kerabat garis sisi sebagaimana anak.

Penutup

Persoalan kalâlah berasal dari perbedaan ulama 
tentang pengertian walad yang terdapat dalam Q.s 
al-Nisâ’[4]: 176. Dari kajian komprehensif tentang 
kalâlah menurut Suni dan Syiah Imâmiyyah maka 
diperoleh kesimpulan bahwa mayoritas Ulama Suni 

42 Muhammad Jawâd Mughniyyah, Al-Ahwâl al-Syakhshiyyah, h. 
35. 

berpendapat bahwa walad yang terdapat pada Q.s al-
Nisâ’[4]: 176 adalah anak laki-laki saja. Pemahaman 
ini dilatarbelakangi oleh pengertian yang sudah biasa 
dipahami oleh orang arab bahwa walad itu adalah anak 
laki-laki. Pemahaman ini didukung lagi oleh Hadis-
Hadis yang menjelaskan tentang asabat (saudara laki-
laki dan saudara perempuan mewarisi ketika bersama-
sama dengan anak perempuan) terutama sekali Hadis 
Ibn Mas’ûd. Q.s al-Nisâ’[4]: 176 menurut mereka belum 
jelas sehingga diperlukan Hadis yang akan menjelaskan 
apa yang dimaksud dengan kalâlah.

Sedangkan Syiah Imâmiyyah berpendapat bahwa 
Q.s al-Nisâ’[4]: 176 sudah cukup untuk menjelaskan 
arti kalâlah. Pemahaman walad  yang terdapat dalam 
ayat ini adalah anak laki-laki dan anak perempuan serta 
keturunan dari keduanya. Setiap anak mempunyai  
kedudukan yang sama dalam kewarisan kecuali dalam 
hal-hal yang sudah dijelaskan secara tegas dalam 
Alquran. []

Pustaka Acuan

‘Abd al-Bâqî, Muhammad Fuâd, Mu’jam Al-Mufahras li 
Alfâzh al-Qur’ân al-Karîm, T.tp: Dâr al-Fikr, 1981. 

‘Asqalânî, al-, Ibn Hajar, Fath al-Bârî, T.tp, Al-Maktabah 
al-Salafiyyah, t.t. 

Abu Bakar, Al Yasa, Ahli Waris  Sepertalian Darah 
Kajian Perbandingan terhadap Penalaran Hazairin 
dan Penalaran Fikih Mazhab, Jakarta: INIS, 1998.

Abû Dâwud, Sunan Abû Dâwud, Kairo: Mustafhâ al-
Bâb, 1952. 

Baghdâdî, al-, Al-Âlûsî, Rûh al-Ma’ânî, T.tp: Dâr al-
Fikr, t.t.

Hazairin, Hendak Kemana Hukum Islam, Jakarta: 
Tintamas, 1976. 

Ibn al-´Arabî, Ahkâm al-Qur’ân, Bayrût: Dâr al-Fikr, 
1998.

Ibn Katsîr, Tafsîr al-Qur’ân al-Azhîm, Bayrût: Dâr al-
Fikr, t.t. 

Ibn Manzhûr, Lisân al-Arab, Bayrût: Dâr al-Fikr, t.t. 
Jashshâsh, al-, Abû Bakr, Ahkâm al-Qur’ân, Bayrût: Dâr 

al-Fikr, t.t.
Jawziyyah, al-, Ibn Qayyim, I’lâm al-Muwaqqi’în ‘an 

Rabb al-‘Âlamîn, Bayrût: Dâr al-Fikr, 1974.                                                                                                  
Kirmânî, al-, Shahîh al-Bukhârî bi Syarh al-Kirmânî, 

Kairo: al-Bâhiyyah al-Mishriyyah, 1937. 
Mughniyyah, Muhammad Jawâd, Al-Ahwâl al-

Syakhshiyyah, Bayrût: Dâr al-Ilmi, t.t.
----------------, Fiqh  al-Imâm  Ja’far al-Shâdiq, Iran: Dâr 

al-I’tishâm, 1999.
----------------, Fiqih Lima Mazhab,  diterjemahkan oleh 

Masykur, Jakarta: Lentera Basritama, 2000. 



144 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Mûsâ, Muhammad Yûsuf, Al-Tirkah wa al-Mîrâts fî al-
Islâm, Mesir: Dâr al-Kitâb al-´Arabî, 1959.

Powers, David S., Studies in Qur’an and Hadith �e 
Formation of �e Islamic Law of Inheritance, London: 
University of California Press, 1979. 

Qal’ah Jî, Muhammad Rawwâs dan Hâmid Shâdiq 
Qunaybî, Mu’jâm Lughah al-Fuqahâ’, Bayrût : Dâr 
al-Nafs, 1998. 

Ridhâ, Muhammad Rasyîd, Tafsîr al-Qur’ân al-Hakîm 
al-Syahîr bi al-Manâr, Kairo: Maktabah al-Bakarah, 
t.t. 

Sarmadi, A. Sukris, Transendensi Keadilan Hukum 
Waris Islam Transformatif, Jakarta: PT RajaGrafindo 
Persada, 1997.

Sâyis, al-, Muhammad ´Alî, Tafsîr Âyât al-Ahkâm,t.tp: 
t.p, t.t. 

Syarifuddin, Amir, Pelaksanaan Hukum Kewarisan 
dalam Lingkungan Adat Minangkabau, Jakarta: 

Gunung Agung, 1984.
---------------, Pelaksanaan Hukum Kewarisan dalam 

Lingkungan Adat Minangkabau, Jakarta: Gunung 
Agung, 1984.

---------------, Amir, Permasalahan dalam Pelaksanaan 
Faraid, Padang: IAIN IB Press, 1999. 

�abâ’thabâ’i, al-, Muhammad Husayn, Al-Mîzân fî 
Tafsîr al-Qur’ân, Bayrût: Muassasah al-Â’lamî, t.t. 

�abarî, al-, Abû Ja’far Muhammad ibn Jarîr, Jâmi’ al-
Bayân ‘an Ta’wîl Ayy al-Qur’ân, Bairût : Dâr al-Fikr, 
1988. 

�abrâsî, al-, Abû ‘Alî  al-Fadh ibn al-Hasan, Majma’ al-
Bayân fî Tafsîr al-Qur’ân, Bayrût: Dâr al-Fikr, 1986.

�ûsî, al-, Abû Ja’far Muhammad Husayn ibn ‘Alî, Al-
Mabsûth fî Fiqh al-Imâmiyyah, Teheran: Maktabah 
al-Murtadhawiyyah, t.t.

Wensinck AJ, Mu’jâm al-Mufahras li Alfâzh al-Hadîts, 
Leiden: EJ Brill, 1967.


