TRADISI DAN REFORMASI PENDIDIKAN
DAN PENYEBARAN DAKWAH ISLAM DI SELATAN THAI

Abdullah Uma
Asst.Prof. Dr.(Lecturer Master of Political Science (Government)

Faculty of Liberal Arts and Social Science Fatoni University

Abstrak
Keywords: This article aims to study the educational refinement of Islamic
Tradition, propaganda education led by Sheikh Professor Doctor Ismail Lutfi
Educational Japakia in South Thailand. It has several methods for spreading it.
Reform and the What is important is his efforts to teach As-Sunah related approaches.
spread of Islamic This article turns out that in preparing and refining the education and
da'wah in the South dissemination of Islamic preaching in South Thailand, Sheikh
of Thailandl Professor of Medicine Ismail Lutfi Japakia is trying to use a variety of

methods, but popular ones include 'teaching through the Council’,
"lectures’, 'writing works', 'held a seminar', and so on. Manhaj in his
dissemination is based on the Qur'an and Al-Hadith as the main
principles in modern science. In conclusion, modern science based on
the As-Sunnah and the Qur'an is at the core of the reform of Islamic
teachings.

Pendahuluan

Ada banyak kajian tentang pendidikan Islam di selatan Thai. Kajian tersebut
kebanyakannya menunjukan keadaan yang tidak berkaitan tentang bagaimana sekolah Islam
dipandang oleh pihak kerajaan dan dipandang oleh masyarakat Islam Melayu. Pada
pandangan yang sempit pihak kerajaan, beberapa hipotesis menunjukan bahawa fahamannya
terhadap sekolah-sekolah Islam di selatan Thai itu sebagai badan yang menyokong pihak-
pihak pemisah berbentuk adap Melayu. Sistem pendidikan, mengutamakan agama sebagai
skim mutlak, berperanan mengatasi akademik dan latihan vokasional. Skim tersebut
(pendangan oleh pihak kerajaan) tidak ada persiapan untuk menjadikan pelajar sebagai
pembantu yang berguna dalam masyarakat Thai modern. Pandangan inilah menjadi ruang
perselihan antara identiti pihak kerajaan Thai dan identiti pihak orang Melayu. Mengikut
fahaman kerajaan Thai, sekolah-sekolah pendidikan agama adalah pusat yang mendidik
angakatan-angkatan jenama radikal Islam yang berhak untuk melawan atau menentang pihak
kerajaan Thai.

Sebaliknya, pandangan masyarakat Melayu Muslim tempatan pula, pendidikan Islam

sebagai pusat identiti Melayu Muslim berasal dari tamadun bertuturkata yang asing dan bebas



sebagai ‘kingdom of Patani’. Mengikut rakyat tempatan, pendidikan Islam disebarkan di
kelangan institusi-institusi pondok dan sekolah-sekolah agama tradisi Islam itu diwarisi
sebagai institusi kunci yang menyerapi di dalam jiwa masyarakat Melayu, dan mengutamakan
bahasa Melayu sebagai bahasa Islam.

Walaupun demikian, perselisihan persepsi tersebut, tendensi perspektif kedua-dua
pihak itu menunjukan jelas bahawa masyarakat Muslim dan pendidikan Islam sebagai identiti
monolithic. Untuk melaksanakannya itu, kesusasteraan yang memupok perspektif keatas
mekanisma dalam pendidikan Islam di selatan Thai menjadi implikasi penting untuk mencari
jalan dalam memahami peristiwa perselisihan di selatan Thai. Perbincangan ini bertujuan
untuk mengupas sebagian daripada perubahan-perubahan dan haluan-haluan tersebut dalam
cadangan-cadangan yang di kemukakan untuk membangun pendidikan-pendidikan Islam yang

berkaitan dengan persoalan sejarah dan identiti Melayu Muslim di selatan Thai.

Pembahasan

Islam, Sejarah, Dan Tradisionalisma

Mengikut sejarah, ‘Kingdom of Patani’ menliputi kawasan berbentuk geografi yang
sekarang ini adalah wilayah-wilayah termasuk Pattani, Yala, dan Narathiwat di selatan Thai.
la terkenal sebagai Dar’al Islam pada abad yang ke 16 dan 18. Dalam masa yang sama, Patani
terkenal sebagai pusat perdagangan dan perniagaan yang subur, tempat yang pedagang-
pedagang Asia Tenggara datang untuk berjumpa dan berbelibelah dan bertukar barang
masing-masing dengan pedegang-pedagang dari Asian dan Eropah.

Yang pentingnya disini, bagaimanakah Patani Darussalam pada zaman itu melayakkan
diri sebagai pusat pendidikan Islam di rantau Asia Tenggara—mengembangkan jumlah
ulama-ulama yang dinamakan sumber Islam di Asia Tenggara (Hasan Mardman, 1999).
Sekolah-sekolah pondok di selatan Thai, institusi-institusi tradisi pendidikan Islam yang
cemerlang di dunia Melayu, berperanan penting mendirikan sekolah dan menjaga nama baik
mereka.

Pada awal abad ke 20an, bermulalah sekali lagi semangat yang membangunkan agama
di dunia Muslim, dan kawasan Patani lah yang mempunyai jumlah terbesar sekolah-sekolah
pondok di Malay Peninsula, mendorong pelajar-pelajar dari seluroh rantau Asia Tenggara.
Mengikut pentadbiran dalam menyatukan pemerintah Siam ke atas kawasan di bawah
naungan ‘Patani Kingdom’ pada 1909 selepas perjanjian ‘Anglo-Siamese Treaty’, perjuangan

penentang di selatan Thai yang diketuai oleh feudal ‘Malay elites’ bermula dengan tidak



setuju tentang perubahan itu. Golongan feudal ‘Malay elites’ inilah yang mengetuai Melayu
Muslim menentang Bangkok pada separoh awal abad ke 20an. Tambahan, pemberontokan
menentang kerajaan pusat demikian pula disokong dan diperanan sebagai kunci yang jelas
oleh ketua-ketua agama. Pada masa itu, kerajaan Siam cuba untuk mengawal institusi-institusi
tradisi seperti pondok dan perhakiman syariah, tulang belakang pendidikan dan perhakiman
masyarakat Melayu, ia sekaligus menghancurkan harapan guru-guru agama dan kodhi-kodhi,
pucuk kepimpinan undang-undang berbentuk budaya-agama dalam pergerakan menentang
penyatuan wilayah-wilayah selatan kedalam Negara Siam. Ketua-ketua agama tersebut
disokong pula oleh pergerakan-pergerakan reformasi dalam awal abad ke 20an yang
menyibarkan hasratnya keseluruh dunia Melayu. Dalam perbincangan reformasi nanti dapat
menyaksikan bagaimanakah kegiatan-kegiatan pihak berkuasa kerajaan pusat untuk menukar
pendirian-penrian dan ketegasan-ketegasan umat-umat Melayu Muslim dan juga apakah

reaksi dari mereka.

Muncul Pergerakan Reformsi Di Selatan Thai--Haji Sulong Abdul Kadir

Pergerakan reformasi di selatan Thailand yang dipimpin oleh Haji Sulong Abdul Kadir
sedang berkembang. Haji Sulong belajar di Pondok Haji Abdul Rashid di Kampong Sungai
Pandang, Patani, untuk pendidikan fardhu-ain sebelum berpindah ke Mekah dan belajar di
Ma’ahad Dar al-Ulum, kemudian Ma’ahad ini terkenal sebagai institusi pelajar bercakapan
Melayu di Mekah. Pada beberapa tahun kemudian Ma’ahad ini menjadi tarikan Haji Sulong
untuk mendalami ilmu Islam. Beliau akhirnya muncul sebagai tokoh reformasi, pendidikan
Islam modern, dan pemikiran Islam di selatan Thailand. Pada awal-awal tahun di Mekah, Haji
Sulong menubuhkan aliran pendidikan agama secara rasmi, terutamanya mengarang buku-
buku beliau dalam bentuk buku klasik. Di Ma’ahad Darul al-Ulum, Haji Sulong diajar ilmu
sains tradisi dan tafsir Al-Qur’an. Walaupun sedemikian, dalam masa yang sama beliau
memperkenalkan diri dengan memberi penjelasan tentang pemikiran reformasi sebagai hasil
dorongan normatif melalui pergaulan masyarakat dan membicarakan dengan orang-orang
alim pengikut pendapat Muhammad Abduh.

Di Mekah, beliau telah diperkenalkan oleh orang-orang alim Melayu untuk bersama
dalam halagah berbahasa Melayu dalam Masjid Al-haram. Di kalangan orang-orang alim
yang rapat dengan beliau adalah Syeikh Wan Ahmad bin Mohaed Zain al Fatani dan Tok
Kenali, tokoh-tokoh alim ulama Patani pada waktu itu.

Tambahan, dalam mengikuti halagah Melayu di Saudi Arabia, Haji Sulong juga

berhubungkait dengan orang-orang alim Mesir, pada musim berkumpul menunai fardhu haj,



ramai yang dari pembaharu-pembaharu (reformists) dan pemodern-pemoden (modernist)
kenamaan. Haji Sulong sebelum ini muncul sebagai penentang nasionalisma dalam anti-
colonial Melayu Muslim. Semangat tersebut timbul dalam diri beliau berpunca dari dorongan
meluaskan interest dalam nasionalisma Arab yang tersibar keseluroh Arabian Peninsula pada
waktu itu. Haji Sulong menyerapi pemikiran Islam melalui pemodern-pemodern nasionalisma
Mesir. Beliau didorong oleh ideologi tokoh pembaharu Abduh, bersama-sama dengan
pemikiran Jamaluddin al-Afghani (1839-9), yang dikenali sebagai “Awakener of the East”,
melalui pertukaran pemikiran Islamist dan intelek (intellectual) Mesir, dan kaedah asas
tentang bagai mana ulama-ulama menarujui perjuangan untuk mendapatkan keadilan untuk
ummah (Rakyat Muslim) dari keadaan sosio-politik di kalangan Arab.

Bersama dengan hasil yang aktif dalam nasionalisma Melayu Muslim, Haji Sulong
bermula menambahkan peranan beliau sebagai ulama mengajar agama dan digabongkan
dengan lingkungan sosio-politik. Sebaliknya, dengan pendirian beliau yang mirip kepada
politik yang aktif dan sosial sudah menyerapi ke dalam jiwa beliau, akhirnya beliau diangkat
ke peringkat pemimpin Melayu Muslim yang terkenal di selatan Thailand sejak 1920an.
Beliau dipenjara kerana tuntutan autonomi untuk rakyat Melayu dalam 1947 (dikenali sebagai
tujuh tuntutan), keluar dari penjara pada 1952, selepas itu beliau meninggal dunia dibawah

tangkapan polis pada 1954.

Pergerakan Reformasi Masih Hidup—Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
Japakiajapakiya.

Pengenalan Tokoh “Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia Japakia”

Pergerakan reformasi yang di ketuai oleh Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
JapakiaJapakiaJapakiaagak berlainan dalam bentuk srategi sekira dibandingkan dengan Haji
Sulong. Ismail dapat kelulusan doktor falsafah dalam bidang syariah pada 1986 dari Islamic
University of Imam Muhammad bin Saud, Saudi Arabia. Beliau terkenal sebagai ahli
pembaharu pendidikan Islam (reformist/modernist Muslim educator) di Thailand pada hari
ini. Usaha beliau disokong oleh banyak pihak. Beliau buat perhubungan dengan berbagai
organisasi-organisasi kepentingan asas miliki kerajaan Saudi. Syeikh Profesor Doktor Ismail
Lutfi Japakia adalah tokoh yang menubuhkan beberapa mata pelajaran dalam sekolah-sekolah
agam Islam dan juga meluaskan pergerakan pembaharuan (reformist) di Thailand. Beliau
seorang tokoh ulama pembaharu (reformist) termasyhor yang berbeza dari Haji Sulong.

Dalam punchak kemegahan beliau, Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia dapat



sokongan kewangan kuat dari kerajaan Saudi Arabia dan zakat-zakat berhubungkait
dengannya untuk mendiri berbagai masjid dan sekolah-sekolah pembaharuan Islam yang
bermodel madrasah.

Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia adalah seorang ulama terkemuka di
Selatan Thailand. Namanya tidak asing dalam kalangan umat Melayu Selatan Thailand
khususnya dan di seluruh Thailand umumnya. Bahkan beliau juga terkenal di dunia Arab
sebagai penggerak dakwah Islamiah atau Reform Movement termasyhur di Selatan Thailand.

Nama penuh beliau ialah Ismail bin Abdulrahman bin Abdullatif Japakia. Beliau
dikenali juga dengan panggilan “Syeikh Doktor Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
JapakiaJapakia” dan ada juga yang memanggil beliau dengan panggilan “Haji Syeikh Doktor
Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia Japakia”

Pandangan Mengenai Kewajipan Berdakwah
Pemikiran beliau bahawa pengajian ilmu wahyu dan pelaksanaan amal dakwah
Islamiah dalam rangka “igamatu al-din” melalui beberapa usaha antara lain ialah :

1. Membina manusia dengan amal Islami yang diasaskan di atas ilmu dan iman yang
sebenar dari wahyu Allah([) : al-Quran dan al-Sunnah melalui penerangan ulama yang
mu tabarin.

2. Mengsunnahkan segala amalan umat dan beramal mengikut sunnah Rasul dan amalan
para Khulafa’ al-Rashidin.

3. Menghidupkan ilmu dengan dakwah dan menegakkan dakwah dengan ilmu.

4. Dakwah manusia kepada agama Islam yang berdasarkan kepada ‘aqidah dan shari ‘ah.

5. Menegakkan ukhuwah Islamiah di atas asas i 'tisam bi hablillah.

Pergerakan Dawah Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani

Pergerakan dakwah Islamiah yang diketuai oleh Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
Japakia di Thailand mempunyai signifikan yang tersendiri. Syeikh Profesor Doktor Ismail
Lutfi Japakia berkelulusan Doktor Falsafah dalam bidang Syariah pada 1986M dari Islamic
University of Imam Muhammad bin Saud, Saudi Arabia.

Beliau juga terkenal sebagai ahli pembaharu pendidikan Islam di Thailand pada hari
ini. Usaha beliau disokong oleh banyak pihak kerana beliau membuat perhubungan dengan
pelbagai organisasi penting asas yang dimiliki oleh kerajaan Saudi. Syeikh Profesor Doktor
Ismail Lutfi Japakia adalah tokoh yang mengasaskan pembelajaran beberapa buah mata

pelajaran di sekolah-sekolah agama Islam dan juga meluaskan pergerakan pembaharuan



(reformist) di Thailand. Beliau merupakan seorang tokoh ulama pembaharu (reformist)
termasyhur. Dalam puncak kemegahan beliau, Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
JapakiaJapakiaJapakiamendapat sokongan kewangan kuat dari kerajaan Saudi Arabia dan
menerima bantuan zakat untuk mendirikan berberapa buah masjid dan sekolah-sekolah
pembaharuan Islam yang bermodelkan madrasah.

Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia adalah rektor Universiti Fatoni, yang
menerajui pendidikan secara moden dan pusatnya terletak di Wilayah Pattani. Beliau juga
sebagai pengetua di Sekolah Bamrung Islam-Mukim Pujud. Di masjid sekolah inilah tempat
beliau mengajar setiap minggu di hadapan beribu-ribu orang penuntut secara terbuka. Hal ini
membuktikan bahawa, beliau adalah seorang ulama dan juga seorang pendidik.

Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia berpandangan bahawa agenda
pembaharuan (reformist) untuk mengubah dakwah Islamiah di Thailand adalah sebagai suatu
usaha untuk memastikan kemajuan ilmu Islam di rantau Asia Tenggara. Beliau juga sebagai
sumber yang tidak berdiam diri untuk berpandu peredaran Islam tradisional. Karisma dan
kecekapan komunikasi Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia bangkit dalam peredaran
tertentu dalam kalangan pertubuhan agama tradisional. Beliau sanggup bertembung dengan
kaum yang takut kumpulan Islam akan menarik generasi-generasi pemuda. Usaha dakwah
Islamiah yang tidak berdiam diri umat Muslim Patani ini ada kemungkinan dapat berkesan
dan muncul perspektif-perspektif baru di kawasan Patani dan dihitung sebagai sejarah
perkembangan ilmu-ilmu Islam di Asia Tenggara.

Dalam kebijaksanaan yang memotret Patani sebagai pusat cemerlang dalam dakwah
Islamiah, Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia membantahkan ajaran-ajaran Islam
mengikut nenek moyang yang tidak berasaskan al-Qur’an dan al-Hadis. Beliau mengatakan
bahawa zaman-zaman Islam di Thailand (sebelum reformist) itu adalah dalam keadaan
kekurangan ilmu. Mengikut beliau, kedatangan reformist Islam berpunca dari dua faktor iaitu
asas dan hasil tambahan dalam ilmu.

Ringkasnya, pertelingkahan dalam masyarakat Muslim berbilang kaum di Selatan
Thailand sudah menjadi identiti Muslim. Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia
berusaha menyebar dan mengajar pendekatan-pendekatan menurut Sunnah dan pengikutnya
dapat diajar pendidikan Islam berbentuk reformasi. Usaha ini adalah sukar kerana terpaksa
mengubahsuaikan tunjang pergerakan Islam yang sedia ada. Walaupun demikian, apa yang
jelas, agenda Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia adalah untuk melahirkan golongan
pembaharu, pemoden, dan pengatur asas (reformist, modernist, dan fundamentalist). Beliau

berjaya dalam usaha pembaharuan perakuan pembatasan-pembatasan pendidikan Islam tradisi



dan kepentingan-kepentingan untuk reformasi dalam membuat perhubungan dengan
kemodenan. Pergerakan adalah pemoden kaedah yang bertujuan untuk integrasi berbagai tema
pelajaran sekular seperti sains, teknologi, bisnes, dan kewangan itu dibawa masuk ke dalam
sukatan pelajaran (kurikulum) sekolah-sekolah agama sebagai usaha beliau. Tambahan,
agenda tersebut juga sebagai fundamentalist dalam kaedah menetapkan Islam, dan berasas
kepada al-Qur’an dan al-Hadith, yang pembaharu percayakannya sebagai prinsip-prinsip
utama dalam ilmu moden, sebagai inti pergerakan pembaharu-pembaharu ajaran Islam.

Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakiadan kumpulan pembaharuan mencabar
intelek dan idea-idea daripada amalan-amalan tradisional. Mereka tidak hanya merujuk
kepada isu-isu Figh sahaja malah yang lebih diutamakan ialah yang berkaitan keyakinan
tasawuf dan akhlak. Dengan itu, pengaruh pembaharuan terus berkembang tumbuh secara

konsisten.

Metode Penyebaran Dakwah Islamiah Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-
Patani

Di antara metode penyebaran dakwah Islamiah yang dijalankan oleh beliau adalah
seperti berikut:

1. Dakwah Islamiah menerusi Majlis Ilmi

Majlis ilmi adalah satu metode dakwah Islamiah dalam usaha menyampai mesej
dakwah kepada masyarakat umum disediakan untuk setiap lapisan masyarakat. Manhaj
pengajiannya adalah tertumpu kepada al-Qur’an, al-Hadith dan isu-isu semasa. Penyebaran
dijalankan pada setiap hari Sabtu bermula dari jam lapan setengah pagi hingga jam sepuluh
setengah pagi bertempat di Masjid ‘Abd al-Rahman Madrasah al-Rahmaniah, Pattani.

Di antara peranannya yang paling menonjol bagi Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
Japakia al-Patani ialah Majlis Ilmi mingguan. (al-syura: 13) Majlis ini diasaskan oleh beliau
pada 7 Rabi‘a al-awal 1407H./1986M. dan dinamakan dengan " Majlis ilmi ". Sejak itu
perlaksanaannya dakwah Islamiah melalui Majlis ilmi ini diteruskan hingga sekarang.

Majlis ilmi ini dihadiri oleh empat ribu atau lima ribu orang dari pelbagai kumpulan
masyarakat tempatan sama ada para doktor, imam-imam masjid, pentadbir sekolah, pengurus
kerajaan, pensyarah universiti dan masyarakat umum yang merupakan pengajian umum untuk
semua lapisan masyarakat setiap hari Sabtu, bermula dari jam 8.45-10.45 pagi (Dan apabila
Tuan guru tidak ada diganti oleh ayahnya Syeikh Abdul Rahman bin Abdul Latif Japakia,
Utz.Ahmad Hussein al-Fariti, kadang-kadang diwakili oleh Ulama-ulama terkemuka sebagai

gantinya) yang merupakan pengajian Majlis ilmi terbesar di kawasan ini.



Pada permulaan asasnya Majlis ilmi melaksanakan dengan pengajian tafsir al-Quran
bermula dari surah al-‘Alag mengikut tertib nuzulnya hingga kepada surah-surah panjang
seperti surah al-Baqarah dan surah al-Maidah. Begitu juga surah-surah pendek dari lima juzuk
akhir. Seterusnya diikuti pula dengan pengajian Hadith pada permulaan pengajian Majlis Ilmi
dengan Hadith “Mutnu al-Arba‘ain al-Nawawi” dan diikuti dengan hadith-hadith lain
mengikut suasana yang sepatut.

Justeru itu, Majlis [lmi adalah satu metode dakwah Islamiah dan pengajian tambahan
dalam bentuk umum yang disediakan untuk setiap lapisan masyarakat. Manhaj pengajiannya

adalah tertumpu kepada al-Qur’an, al-Hadith dan isu-isu semasa.

2. Penyampaian Pada Hari kebesaran Islam
2.1 Perayaan acara keagamaan
Perayaan acara keagamaan Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani
memberi ceramah pada hari-hari kebesaran peristiwa-peristiwa yang berlaku pada zaman
Nabi seperti minggu terakhir pada bulan Rejab. Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia
al-Patani mengadakan majlis ceramah dan forum menjelaskan pentingnya Israa' Nabi dari

Masjid al-Haram ke Masjid Agsa dan al- Mikraj Nabi dari Masjid al-Agsa ke langit.

2.2 Haflah mengingati Hijrah al-Nabaw

Haflah mengingati Hijrah al-Nabawi biasanya diadakan pada awal bulan Muharram
setiap tahun. Pendakwah memberi bayangan tentang peristiwa Nabi di masjid-masjid supaya
pendengar yang hadir dalam Haflah mengingati Hijrah al-Nabawi pemerhati peristiwa Hijrah
al-Nabawi dan sebagai contoh dan model dalam kehidupan harian mereka. Syeikh Profesor
Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani juga mengadakan Haflah mengingati Hijrah al-Nabawi
ini untuk memberi penerangan kepada pelajar-pelajar dan masyarakat umum tentang
pentingnya penghijrahan Nabi dan kelebihan, keutamaan puasa di hari kesepuluh bulan
Muharram. Dan penyampaian ini menyebutkan juga tentang kepentingan penghijrahan Nabi
dari Makkah ke Yatsrib atau Madinah. di mana penghijrahan adalah sebuah cara untuk
membina negara Islam dan membina masyarakat Islam dengan membinanya sebuah masjid
dan menjalankan mesej persaudaraan antara satu sama lain. Pengajaran dari peristiwa hijrah
Nabi itu memberi erti dalam pembinaan dan pembangunan ummah ke arah membawa mesej
atau risalah al-Islam dan dakwah Islamiah dari menyuruh berbuat kebaikan dan melarang

kemungkaran hingga kepada hari kiamat.



2.3 Majlis sambutan Ramadan al-Mubarak

1. Majlis ini Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani juga diadakan sebagai
Ceramah umum kepada pelajar-pelajar dan ahli Majlis Ilmi mingguan sekitar akhir bulan
Sya’ban untuk pengingatan sebelum masuk bulan besar, bulan barakah, bulan Rahmat,
dan bulan turun padanya al-Quran iaitu bulan Ramadan al-Mubarak. Antara mesej
dakwah yang dicadangkan dalam majlis ini ialah :

2. Ceramah pada kesempatan Ramadan ini diadakan untuk mendidik dan memberi [lmiah
kepada pelajar-pelajar dan ahli majlis I[lmi bahawa bulan ini adalah bulan Mubarak ialah
bulan yang di turun padanya al-Quran.

3. Memberi peringatan dengan hadith-hadith Nabi kepada pelajar-pelajar, ahli majlis IImi
dan masyarakat umum mengenai bulan Ramadan ialah yang maha besar dan barakah.

4. Menyampaikan tentang cara-cara berpuasa mengikut Sunah Nabi.

5. Selain dari Majlis sambutan Ramadan al-Mubarak yang berbentuk ceramah, syarahan,
dan forum ada juga ruangan nasihat umum dan tafsir sebelum solat tarawih di Masjid

‘Abadu al-Rahman.

2.4 Daurah-daurah Secara Khusus dan Umum

Daurah secara khusus dan umum beliau mengarahkan supaya diadakan dalam masa
satu hari atau dua, di antara topik yang di bahas dalam daurah ini ialah beberapa isu-isu
keagamaan, isu-isu social dan pendidikan sehingga pelajar-pelajar juga masyarakat umum
dapat memperlengkapkan diri dengan ilmu pengetahuan dalam menghadapi cabaran semasa
dalam masyarakat. Daurah umum diadakan untuk guru-guru sekolah, para pentadbir, ahli
majlis ilmi dan masyarakat umum. Biasanya daurah ini diadakan di musim cuti sekolah.
Antara tujuan lain ialah untuk kepentingan masyarakat tempatan dan orang-orang dewasa
tentang pengajaran, dan daurah mencadangkan beberapa topik yang akan membantu
masyarakat dan perkembangan pemikiran Islam sebagai seorang Muslim.

Daurah juga diadakan sekali dalam setahun, sebagai aktiviti Dakwah Islamiah tahunan
bagi Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani di mana para pentadbir dan guru-

guru juga pegawai berusaha melaksanakan.

3. Metode Dakwah Islamiah Melalui Tulisan
Metode dakwah Islamiah melalui tulisan yang dilaksanakan oleh Syeikh Profesor
Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani juga menumpu dan menyebar ilmu-ilmu agama sejak

ditubuhkan Masjid ‘Abd al-Rahman dan peranannya secara penuh dalam penyebaran dakwah



Islamiah mengikut manhaj Ahlu al-Sunnah wa al Jama ‘ah kepada masyarakat setiap lapisan
kategori seperti para imam-imam masjid, pegawai, pensyarah di universiti dan mahasiswa,
kakitangan di pejabat-pejabat kerajaan, pendeta, intelek dan masyarakat umum yang
bertujuannya untuk meningkatkan tahap kefahaman agama lebih tinggi lagi. Antara karya-
karya tulisan dengan nama Majlis ilmi diterbitkan atas nama pengarang Syeikh Profesor
Doktor Ismail Lutfi Japakia ialah : 1) Siri tafsir al-Dhikru al-Hakim 2) Siri tafsir al-Bayan 3)
Karya—karya yang ditulis oleh Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia mengikut suasana
keadaan semasa. baca, syarah dan disebar dalam Majlis ilmi 4) Siri-siri Tazkirah Mingguan

Majlis Ilmi Mingguan ini diterbitkan Siri-siri Tazkirah Mingguan. Minhaj IImiah yang
tetap ialah Tafsir al-Quran dan Hadith. Adapun Tafsir mulai Surah al-'Alaq, kemudian Surah
al-Mudathsir, dan Surah al-Muzzammil mengikut sesuai susunan dengan turunnya ayat-ayat.
Manakala Hadith dimulai dengan Hadith empat puluh oleh Imam al-Nawawi, dari Hadith
awal sampai akhir bab.

Majlis Ilmi juga berusaha mengeluarkan Tazkirah Mingguan sejak awal berlakunya
Majlis Ilmi yang mana ahli Majlis Ilmi mengikuti syarahan dari Syeikh Doktor Ismail Lutfi.
Tazkirah ini diberi nama dengan “Tazkirah Mingguan” mengandungi lapan halaman yang
mempunyai beberapa ruangan termasuk : Ruangan Pembukaan Tazkirah ialah pembukaan
pengenalan tajuk semasa, Ruangan ‘Akidah, Ruangan gambar-gambar hidup para sahabat Nabil ],
Ruangan Muslimah, Ruangan Akhlak, pendapat ‘ulama seperti Imam mazhab empat, dan
ditentukan dua halaman akhir untuk kondisi-kondisi berita Islam dan peristiwa-peristiwa semasa.

Tazkirah Mingguan ini diberikan secara percuma kepada ahli Majlis [lmi dan
disebarkan kepada masyakat umum. Ia dicetak setiap minggu sebanyak tidak kurang dari dua
ribu lima ratus sampai kepada empat ribu naskhah dalam seminggu. Harga pencetakan satu
naskhah adalah satu bat. Walaubagaimanapun sumbangan wang adalah daripada ahli Majlis
Ilmi sekitar dua ribu bat. Kira-kira biaya percetakan 52.000 bat dalam setahun. (Laporan
penerbitan Tazkirah mingguan, keluar Majlis Ilmu. Braul, pujud, Patani, t.d, hlm : 1-2)

4. Metode Dakwah Islamiah bi al-Hal
Di antara metode dakwah yang termasuk dalam kategori dakwah bi al-Hal yang
dianjurkan oleh Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani ialah seperti berikut :
1. Program ‘Itikaf sepuluh akhir Ramadhan
Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani melaksanakan program-
program ‘Itikaf pada sepuluh hari terakhir Ramadhan. Terdapat beberapa program tarbiah

bagi pemuda, pelajar lelaki dan perempuan, orang-orang kampung yang berdekatan,

10



bahkan dari Wilayah Yala dan Narathiwat yang datang ke masjid untuk tujuan tumpuan
ber‘Itikaaf selama sepuluh hari pada hari terakhir Ramadhan. Program ini menitikberatkan
tentang kebesaran bulan Ramadhan, demi mengejar malam Lailatul al-Qadr yang lebih
baik daripada seribu bulan. Di antara program yang di jalankan semasa 'itikaaf tersebut
meliputi pengajian berkaitan ilmu Tafsir, Hadith, ‘ulum al-Quran, ‘ulum al-Hadith,
‘Akidah dan sebagainya. Usaha ini memberi fokus kepada aspek tarbiah secara mendalam
melalui pelajaran ilmu-ilmu tersebut pada masyarakat.

Dalam masa Majlis ‘Itikaf sepuluh hari akhir Ramadhan berlangsung Syeikh
Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia memberi penyampaian tafsir setiap hari selepas Solat
Fajr sehingga dapat mengkhatamkan satu surah yang ditetapkan itu kerana tujuan tafsir
yang diterapkan secara mendalam itu dapat mendengar beberapa kali oleh ahli Majlis
‘itikaf untuk menjadi gambaran hidup harian mengikut ajaran Allah dan Sunnah Rasul.

2. Program ‘Imarah Masjid dan Qiyamulail

Dalam hal ini, Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani juga
menggalakkan pelajar-pelajar untuk menjalani Program ‘Imarah Masjid dan Qivamulail
supaya pelajar penerima manfaat daripada kegiatan itu sebagai persiapan ketika mereka
kembali ke kampong mereka untuk menyebar Dakwah Islamiah sama ada ceramah,
syarahan, pidato, dan mengadakan program ‘marah Masjid dan Qiyamulail untuk
melakukan perbuatan baik dan nasihat yang bermanfaat kepada masyarakat kampung
seterusnya. Kesan yang baik dan kesan positif bagi pelajar-pelajar tersebut dapat
membuktikan diri mereka dalam menyebar dakwah Islamiah dalam erti kata menyeru
kepada kebajikan dan mencegah kemungkaran dan sentiasa gaya hidup mereka mengikut
Islam yang sempurna juga mendorong orang lain untuk manfaat ini.

Kegiatan ini dapat menerusi juga selepas mereka kembali kekampung mereka pada hari
cuti mingguan. Dan dapat melaksanakan di masjid pada malam hari dengan beberapa ibadah dan
menggalakkan penduduk kampung membaca al-Quran di samping memahami makna-
maknanya. Hal ini adalah tujuan asasi bagi Pengarah Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
JapakiaJapakiaJapakiaal-Patani dalam menyebar dakwah Islamiah dan membantu pendakwah di

dalam masyarakat untuk melaksanakan kegiatan-kegiatan di masjid-masjid mereka.

5. Metode Dakwah Islamiah melalui Media Massa
1. CD, kaset dan web
Media Massa adalah satu saluran yang mengambil berat oleh Syeikh Profesor Doktor

Ismail Lutfi Japakia al-Patani dalam dakwah Islamiah kepada masyarakat di selatan Thailand

11



khususnya dan di Thailand umumnya. Beliau mulai daftar kuliah pertama di Masjid ‘Ibd al-
Rahman sejak dua puluh tahun iaitu pada 7 Rabi’ al-Awal 1407H. Dan mencatat semua
kuliah, sesi mingguan, daurah, seminar, dan pertemuan-pertemuan awam di dalam siri kaset
tidak berputus kecuali dalam tempoh tertentu. Dan memulakan rakaman audio suara Syeikh
Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia Bin Abdul Rahman Dalam kuliah pertama dalam
pentafsiran Surah al-'Alaq dan Hadith empat puluh dan bermula pendaftaran melalui gambar
bergerak serta menyiarkan video dalam televisyen di dalam kawasan al-Rahmaniah supaya
dapat mendengar dan melihat oleh semua yang hadir di Majlis Ilmi mingguan.

Adapun kaset rakaman ceramah dan pengajian mingguan di majlis Ilmi itu dijual
untuk orang-orang yang dikehendaki dan ingin mendengar secara teratur dan teliti. Kerana
pengajian Majlis Ilmi adalah sebuah program baru setiap minggu. Dan Syeikh tidak
mengulang penyampaiannya. tetapi menghadiri dengan pelajaran baru dan kata-kata baru.
kerana - seperti katanya dalam sebuah wawancara - bahawa Islam adalah agama yang
mengandungi semua hal Jika mengulangi pelajaran dan mengatakan hal yang sama pada
setiap minggu membawa kepada ahli Majlis Ilmi tidak menghadiri. Dan dari awal lagi Syeikh
memperluas lingkup pengajian Islam, khususnya, di mana dinyatakan semua pendapat ‘ulama
dalam semua masalah, sama ada masalah Figh, ‘Akidah dan lain-lain.

Jaringan elektronik itu dikeluarkan dan disiarkan semua kegiatan Syeikh Profesor
Doktor Ismail Lutfi Japakiaal-Patani di masjid ‘Abd al-Rahman dari pengajian mingguan

13

majlis Ilmi dan artikel atas nama “ www.majlisilmi.com”. Ini adalah tuntutan masyarakat
supaya diadakan untuk mempromosikan nilai-nilai Islam yang demikian untuk mencapaikan
tujuan sebagai berikut :

1. Menyebarkan pengajian Majlis [lmi mingguan bagi Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
Japakia di berbagai-bagai Ilmu seperti Tafsir al-Quan dan ‘Ulum al-Quran, Hadith,
‘Akidah yang benar berdasarkan dalil-dalil daripada al-Quran dan Sunnah.

2. Untuk memperjelas gambaran sejati Islam supaya umat Islam memahami nilai-nilai
agama. Hal ini dikeluarkan pada tahun 2004 sebuah buku berjudul “Islam adalah agama
damai” antara nilai-nilai Islam dan keadilan.

3. Memberi perhatian pada isu-isu daripada semua umat Islam di setiap bidang.

4. Mementingkan penyebaran dakwah Islamiah kepada orang bukan Islam dengan cara yang

sesuai. sehingga pembaca menemukan artikel ini dalam Bahasa Thai dan Melayu untuk

menyatukan umat Islam di setiap lapisan masyarakat.

12



2. Rekaman radio

Pada zaman moden ini banyak teknologi-teknologi yang dapat diambil faedah oleh
organisasi dakwah dan pendakwah sendiri dalam menyampaikan penyebaran dakwah
Islamiah seperti yang digunakan dalam laporan panggilan, dan audio dan video rakaman
melalui televisyen, radio, kaset, CD dan lain tidak kurang penting daripada buku-buku yang
dibaca kerana teknologi tersebut digunakan oleh kebanyakan masyarakat di zaman kini.

Pada tahun 2002M suara radio disiarkan ke udara setiap minggu melalui gelombang
FM. 101 Mhz. di wilayah Pattani yang anjurkan oleh Abdullah bin Hassan, stesen radio ini
dinamakan dengan “Radio Majlis Ilmi”. Hal ini bertujuan untuk berkhidmat kepada ahli
Majlis Ilmi juga Masyarakat umumnya yang mengalami kesulitan dan susah untuk hadir di
dalam Majlis secara langsung.

Adapun radio lain adalah stesen radio secara tidak langsung adalah gelombang
ko.wo.so 100 Mhz Wilayah Yala. Dan disiar ke udara selama setengah jam pada hari Selasa
setiap minggu, antara jam pukul lapan hingga lapan setengah malam bersama dengan suara
radio Yala Islamic Universiti. Program ini disiarkan untuk pendengaran koleksi Muslim di
tiga wilayah Selatan Thailand Narathiwat , Patani dan Yala

Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani memberi kepentingan terhadap
tugas ini dengan mengadakan program tarbiah untuk mengangkatkan taraf para pendakwah
supaya tulus ikhlas dan sabar di atas menghadapi beberapa kesulitan dan kesusahan dalam

menyebar dakwah.

Simpulan

Pertelingkahan dalam masyarakat Muslim berbilang kaum di Selatan Thailand sudah
menjadi identiti Muslim. Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia al-Patani berusaha
menyebar dan mengajar pendekatan-pendekatan al-sunnah dan pengikutnya dapat diajar
dakwah Islamiah. Usaha ini adalah sukar kerana terpaksa mengubahsuaikan tunjang
pergerakan Islam yang sedia ada. Walaupun demikian, apa yang jelas, agenda beliau adalah
seorang pembaharu, pemoden, dan pengatur asas (reformist, modernist, dan fundamentalist).
Beliau berjaya dalam usaha pembaharuan perakuan pembatasan-pembatasan dakwah Islamiah
tradisi dan kepentingan-kepentingan untuk dakwah Islamiah dalam membuat perhubungan
dengan kemodenan. Pergerakan adalah pemoden kaedah yang bertujuan untuk integrasi
berbagai tema pelajaran sekular seperti sains, teknologi, bisnes, dan kewangan itu dibawa
masuk ke dalam sukatan pelajaran sekolah-sekolah agama sebagai usaha dakwah Islamiah

beliau. Tambahan, agenda tersebut juga sebagai fundamentalist dalam kaedah menetapkan

13



Islam, dan berasas kepada al-Qur’an dan al-Hadith, yang pembaharu percayakannya sebagai
prinsip-prinsip utama dalam ilmu moden, sebagai inti pergerakan pembaharu-pembaharu

ajaran Islam.

Rumusan.

Pertelingkahan dalam masyarakat Muslim berbilangkaum di Thailand sudah menjadi
identiti Muslim. Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi Japakia berusaha mengajar pendekatan-
pendekatan assunnah dan pengikutnya dapat diajar pendidikan Islam berbentuk reformasi.
Usaha ini adalah sukar kerana terpaksa mengubahsuaikan tunjang pergerakan Islam yang
sedia ada. Walaupun demikian, apa yang jelas, agenda Syeikh Profesor Doktor Ismail Lutfi
Japakiaadalah seorang pembaharu, pemoden, dan pengatur asas (reformist, modernist, dan
fundamentalist). Beliau berjaya dalam usaha perbaharuan perakuan pembatasan-pembatasa
pendidikan Islam tradisi dan kepentingan-kepentingan untuk reformasi dalam membuat
perhubungan dengan kemodenan. Pergerakan adalah pemoden kaedah yang bertujuan untuk
integrasi berbagai tema pelajaran sekular seperti sains, teknologi, bisines, dan kewangan itu
dibawa masuk kedalam sukatan pelajaran (curriculum) sekolah-sekolah agama sebagai usaha
reformasi beliau. Tambahan, agenda tersebut juga sebagai fundamentalist dalam kaedah
menetapkan Islam, dan berasas kepada Al-Qur’an dan Al-Hadith, yang pembaharu
percayakannya sebagai prinsip-prinsip utama dalam ilmu moden, sebagai inti pergerakan

pembaharu-pembaharu ajaran Islam.

14



PENGUATAN DIPLOMASI ISLAM

Bunyan Saptomo, MA.
Mantan Dubes RI untuk Bulgaria/Sekjen Indonesian Society for OIC

Pendahuluan

Diplomasi secara sederhana dapat diartikan sebagai kegiatandalam hubungan
internasional. Dalam melakukan kegiatan tersebut setiap negara mempunyai kepentingan dan
tujuan yang ingin dicapai. Kepentingan dan tujuan yang ingin dicapai tersebut dirumuskan
sebagai Politik Luar Negeri.Dalam pelaksanaannya muncul berbagai istilah yang berkaitan
dengan diplomasi, seperti diplomasi perjuangan (diplomasi pada masa perjuangan
kemerdekaan), diplomasi kebudayaan (untuk promosi kebudayaan), diplomasi ekonomi
(untuk kepentingan ekonomi), preventif diplomasi (untuk mencegah perang), diplomasi total
(menggunakan segala sumber daya), diplomasi publik (untuk pencitraan), dll.

Munculnya istilah Diplomasi Islam merupakan hal yang menarik untuk dibahas lebih
lanjut. Pertanyaannya, apa sebenarnya yang dimaksud dengan Diplomasi Islam?. Paling tidak
terdapat lima pengertian yang terkait dengan apa yang dimaksud denganistilah Diplomasi
Islam, yaitu:

1. Diplomasi menurut ajaran Islam,

2. Sejarah Diplomasi Islam,

3. Diplomasi oleh suatu Negara Islam,

4. Diplomasi oleh Organisasi Kerjasama Islam (OKI),
5

. Diplomasi oleh Ormas Islam

Paper ini berusaha menjelaskan pengertian umum Diplomasi, pengertian dan masalah

yang terkait dengan Diplomasi Islam, dan memberi saran untuk penguatan Diplomasi Islam.

Pembahasan

Diplomasi

Istilah diplomasi berasal dari kata: diplo (folded in two) + ma (object)= folded
document conferred a privilege, often travel permit (britannica.com), yaitu dokumen
penugasan/perjalanan untuk orang/pejabat yang diutus raja atau pemerintah. Kemudian istilah

diplomasi berkembang menjadi beberapa pengertian yang terkait dengan hubungan antar

15



bangsa dan antar negara. Ada yang menyebut bahwa diplomasi adalah seni dan praktek dlm
negositasi antar bangsa, the art and practice of conducting negotiations between nations
(merriam-webster.com). Ada juga yang berpendapat bahwa diplomasi adalah profesi, kegiatan
atau ketrampilan dalam mengelola hubungan internasional, the profession, activity, or skill of
managing international relations (oxforddictionary.com).

Sejalan dengan definisi Oxford bahwa diplomasi adalah “...skill of managing
international relations” tsb, Cambridge Dictionary juga melihat diplomacy sebagai
manajemen, yaitu:the management of relations between countries
(dictionary.cambridge.com). Sedangkan RP Barson dalam bukunya “Modern Diplomacy”
menyebut diplomasi adalah the management of relations between states and other actors (RP
Barston).Hal ini didasari kenyataan bahwa kegiatan diplomasi yang dilakukan oleh setiap
pemerintah di dunia inimengikuti fungsi manajemen. Menurut Henry Fayol kegiatan
manajemen meliputi 5 fungsi, yaitu: Planning, Organizing, Commanding/Actuating,
Coordinating, dan Controling.

Di masa lampau diplomasi sepenuhnya merupakan domain pemerintah. Seorang duta
adalah seorang yang sangat dipercaya olehSultan/Raja dikirim ke Kerajaan lain dengan kuasa
penuh untuk melaksanakan misinya. Oleh sebab itu, seorang dutabesar diberi gelar “Luar
Biasa dan Berkuasa Penuh”.Namun di masa kini, diplomasi bukan saja domain pemerintah,
tetapi semakin banyak aktor non-pemerintah yg terlibat dalam diplomasi, termasuk
universitas.

Dari uraian tersebut jelas bahwa diplomasi adalah kegiatan dalam hubungan
internasional (HI) yang dilakukan oleh negara maupun aktor lainnya untuk mencapai
kepentingan dan tujuan masing-masing. Secara sederhana teori HI yang begitu kompleks
dapat dibagi pada 2 aliran, yaitu: aliran Idealis dan Realis. Aliranldealis berpandangan bahwa
HI hendaknya dilaksanakan berdasar etika, moral luhur dan ajaran agama untuk kemaslahatan
umat manusia. Sedangkan aliran Realis berpandangan bahwa HI pada dasarnya adalah adu
kekuatan (power), karena setiap negara atau aktor mempunyai kepentingan masing-masing
yang sering berlawanan satu sama lain. Sesuai dengan pandangan tersebut, salah satu tokoh
Realis, Hans Morgenthau, menyarankan suatu negara untuk dapat bertahan dan berkembang
harus mengembangkan ‘National Power’ yang terdiri dari 8 elemen, yaitu: Militer, Ekonomi,
Iptek (Industri), Geografi, SDA, Penduduk, National Character & Morale, kualitas pemerintah
& diplomasi.

Dari 8 elemen national power tsb diantaranya adalah kualitas Pemerintah &

Diplomasi. Kualitas diplomasi dapat dilihat dari bagaimana pejabat pemerintah dan diplomat

16



melaksanakan 5 fungsi diplomasi, yaitu: representasi, negosiasi, proteksi, promosi dan

memastikan akurasi informasi (Vienna Convention on Diplomatic Relations).

Diplomasi Islam

Sebagaimana telah disampaikan dalam pendahuluan bahwa paling tidak terdapat lima
pengertian yang terkait dengan apa yang dimaksud dengan istilah Diplomasi Islam, yaitu:
Diplomasi menurut ajaran Islam, Sejarah Diplomasi Islam, Diplomasi oleh suatu negara
Islam, Diplomasi oleh Organisasi Kerjasama Islam (OKI), danDiplomasi oleh Ormas Islam.
Di sini saya hanya akan membahas 2 hal, yaitu: Diplomasi menurut ajaran Islam, dan
Diplomasi oleh OKI.

Diplomasi menurut ajaran Islam adalah diplomasi menurut Al-Qur’an dan Sunnah
Nabi. Tak dapat disangkal lagi bahwa dalam Al-Qur’an dan Sunnah Nabi terdapat ajaran yang
terkait dengan global governance, international relations dan diplomasi. Karena saya bukan
pakar Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, di sini saya hanya ingin menampilkan ayat-ayat Al-Qur’an
dan SunnahNabi yang terkait dengan global governance, international relations dan diplomasi:
1. Global governance and international relations:

a. QS. Al-Baqarah 30: “....Aku akan menjadikan (manusia) khalifah di bumi....”

b. QS. Al-Mulk 15: “Dialah Allah yg menjadikan bumi utk kamu yg mudah dijelajahi,
maka pergilah ke segala penjurunya dan makanlah sebagian dari rezekiNya...”

c. QS. Al-Ambia 107: “Dan Kami tidak mengutus engkau (Muh) melainkan utk
(menjadi) rahmat bagi seluruh alam.”

d. QS. Al-Hujurat 13: “...dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku
agar kamu saling mengenal...”

2. Diplomasi:

a. QS. Al-Maidah 2: “...jangan sampai kebencian(mu) kepada suatu kaum...
mendorongmu berbuat melampaui batas (kepada mereka). Dan tolong menolonglah
kamu dalam kebajikan dan tagwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan
permusuhan...”.

b. QS. An-Nahl 125:”Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dgn hikmah [kebenaran] dan
pengajaran yang baik, dan berdebatlah dengan mereka dengan cara yang baik..”

c. QS. Al-Fath 29: “Muhammad adalah utusan Allah, dan orang-orang yang menyertainya
(sahabat) bersikap tegas kpd orang kafir, tapi bersikap lembut kepada sesamanya...”

d. QS. Al-Hujurat 9: “Dan apabila ada 2 golongan orang beriman berperang, maka

damaikanlah, bila salah satu dhalim maka perangilah yang dhalim...”

17



e. Sunnah Nabi yang menonjol dalam diplomasi a.l. Piagam Madinah, Perjanjian
Hudaibiyah, mengirim surat ke Kaisar Romawi, Kaisar Persia, para raja dan kepala suku

di sekitar Jazirah Arab.

Diplomasi Islam pada intinya harus menunjukkan risalah Islam rohmatan lil Alamin,
yaitu mengutamakan kerjasama dan perdamaian. Perang hanya dilakukan apabila sangat
terpaksa. Dalam hubungannya sesama negara Islam seharusnya dapat dilakukan kerjasama
yang lebih erat dan saling membantu, bukan saling bertikai/berperang. Tapi terlihat jelas
bahwaajaran diplomasi Islam tsb belum diamalkan, karena faktanya masih banyak terjadi

perang antar negara/kelompok Islam.

Diplomasi oleh OKI

Organisasi Konferensi Islam (OKI) berdiri pada tanggal 25 September 1969 karena
dipicu oleh pembakaran Masjid Al-Aqsha pada tanggal 21 Agustus 1969. Dalam upaya
memperkuat kerjasama, Pertemuan Tingkat Menlu OKI di Astana 28-30 Juni 2011
menyepakati untuk merobah nama menjadi Organisasi Kerjasama Islam (OKI).Saat ini
anggota OKI berjumlah 57 negara. Ini merupakan organisasi Internasional/supranasional
terbesar kedua (dalam hal jumlah anggota, jumlah penduduk dan luas wilayah) setelah

Perserikatan Bangsa Bangsa (PBB).

Tujuan OKlIdalam OIC Charter pasal.1 (www.oic-oci.org) a.l.:
1. Memperkuat solidaritas sesama anggota, melindungi kepentingan bersama,memastikan
partisipasi aktif anggota dlm keputusan yg menjadi kepentingan bersama,
2. Mendukung perjuangan rakyat Palestina mendirikan negara merdeka dengan ibukota Al-
Quds Al-Sharif.
Penguatan kerjasama ekonomi dan pembangunan menuju Islamic Common Market,
Membela Islam dari penistaan agama dan mendorong dialog antar agama dan peradaban,

Mendorong kerjasama antar anggota dlm berbagai bidang.

S oA W

Sebagai organisasi, OKI mempunyai struktur yang mirip dengan organisasi
internasional/supranasional lainnya, yaitu:

7. Summit Meeting (pertemuan kepala negara/pemerintah/raja)

8. Foreign Ministers Meeting

9. Secretary General

10. Permanent Secretariat (in Jeddah)

11. Standing Committees (AlQuds, Info & Budaya, Ekonomi, Iptek)

18



12. Subsidiary bodies, eg. Islamic University in Bangladesh, Uganda, Niger.
13. Specialised Institutions, eg.International Islamic News Agency (IINA)
14. Affiliated Institutions, eg. World Islamic Economic Forum in KL (WIEF)

Meskipun sudah berusia lebih dari 50 tahun dan sudah berganti nama dari
“Konperensi” menjadi “Kerjasama”, kinerja OKI tidak menggembirakan, bahkan
menyedihkan. OKI bukan saja gagal untuk mencapai tujuan memperkuat solidaritas sesama
anggota, tapi tak berdaya mencegah perang sesama anggotanya. OKI juga gagal
membebaskan rakyat Palestina dari penjajahan Israel. Di bidang non-politik, mungkin OKI
pada tingkat tertentu berhasil mencapai kemajuan, tapi kemajuan tersebut tidak terlihat
signifikan. Secara ekonomi dan iptek mayoritas negara Islam masih terbelakang. Karena
kelemahan tersebut, OKI belum bisa menjadi aktor yang diperhitungkan dalam hubungan

internasional.

What to do?

Mengingat kelemahan diplomasi negara-negara Islam yang tergabung dalam OKI tsb,
perlu dilakukan upaya kolektif dan sistematis untuk penguatan Diplomasi Islam. Di antara
upaya yang harus dilakukan adalah:

1. Meningkatkan upaya untuk menggalang persatuan dengan lebih mengefektifkan
kerjasama politik di OKI

2. Meningkatkan power (kekuatan) negara Islam, khususnya kekuatan ekonomi dan iptek.

3. Meningkatkan kampanye Diplomasi Islami (sesuai ajaran Islam)

4. Meningkatkan peran NGO (P to P): akademisi Islam, ormas Islam, dan activist Islam
lainnya.

5. Membentuk organisasi gerakan masyarakat: International Society for Islamic Diplomacy.

6. Membangun strategic partnership dengan negara besar, khususnya P-5.
DAFTAR PUSTAKA
Al-Qur’anul Karim (terjemahan)

Modern Diplomacy, RP Barston, Longman, London, 1988

OIC, www.oic-oci.org

Vienna Convention on Diplomatic Relations, www.legal.un.org

19



Diplomacy, britannica.com; merriam-webster.com; oxforddictionary.com;
dictionary.cambridge.com

Fungsi Manajemen, Henry Fayol, jurnalmanajemen.com

Politic Among Nations, Hans J. Morgenthau, AA Knopf, NY 1948

20



