/ KONFERENSI NASIONAL
ADAB DAN HUMANIORA

2023

EKOKRITIK PASCAKOLONIAL: KAJIAN POSTHUMANISMEBERORIENTASI
LINGKUNGAN
Rahmi Rahmayati
Universitas Negeri Surabaya
rahmirahmayati@unesa.ac.id

Abstrak:

Menurut beberapa ahli, kajian ekokritik sejak kemunculannya di Amerika dan
sekitarnya dianggap lebih didominasi oleh Amerika Barat, orang-orang kulit putih, dan
anglophone - penutur berbahasa Inggris - dan hanya terfokus pada teks-teks Barat.
Selain itu, kajian ekokritik mengabaikan metodologi dan konteks pascakolonial.
Bahkan kajian ekokritik gagal dalam memfaktorkan perbedaan budaya serta
mengabaikan kemanusiaan, kolonialisme, dan eksploitasi serta diskriminasi rasial.
Tulisan ini membahas tentang teori ekokritik pascakolonial sebagai kajian
posthumanisme berorientasi lingkungan yang sedang berkembang. Artikel ini
menggunakan metode penelitian kualitatif yang bersifat studi pustaka (library
research) yang menggunakan buku-buku dan sumber referensi lainnya sebagai objek
yang utama. Hasil analisis studi pustaka mencakup empat hal: 1) alasan yang
melatarbelakangi kemunculan kajian ekokritik pascakolonial; 2) perkembangan
ekokritik pascakolonial; 3) kaitan ekokritik pascakolonial dan posthumanisme; 4)
karya-karya sastra yang pernah dikaji menggunakan kajian ekokritik pascakolonial,
baik di Indonesia maupun di luar Indonesia (karya fiksi India berbahasa Inggris).

Kata kunci: ekokritik pascakolonial, kajian posthumanisme, lingkungan

PENDAHULUAN

Isu tentang lingkungan menjadi isu yang banyak dibahas dalam berbagai bidang.
Bahkan, menjadi topik utama dalam berbagai penelitian. Hal ini sebagaimana
diungkapkan Buell (2005, p. 3) bahwa lingkungan menjadi perhatian publik yang semakin
menonjol dan menjadi topik utama penelitian di bidang ilmu sains, ekonomi, hukum, dan
kebijakan publik serta bidang humaniora tertentu, terutama sejarah dan etika. Penelitian
atau kajian lingkungan dalam bidang ilmu sastra dikenal dengan ekokritik sebagaimana
diungkapkan Garrard (2004, p. 3) istilah studi sastra-lingkungan memiliki beberapa
istilah lain yang dapat dipilih secara bebas oleh environmentalist seperti kritik
lingkungan, studi hijau, dan ekopoetika tetapi yang paling dikenal adalah ekokritik.

Barry (2002, p. 161) mengemukakan bahwa ekokritik sebagai sebuah konsep
pertama kali muncul pada akhir 1970-an, pada pertemuan-pertemuan WLA (Asosiasi
Sastra Barat, sebuah badan yang bidang minatnya adalah sastra Amerika Barat).
Sementara itu, Glotfelty (1996, p. xx) menyatakan bahwa istilah ekokritik mungkin
pertama kali diciptakan pada tahun 1978 oleh William Rueckert dalam esainya
“Literature and Ecology: An Experiment in Ecocriticism”. Pada tahun 1980 muncul artikel
yang menerapkan ekokritik dalam karya sastra yang berkaitan dengan alam dan masalah
lingkungan. Pada awal 1990-an, ekokritik banyak digunakan sebagai pendekatan dalam
penelitian sastra, khususnya di Amerika (Garrard, 2004).

/—’———-—, :

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA - UIN SUNAN AMPEL SURABAYA



KONFERENSI NASIONAL
ADAB DAN HUMANIORA

2023

Dari sudut pandang akademisi, ekokritik didominasi oleh Association for the Study
of Literature and the Environment (ASLE), sebuah asosiasi profesional yang dimulai di
Amerika tetapi sekarang memiliki cabang yang signifikan di Inggris dan Jepang. Asosiasi
ni menyelenggarakan konferensi reguler dan menerbitkan jurnal yang mencakup analisis
sastra, penulisan kreatif, dan artikel tentang pendidikan lingkungan dan aktivisme.
Banyak karya awal ekokritik dicirikan oleh minat eksklusif pada puisi Romantis, narasi
hutan belantara dan penulisan alam, tetapi dalam beberapa tahun terakhir ASLE telah
beralih ke ekokritik budaya yang lebih umum, dengan studi penulisan ilmiah populer,
film, TV, seni, arsitektur dan artefak budaya lainnya seperti taman hiburan, kebun
binatang, dan pusat perbelanjaan (Garrard, 2004, p. 4).

Kajian ekokritik sejak kemunculannya di Amerika dan sekitarnya dianggap lebih
didominasi oleh Amerika Barat, orang-orang kulit putih, dan anglophone - penutur
berbahasa Inggris - dan hanya terfokus pada teks-teks Barat (Murphy, 1998). Selain itu,
kajian ekokritik mengabaikan metodologi dan konteks pascakolonial (DeLoughrey, 2011,
p. 10). Bahkan kajian ekokritik gagal dalam memfaktorkan perbedaan budaya (Huggan
dan Tiffin, 2007, p. 3) serta mengabaikan kemanusiaan, kolonialisme, dan eksploitasi
serta diskriminasi rasial (Isiguzo, 2017, p. 46).

Berbagai pendapat dan kritikan tersebut setidaknya melatarbelakangi kemunculan
ekokritik pascakolonial. Bidang kajian multidisipliner ini pada awalnya diragukan
(Slovic, 2007, p. v-vii) dan dipertentangkan sebagai sebuah konsep teori serta sulit untuk
didefinisikan (Huggan, 2017, p. 3) . Hal ini karena masalah ideologis, perbedaan
mendasar dalam pendekatan dan metodologi, dan perpecahan di antara para praktisi
kedua teori tersebut. Masing-masing teori dikembangkan secara terpisah dari yang lain
sambil berfokus pada perhatian khusus. Pascakolonialisme adalah antroposentris, dan
melihat perpecahan permasalahan antara manusia dan ras, sementara ekokritik berfokus
pada alam. Pascakolonialisme adalah teori dan konsep negasi yang mengeksplorasi
dampak dan warisan imperialisme dan rasisme terhadap bekas jajahan dan budak, dan
bagaimana melalui penemuan kembali kolonialisme, bekas jajahan masih bergantung
pada masyarakat dan negara asing melalui hubungan ekonomi dan politik yang tidak
merata (apa yang disebut neo-kolonialisme). Pascakolonialisme mengabaikan sejarah
panjang eksploitasi lingkungan bekas jajahan dan keprihatinan ekologis yang menopang,
baik yang terjajah maupun yang menjajah (Isiguzo, 2017, p. 45). Ekokritik, di sisi lain,
adalah penemuan environmentalisme kawasan dunia utara (istilah lain yang lebih
dikenal seperti negara-negara maju/dunia pertama). Ini menargetkan "peradaban
materialistis [modern] [yang] menjadikan manusia sebagai penjagal bumi" (Guha, 1989,
p.- 179), berusaha memulihkan alam Eden dan mengekang eksploitasi yang sama. Namun,
sebagaimana dibahas sebelumnya, ekokritik “gagal memfaktorkan perbedaan budaya”
dan mengabaikan kemanusiaan, kolonialisme, dan eksploitasi serta diskriminasi rasial
(Huggan dan Tiffin, 2007, p. 3).

Alasan lain adalah adanya anggapan bahwa menggabungkan pascakolonialisme dan
ekokritik bagi beberapa orang adalah tidak praktis. Klaim ini didasarkan pada asumsi
bahwa pascakolonialisme berpusat pada manusia dan bukan alam/lingkungan,
sedangkan ekokritik berpusat pada laki-laki kulit putih, sehingga kedua bidang tersebut
saling bertentangan. Graham Huggan dan Helen Tiffin dalam Postcolonial Ecocriticism:

N —

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA - UIN SUNAN AMPEL SURABAYA



/,<

-

L ————

KONFERENSI NASIONAL
ADAB DAN HUMANIORA

2023

Literature, Animals, Environment menyatakan bahwa klaim ini dapat dengan mudah
dibalas dengan banyak contoh yang bertentangan. Mereka menyarankan bahwa "jalan
keluar dari kekacauan ini adalah dengan bersikeras bahwa subjek pascakolonialisme
yang tepat adalah kolonialisme, dan untuk mencari dasar-dasar kolonial/imperial dari
praktik-praktik lingkungan, baik dalam masyarakat 'penjajah’ maupun masyarakat
'terjajah’ saat ini dan masa lalu”. Bagi Huggan dan Tiffin, menggabungkan
pascakolonialisme dan ekokritik adalah kenyataan bahwa penindasan lingkungan terjadi
karena ideologi kolonial dan imperial yang sama, yang menindas manusia (2007, p. 3).

EKOKRITIK PASCAKOLONIAL: KAJIAN POSTHUMANISME BERORIENTASI
LINGKUNGAN

Ekoritik pascakolonial gelombang pertama yang muncul setelah publikasi
Intenational Source Book karya Murphy, dalam hal waktu dan pendekatan, melampaui
konsep sekadar yang memperluas jangkauan ekokritik ke teks-teks non-Barat dan mulai
menginterogasi apa artinya, secara politik dan budaya, membaca tulisan alam dan karya
sastra lingkungan oleh penulis minoritas atau pascakolonial. Para kritikus ini bergulat
dengan pertanyaan apakah bidang-bidang yang tumpang tindih ini benar-benar
kompatibel secara intelektual. Ekokritik pascakolonial gelombang kedua mencerminkan
titik awal yang berbeda dari tulisan gelombang pertama. Dalam tiga atau empat tahun
terakhir, ekokritik pascakolonial telah mencerminkan rasa percaya diri yang lebih besar
sebagai sebuah bidang kajian. Pemikir saat ini telah mendapat manfaat dari perdebatan
gelombang pertama dan sekarang dapat mengembangkan bidang kajian mereka dari
premis bahwa ekokritik dan pascakolonialisme tidak antagonistik, melainkan dialogis
(Mount, 2012, p. 5)

Huggan dan Tiffin berhasil mengajukan pertanyaan tentang kategori alam, budaya,
manusia, dan non-manusia secara bersamaan. "Definisi 'kemanusiaan’” menurut mereka
memang, "tergantung - dan masih bergantung - pada kehadiran non-manusia, yang tidak
beradab, buas, hewan (lihat, misalnya, Derrida, 1999)". Dengan demikian, kritik mereka
tidak hanya menunjuk pada asal-usul spesifik dari pandangan dunia lingkungan tertentu,
tetapi juga mengaitkannya dengan kritik pascakolonial terhadap kekuasaan. Huggan dan
Tiffin melihat pascakolonialisme dan ekokritik bersatu: berbicara kebenaran kepada
kekuasaan. “Namun, pascakolonialsme hijau,” menurut mereka, “tidak hanya kritis; itu
juga perayaan. Baik pascakolonialisme maupun ekokritik, setidaknya sebagian,
merupakan wacana utopis yang ditujukan untuk memberikan kemungkinan konseptual
bagi transformasi material dunia” . Mereka berpendapat bahwa konsep keadilan adalah
mesin di balik keinginan untuk transformasi ini. Dalam mendefinisikan konsep keadilan
yang bekerja dalam karya sastra lingkungan pascakolonial, mereka menyatakan: “tidak
ada keadilan sosial tanpa keadilan lingkungan; dan tanpa keadilan sosial - untuk semua
makhluk ekologis - tidak ada keadilan sama sekali”. (dalam Mount, 2012, p. 12)

Analisis Huggan dan Tiffin tersebut berkaitan dengan kajian posthumanisme
sebagaimana penelitian disertasi yang dilakukan oleh Dana C. Mount yang mengaitkan
ekokritik pascakolonial dengan posthumanisme. Westling (dalam Mount, 2012, p. 12)
mencatat sejumlah pemikir pascamodern yang karyanya telah berkontribusi pada
posthumanisme, termasuk Jacques Derrida, Jean-Francois Lyotard, Donna Haraway, dan

3

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA - UIN SUNAN AMPEL SURABAYA



KONFERENSI NASIONAL
ADAB DAN HUMANIORA

2023

Cary Wolfe. Untuk tujuan ekokritik, karya Derrida, Haraway dan Wolfe mungkin paling
menarik, karena karya mereka secara langsung berhubungan dengan bidang-bidang
seperti studi hewan yang sudah tumpang tindih dengan ekokritik dan studi lingkungan.
Kontribusi yang lebih baru untuk pemikiran posthumanis berorientasi lingkungan datang
melalui artikel berpengaruh yang ditulis oleh Dipesh Chakrabarty yang menguraikan
dampak "Efek Al Gore"—artinya, pengakuan atas peran manusia dalam perubahan
iklim—pada studi sejarah. Konsep ini merupakan paradigma baru untuk membaca karya
sastra lingkungan. Eksplorasi posthuman mempertanyakan sekaligus menantang
kategori manusia. Ini menanyakan, misalnya, apakah manusia benar-benar merupakan
kategori yang terpisah dari hewan, atau dari alam. Investigasi terhadap posthuman
mengungkapkan dasar-dasar kotor dari peran kita yang dibuat dengan hati-hati sebagai
makhluk yang otonom dari dunia tempat kita berada. Pergeseran pemikiran ini adalah
tanda pemikiran posthumanis.

Kontribusi Haraway pada rekonseptualisasi pembagian manusia/hewan tidak
dapat dilebih-lebihkan. Dari karya awalnya tentang primatologi hingga esainya tentang
anjing dan “Cyborg Manifesto”-nya yang terkenal, Haraway telah menyusun teori
kekerabatan antara manusia dan hewan non-manusia yang memperhitungkan dinamika
kekuasaan dan yang mengedepankan konsep keadilan sosial yang luas. Fokus Haraway
pada primata diilhami oleh posisi unik mereka sebagai makhluk "yang menurut cerita
ilmiah dan populer barat berada di perbatasan antara alam dan budaya". Adapun Wolfe
lebih berfokus pada manusia politik daripada mode ilmiah itu sendiri. Dia melihat sosok
humanis liberal sebagai penghalang hubungan kita dengan hewan: “‘manusia’ dicapai
dengan melarikan diri atau menekan tidak hanya asal-usul hewannya di alam, biologis,
evolusioner, tetapi lebih umum dengan melampaui ikatan materialitas dan perwujudan
sama sekali.”(Mount, 2012, pp. 12-13).

Esai Chakrabarty "The Climate of History: Four Theses" memperkenalkan gagasan
Anthropocene, sebuah zaman geologis "baru" yang mencerminkan dampak pasca-
industri yang parah dari manusia di planet ini, kepada audiens studi budaya. Esai ini
merupakan upaya untuk membaca budaya melalui lensa ilmu iklim. Apa yang unik bagi
Chakrabarty tentang pendekatan ini adalah bahwa ilmu iklim memajukan konsep waktu
baru yang panjang dan pendek. Untuk mengukur perubahan iklim secara komparatif,
seseorang harus berpikir dalam kerangka waktu geologis. Untuk memahami sumber
perubahan iklim, seseorang harus berpikir dalam kerangka waktu manusia. Antroposen
adalah cara yang berguna untuk mendamaikan masa-masa ini karena menempatkan
kisah manusia dalam pandangan panjang sejarah geologis; manusia ditugaskan untuk
suatu zaman. Sebaliknya, jika dinyatakan dengan benar, manusia telah menciptakan
zaman karena dampak kita yang tidak disengaja pada suhu bumi. Namun, inti dari
argumen Chakrabarty adalah karena konsep Antroposen memainkan pandangan sejarah
yang lebih panjang ini (yang mendahului manusia, setidaknya dalam hal menyediakan
analisis suhu komparatif), kita perlu mengganti kategori "manusia” dengan "spesies".
(Mount, 2012, p. 16).

Kajian ekokritik pascakolonial dengan perspektif posthumanisme dapat
diaplikasikan pada karya sastra, baik novel, cerpen, pusi, maupun drama yang
mengangkat isu ekokritik pascakolonial dan posthumanisme. Saat ini, karya sastra yang

N —

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA - UIN SUNAN AMPEL SURABAYA



KONFERENSI NASIONAL
ADAB DAN HUMANIORA

2023

sudah dianalisis menggunakan kajian dan perspektif tersebut lebih banyak dalam bentuk
genre prosa. Hal ini sebagaimana yang telah dilakukan oleh Dana C. Mount dalam
disertasinya yang menganalisis novel-novel penulis India yang sudah diterjemahkan
dalam bahasa Inggris, di antaranya novel Kamala Markandaya yang berjudul Nectar in
Sieve, cerita adaptasi Amitav Ghosh dan Salman Rushdie. Selain itu, novel yang ditulis oleh
penulis Jamaika-Amerika, Michelle Cliff, yang berjudul No Telephone to Heaven dan novel
The Pickup yang ditulis oleh penulis Afrika Selatan, Nadine Gordimer. Penelitian lain yang
menggunakan kajian ekokritik pascakolonial dengan perspektif posthumanisme belum
dieksplorasi lebih jauh. Akan tetapi, analisis/kajian karya sastra yang menggunakan
kajian ekokritik pascakolonial sudah banyak dilakukan, tidak hanya di luar Indonesia
tetapi juga di Indonesia pun ada. Karya-karya di luar Indonesia lebih banyak mengkaji
novel-novel dengan penulis dari India yang cukup dikenal di antaranya Arundhati Roy,
Amitav Ghosh, Kamala Markandaya, dan lain-lain. Adapun karya-karya sastra Indonesia
yang pernah dianalisis menggunakan kajian ekoritik pascakolonial di antaranya novel
Hana Rambe yang berjudul Mirah dari Banda dan Aimuna dan Sobori, novel Yuni
Nurmalia yang berjudul Anak Bakumpai Terakhir, dan lain-lain.

SIMPULAN

Kemunculan kajian ekokritik sejak kemunculannya di Amerika dan sekitarnya
disinyalir lebih didominasi oleh Amerika Barat, orang-orang kulit putih, dan anglophone
- penutur berbahasa Inggris - dan hanya terfokus pada teks-teks Barat (Murphy, 1998).
Selain itu, kajian ekokritik mengabaikan metodologi dan konteks pascakolonial
(DeLoughrey, 2011, p. 10). Bahkan kajian ekokritik gagal dalam memfaktorkan
perbedaan budaya (Huggan dan Tiffin, 2007, p. 3) serta mengabaikan kemanusiaan,
kolonialisme, dan eksploitasi serta diskriminasi rasial (Isiguzo, 2017, p. 46).

Perkembangan ekokritik pascakolonial gelombang pertama yang muncul setelah
publikasi Intenational Source Book karya Murphy, dalam hal waktu dan pendekatan,
melampaui konsep sekadar yang memperluas jangkauan ekokritik ke teks-teks non-Barat
dan mulai menginterogasi apa artinya, secara politik dan budaya, membaca tulisan alam
dan karya sastra lingkungan oleh penulis minoritas atau pascakolonial. Ekokritik
pascakolonial gelombang kedua mencerminkan titik awal yang berbeda dari tulisan
gelombang pertama. Dalam tiga atau empat tahun terakhir, ekokritik pascakolonial telah
mencerminkan rasa percaya diri yang lebih besar sebagai sebuah bidang kajian. Pemikir
saat ini telah mendapat manfaat dari perdebatan gelombang pertama dan sekarang dapat
mengembangkan bidang kajian mereka dari premis bahwa ekokritik dan
pascakolonialisme tidak antagonistik, melainkan dialogis (Mount, 2012, p. 5)

Huggan dan Tiffin berpendapat bahwa konsep keadilan adalah mesin di balik
keinginan untuk transformasi. Dalam mendefinisikan konsep keadilan yang bekerja
dalam karya sastra lingkungan pascakolonial, mereka menyatakan: “tidak ada keadilan
sosial tanpa keadilan lingkungan; dan tanpa keadilan sosial - untuk semua makhluk
ekologis - tidak ada keadilan sama sekali”. (dalam Mount, 2012, p. 12). Analisis tersebut
berkaitan dengan kajian posthumanisme sebagaimana penelitian disertasi yang
dilakukan oleh Dana C. Mount yang mengaitkan ekokritik pascakolonial dengan
posthumanisme.

N —

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA - UIN SUNAN AMPEL SURABAYA



y

/—’———-—, :

KONFERENSI NASIONAL
ADAB DAN HUMANIORA

2023

Westling (dalam Mount, 2012, p. 12) mencatat sejumlah pemikir pascamodern yang
karyanya telah berkontribusi pada posthumanisme, termasuk Jacques Derrida, Jean-
Francois Lyotard, Donna Haraway, dan Cary Wolfe. Untuk tujuan ekokritik, karya Derrida,
Haraway dan Wolfe mungkin paling menarik, karena karya mereka secara langsung
berhubungan dengan bidang-bidang seperti studi hewan yang sudah tumpang tindih
dengan ekokritik dan studi lingkungan.

Kontribusi yang lebih baru untuk pemikiran posthumanis berorientasi lingkungan
datang melalui artikel berpengaruh yang ditulis oleh Dipesh Chakrabarty yang
menguraikan dampak "Efek Al Gore"—artinya, pengakuan atas peran manusia dalam
perubahan iklim—pada studi sejarah. Konsep ini merupakan paradigma baru untuk
membaca karya sastra lingkungan. Eksplorasi posthuman mempertanyakan sekaligus
menantang kategori manusia. Ini menanyakan, misalnya, apakah manusia benar-benar
merupakan kategori yang terpisah dari hewan, atau dari alam.

Penulisan tentang ekokritik pascakolonial berperspektif posthumanism dalam
tulisan ini masih belum tereksplorasi secara komprehensif dan hal ini bisa dijadikan
bahan untuk pengembangan penulisan berikutnya yang membahas tentang isu ini.

DAFTAR PUSTAKA

Barry, P. (2002). Beginning theory: An introduction to literary and cultural theory. 2nd ed.
Manchester University Press.

Buell, L. (2005). The future of environmental criticism: Environmental crisis and literary
imagination. Blackwell Publishing.

DeLoughrey, E., & Handley, G. B. (Eds.). (2011). Postcolonial ecologies: Literatures of the
environment. Oxford UP.

Garrard, G. (2004). Ecocriticism. Routledge.

Glotfelty, C., & Fromm, H. (1996). The ecocriticism reader: Landmark in literary ecology.
The University of Georgia Press.

Huggan, G., & Tiffin, H. (2010). Postcolonial ecocriticism: Literature, animals, environment.
Routledge.

Isiguzo, C. D. (2017). Postcolonial ecocriticism and the African response to human
experience and the environment. Localities, 7(11), 43-74.
https://doi.org/10.15299/local.2017.11.7.43

Mount, D. C. (2012). Enduring nature: Everyday environmentalism in postcolonial
literature. [McMaster University]. http://hdl.handle.net/11375/12278

Murphy, P. D. (Ed.). (1998). Literature of nature: An international sourcebook. Fitzroy
Dearborn.

Ramachandra, G. (1989). Radical American environmentalism and wilderness
preservation: A third world critique. Environmental Ethics, 11(1), 71- 83.

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA - UIN SUNAN AMPEL SURABAYA



KONFERENSI NASIONAL
ADAB DAN HUMANIORA

2023

https://www.pdcnet.org/enviroethics/content/enviroethics_
71.0083

Slovic, S. (2007). Editor’s Note. Interdisciplinary Studies in Literature and Environment,
14(1), V-Vil.
https://english.ucla.edu/faculty /deloughrey/Cilano_DeLoughrey_Against%20Aut
henticity%20ISLE2007.pdf.

Westling, L. (2006). Literature, the environment and the question of the posthuman. In C.
Gersdorf & S. Mayer (Eds.), Nature in Literary and Cultural Studies: Transatlantic
Conversations on Ecocriticism (pp. 25-48). Rodopi.

ULTAS ADAB DAN



