
  

 

1 

 

EKOKRITIK PASCAKOLONIAL: KAJIAN POSTHUMANISMEBERORIENTASI 
LINGKUNGAN 

Rahmi Rahmayati 
Universitas Negeri Surabaya 
rahmirahmayati@unesa.ac.id 

Abstrak: 
Menurut beberapa ahli, kajian ekokritik sejak kemunculannya di Amerika dan 
sekitarnya dianggap lebih didominasi oleh Amerika Barat, orang-orang kulit putih, dan 
anglophone – penutur berbahasa Inggris – dan hanya terfokus pada teks-teks Barat. 
Selain itu, kajian ekokritik mengabaikan metodologi dan konteks pascakolonial. 
Bahkan kajian ekokritik gagal dalam memfaktorkan perbedaan budaya serta 
mengabaikan kemanusiaan, kolonialisme, dan eksploitasi serta diskriminasi rasial. 
Tulisan ini membahas tentang teori ekokritik pascakolonial sebagai kajian 
posthumanisme berorientasi lingkungan yang sedang berkembang. Artikel ini 
menggunakan metode penelitian kualitatif yang bersifat studi pustaka (library 
research) yang menggunakan buku-buku dan sumber referensi lainnya sebagai objek 
yang utama. Hasil analisis studi pustaka mencakup empat hal: 1) alasan yang 
melatarbelakangi kemunculan kajian ekokritik pascakolonial; 2) perkembangan 
ekokritik pascakolonial; 3) kaitan ekokritik pascakolonial dan posthumanisme; 4) 
karya-karya sastra yang pernah dikaji menggunakan kajian ekokritik pascakolonial, 
baik di Indonesia maupun di luar Indonesia (karya fiksi India berbahasa Inggris). 
Kata kunci: ekokritik pascakolonial, kajian posthumanisme, lingkungan 

 

 

PENDAHULUAN 

Isu tentang lingkungan menjadi isu yang banyak dibahas dalam berbagai bidang. 

Bahkan, menjadi topik utama dalam berbagai penelitian. Hal ini sebagaimana 

diungkapkan Buell (2005, p. 3) bahwa lingkungan menjadi perhatian publik yang semakin 

menonjol dan menjadi topik utama penelitian di bidang ilmu sains, ekonomi, hukum, dan 

kebijakan publik serta bidang humaniora tertentu, terutama sejarah dan etika. Penelitian 

atau kajian lingkungan dalam bidang ilmu sastra dikenal dengan ekokritik sebagaimana 

diungkapkan Garrard (2004, p. 3) istilah studi sastra-lingkungan memiliki beberapa 

istilah lain yang dapat dipilih secara bebas oleh environmentalist seperti kritik 

lingkungan, studi hijau, dan ekopoetika tetapi yang paling dikenal adalah ekokritik.  

Barry (2002, p. 161) mengemukakan bahwa ekokritik sebagai sebuah konsep 

pertama kali muncul pada akhir 1970-an, pada pertemuan-pertemuan WLA (Asosiasi 

Sastra Barat, sebuah badan yang bidang minatnya adalah sastra Amerika Barat). 

Sementara itu, Glotfelty (1996, p. xx) menyatakan bahwa istilah ekokritik mungkin 

pertama kali diciptakan pada tahun 1978 oleh William Rueckert dalam esainya 

“Literature and Ecology: An Experiment in Ecocriticism”. Pada tahun 1980 muncul artikel 

yang menerapkan ekokritik dalam karya sastra yang berkaitan dengan alam dan masalah 

lingkungan. Pada awal 1990-an, ekokritik banyak digunakan sebagai pendekatan dalam 

penelitian sastra, khususnya di Amerika (Garrard, 2004).  



  

 

2 

Dari sudut pandang akademisi, ekokritik didominasi oleh Association for the Study 

of Literature and the Environment (ASLE), sebuah asosiasi profesional yang dimulai di 

Amerika tetapi sekarang memiliki cabang yang signifikan di Inggris dan Jepang. Asosiasi 

ni menyelenggarakan konferensi reguler dan menerbitkan jurnal yang mencakup analisis 

sastra, penulisan kreatif, dan artikel tentang pendidikan lingkungan dan aktivisme. 

Banyak karya awal ekokritik dicirikan oleh minat eksklusif pada puisi Romantis, narasi 

hutan belantara dan penulisan alam, tetapi dalam beberapa tahun terakhir ASLE telah 

beralih ke ekokritik budaya yang lebih umum, dengan studi penulisan ilmiah populer, 

film, TV, seni, arsitektur dan artefak budaya lainnya seperti taman hiburan, kebun 

binatang, dan pusat perbelanjaan (Garrard, 2004, p. 4). 

Kajian ekokritik sejak kemunculannya di Amerika dan sekitarnya dianggap lebih 

didominasi oleh Amerika Barat, orang-orang kulit putih, dan anglophone – penutur 

berbahasa Inggris – dan hanya terfokus pada teks-teks Barat (Murphy, 1998). Selain itu, 

kajian ekokritik mengabaikan metodologi dan konteks pascakolonial (DeLoughrey, 2011, 

p. 10). Bahkan kajian ekokritik gagal dalam memfaktorkan perbedaan budaya (Huggan 

dan Tiffin, 2007, p. 3) serta mengabaikan kemanusiaan, kolonialisme, dan eksploitasi 

serta diskriminasi rasial (Isiguzo, 2017, p. 46). 

Berbagai pendapat dan kritikan tersebut setidaknya melatarbelakangi kemunculan 

ekokritik pascakolonial. Bidang kajian multidisipliner ini pada awalnya diragukan  

(Slovic, 2007, p. v-vii) dan dipertentangkan sebagai sebuah konsep teori serta sulit untuk 

didefinisikan (Huggan, 2017, p. 3) . Hal ini karena masalah ideologis, perbedaan 

mendasar dalam pendekatan dan metodologi, dan perpecahan di antara para praktisi 

kedua teori tersebut. Masing-masing teori dikembangkan secara terpisah dari yang lain 

sambil berfokus pada perhatian khusus. Pascakolonialisme adalah antroposentris, dan 

melihat perpecahan permasalahan antara manusia dan ras, sementara ekokritik berfokus 

pada alam. Pascakolonialisme adalah teori dan konsep negasi yang mengeksplorasi 

dampak dan warisan imperialisme dan rasisme terhadap bekas jajahan dan budak, dan 

bagaimana melalui penemuan kembali kolonialisme, bekas jajahan masih bergantung 

pada masyarakat dan negara asing melalui hubungan ekonomi dan politik yang tidak 

merata (apa yang disebut neo-kolonialisme). Pascakolonialisme mengabaikan sejarah 

panjang eksploitasi lingkungan bekas jajahan dan keprihatinan ekologis yang menopang, 

baik yang terjajah maupun yang menjajah (Isiguzo, 2017, p. 45). Ekokritik, di sisi lain, 

adalah penemuan environmentalisme kawasan dunia utara (istilah lain yang lebih 

dikenal seperti negara-negara maju/dunia pertama). Ini menargetkan "peradaban 

materialistis [modern] [yang] menjadikan manusia sebagai penjagal bumi" (Guha, 1989, 

p. 179), berusaha memulihkan alam Eden dan mengekang eksploitasi yang sama. Namun, 

sebagaimana dibahas sebelumnya, ekokritik “gagal memfaktorkan perbedaan budaya”  

dan mengabaikan kemanusiaan, kolonialisme, dan eksploitasi serta diskriminasi rasial 

(Huggan dan Tiffin, 2007, p. 3). 

Alasan lain adalah adanya anggapan bahwa menggabungkan pascakolonialisme dan 
ekokritik bagi beberapa orang adalah tidak praktis. Klaim ini didasarkan pada asumsi 

bahwa pascakolonialisme berpusat pada manusia dan bukan alam/lingkungan, 

sedangkan ekokritik berpusat pada laki-laki kulit putih, sehingga kedua bidang tersebut 

saling bertentangan. Graham Huggan dan Helen Tiffin dalam Postcolonial Ecocriticism: 



  

 

3 

Literature, Animals, Environment menyatakan bahwa klaim ini dapat dengan mudah 

dibalas dengan banyak contoh yang bertentangan. Mereka menyarankan bahwa "jalan 

keluar dari kekacauan ini adalah dengan bersikeras bahwa subjek pascakolonialisme 

yang tepat adalah kolonialisme, dan untuk mencari dasar-dasar kolonial/imperial dari 

praktik-praktik lingkungan, baik dalam masyarakat 'penjajah' maupun masyarakat 

'terjajah' saat ini dan masa lalu”. Bagi Huggan dan Tiffin, menggabungkan 

pascakolonialisme dan ekokritik adalah kenyataan bahwa penindasan lingkungan terjadi 

karena ideologi kolonial dan imperial yang sama, yang menindas manusia (2007, p. 3). 

 

EKOKRITIK PASCAKOLONIAL: KAJIAN POSTHUMANISME BERORIENTASI 

LINGKUNGAN 

Ekoritik pascakolonial gelombang pertama yang muncul setelah publikasi 

Intenational Source Book karya Murphy, dalam hal waktu dan pendekatan, melampaui 

konsep sekadar yang memperluas jangkauan ekokritik ke teks-teks non-Barat dan mulai 

menginterogasi apa artinya, secara politik dan budaya, membaca tulisan alam dan karya 

sastra lingkungan oleh penulis minoritas atau pascakolonial. Para kritikus ini bergulat 

dengan pertanyaan apakah bidang-bidang yang tumpang tindih ini benar-benar 
kompatibel secara intelektual. Ekokritik pascakolonial gelombang kedua mencerminkan 

titik awal yang berbeda dari tulisan gelombang pertama. Dalam tiga atau empat tahun 

terakhir, ekokritik pascakolonial telah mencerminkan rasa percaya diri yang lebih besar 

sebagai sebuah bidang kajian.  Pemikir saat ini telah mendapat manfaat dari perdebatan 

gelombang pertama dan sekarang dapat mengembangkan  bidang kajian mereka dari 

premis bahwa ekokritik dan pascakolonialisme tidak antagonistik, melainkan dialogis 

(Mount, 2012, p. 5) 

Huggan dan Tiffin berhasil mengajukan pertanyaan tentang kategori alam, budaya, 

manusia, dan non-manusia secara bersamaan. "Definisi 'kemanusiaan’” menurut mereka 

memang, "tergantung - dan masih bergantung - pada kehadiran non-manusia, yang tidak 

beradab, buas, hewan (lihat, misalnya, Derrida, 1999)". Dengan demikian, kritik mereka 
tidak hanya menunjuk pada asal-usul spesifik dari pandangan dunia lingkungan tertentu, 

tetapi juga mengaitkannya dengan kritik pascakolonial terhadap kekuasaan. Huggan dan 

Tiffin melihat pascakolonialisme dan ekokritik bersatu: berbicara kebenaran kepada 

kekuasaan. “Namun, pascakolonialsme hijau,” menurut mereka, “tidak hanya kritis; itu 

juga perayaan. Baik pascakolonialisme maupun ekokritik, setidaknya sebagian, 

merupakan wacana utopis yang ditujukan untuk memberikan kemungkinan konseptual 

bagi transformasi material dunia” . Mereka berpendapat bahwa konsep keadilan adalah 

mesin di balik keinginan untuk transformasi ini. Dalam mendefinisikan konsep keadilan 

yang bekerja dalam karya sastra lingkungan pascakolonial, mereka menyatakan: “tidak 

ada keadilan sosial tanpa keadilan lingkungan; dan tanpa keadilan sosial – untuk semua 

makhluk ekologis – tidak ada keadilan sama sekali”. (dalam Mount, 2012, p. 12) 

Analisis Huggan dan Tiffin tersebut berkaitan dengan kajian posthumanisme 
sebagaimana penelitian disertasi yang dilakukan oleh Dana C. Mount yang mengaitkan 

ekokritik pascakolonial dengan posthumanisme. Westling (dalam Mount, 2012, p. 12) 

mencatat sejumlah pemikir pascamodern yang karyanya telah berkontribusi pada 

posthumanisme, termasuk Jacques Derrida, Jean-Francois Lyotard, Donna Haraway, dan 



  

 

4 

Cary Wolfe. Untuk tujuan ekokritik, karya Derrida, Haraway dan Wolfe mungkin paling 

menarik, karena karya mereka secara langsung berhubungan dengan bidang-bidang 

seperti studi hewan yang sudah tumpang tindih dengan ekokritik dan studi lingkungan. 

Kontribusi yang lebih baru untuk pemikiran posthumanis berorientasi lingkungan datang 

melalui artikel berpengaruh yang ditulis oleh Dipesh Chakrabarty yang menguraikan 

dampak "Efek Al Gore"—artinya, pengakuan atas peran manusia dalam perubahan 

iklim—pada studi sejarah. Konsep ini merupakan paradigma baru untuk membaca karya 

sastra lingkungan. Eksplorasi posthuman mempertanyakan sekaligus menantang 

kategori manusia. Ini menanyakan, misalnya, apakah manusia benar-benar merupakan 

kategori yang terpisah dari hewan, atau dari alam. Investigasi terhadap posthuman 

mengungkapkan dasar-dasar kotor dari peran kita yang dibuat dengan hati-hati sebagai 

makhluk yang otonom dari dunia tempat kita berada. Pergeseran pemikiran ini adalah 

tanda pemikiran posthumanis. 

Kontribusi Haraway pada rekonseptualisasi pembagian manusia/hewan tidak 

dapat dilebih-lebihkan. Dari karya awalnya tentang primatologi hingga esainya tentang 

anjing dan “Cyborg Manifesto”-nya yang terkenal, Haraway telah menyusun teori 

kekerabatan antara manusia dan hewan non-manusia yang memperhitungkan dinamika 

kekuasaan dan yang mengedepankan konsep keadilan sosial yang luas. Fokus Haraway 

pada primata diilhami oleh posisi unik mereka sebagai makhluk "yang menurut cerita 

ilmiah dan populer barat berada di perbatasan antara alam dan budaya". Adapun Wolfe 

lebih berfokus pada manusia politik daripada mode ilmiah itu sendiri. Dia melihat sosok 

humanis liberal sebagai penghalang hubungan kita dengan hewan: “'manusia' dicapai 

dengan melarikan diri atau menekan tidak hanya asal-usul hewannya di alam, biologis, 

evolusioner, tetapi lebih umum dengan melampaui ikatan materialitas dan perwujudan 

sama sekali.”(Mount, 2012, pp. 12–13). 

Esai Chakrabarty "The Climate of History: Four Theses" memperkenalkan gagasan 

Anthropocene, sebuah zaman geologis "baru" yang mencerminkan dampak pasca-

industri yang parah dari manusia di planet ini, kepada audiens studi budaya. Esai ini 

merupakan upaya untuk membaca budaya melalui lensa ilmu iklim. Apa yang unik bagi 

Chakrabarty tentang pendekatan ini adalah bahwa ilmu iklim memajukan konsep waktu 

baru yang panjang dan pendek. Untuk mengukur perubahan iklim secara komparatif, 

seseorang harus berpikir dalam kerangka waktu geologis. Untuk memahami sumber 

perubahan iklim, seseorang harus berpikir dalam kerangka waktu manusia. Antroposen 

adalah cara yang berguna untuk mendamaikan masa-masa ini karena menempatkan 

kisah manusia dalam pandangan panjang sejarah geologis; manusia ditugaskan untuk 

suatu zaman. Sebaliknya, jika dinyatakan dengan benar, manusia telah menciptakan 

zaman karena dampak kita yang tidak disengaja pada suhu bumi. Namun, inti dari 

argumen Chakrabarty adalah karena konsep Antroposen memainkan pandangan sejarah 

yang lebih panjang ini (yang mendahului manusia, setidaknya dalam hal menyediakan 

analisis suhu komparatif), kita perlu mengganti kategori "manusia" dengan "spesies". 
(Mount, 2012, p. 16). 

Kajian ekokritik pascakolonial dengan perspektif posthumanisme dapat 

diaplikasikan pada karya sastra, baik novel, cerpen, pusi, maupun drama yang 

mengangkat isu ekokritik pascakolonial dan posthumanisme. Saat ini, karya sastra yang 



  

 

5 

sudah dianalisis menggunakan kajian dan perspektif tersebut lebih banyak dalam bentuk 

genre prosa. Hal ini sebagaimana yang telah dilakukan oleh Dana C. Mount dalam 

disertasinya yang menganalisis novel-novel penulis India yang sudah diterjemahkan 

dalam bahasa Inggris, di antaranya novel Kamala Markandaya yang berjudul Nectar in 

Sieve, cerita adaptasi Amitav Ghosh dan Salman Rushdie. Selain itu, novel yang ditulis oleh 

penulis Jamaika-Amerika, Michelle Cliff, yang berjudul No Telephone to Heaven dan novel 

The Pickup yang ditulis oleh penulis Afrika Selatan, Nadine Gordimer. Penelitian lain yang 

menggunakan kajian ekokritik pascakolonial dengan perspektif posthumanisme belum 

dieksplorasi lebih jauh. Akan tetapi, analisis/kajian karya sastra yang menggunakan 

kajian ekokritik pascakolonial sudah banyak dilakukan, tidak hanya di luar Indonesia 

tetapi juga di Indonesia pun ada. Karya-karya di luar Indonesia lebih banyak mengkaji 

novel-novel dengan penulis dari India yang cukup dikenal di antaranya Arundhati Roy, 

Amitav Ghosh, Kamala Markandaya, dan lain-lain. Adapun karya-karya sastra Indonesia 

yang pernah dianalisis menggunakan kajian ekoritik pascakolonial di antaranya novel 

Hana Rambe yang berjudul Mirah dari Banda dan Aimuna dan Sobori, novel Yuni 

Nurmalia yang berjudul Anak Bakumpai Terakhir, dan lain-lain. 

 

SIMPULAN 

Kemunculan kajian ekokritik sejak kemunculannya di Amerika dan sekitarnya 

disinyalir lebih didominasi oleh Amerika Barat, orang-orang kulit putih, dan anglophone 

– penutur berbahasa Inggris – dan hanya terfokus pada teks-teks Barat (Murphy, 1998). 

Selain itu, kajian ekokritik mengabaikan metodologi dan konteks pascakolonial 

(DeLoughrey, 2011, p. 10). Bahkan kajian ekokritik gagal dalam memfaktorkan 

perbedaan budaya (Huggan dan Tiffin, 2007, p. 3) serta mengabaikan kemanusiaan, 

kolonialisme, dan eksploitasi serta diskriminasi rasial (Isiguzo, 2017, p. 46).  

Perkembangan ekokritik pascakolonial gelombang pertama yang muncul setelah 

publikasi Intenational Source Book karya Murphy, dalam hal waktu dan pendekatan, 

melampaui konsep sekadar yang memperluas jangkauan ekokritik ke teks-teks non-Barat 
dan mulai menginterogasi apa artinya, secara politik dan budaya, membaca tulisan alam 

dan karya sastra lingkungan oleh penulis minoritas atau pascakolonial. Ekokritik 

pascakolonial gelombang kedua mencerminkan titik awal yang berbeda dari tulisan 

gelombang pertama. Dalam tiga atau empat tahun terakhir, ekokritik pascakolonial telah 

mencerminkan rasa percaya diri yang lebih besar sebagai sebuah bidang kajian.  Pemikir 

saat ini telah mendapat manfaat dari perdebatan gelombang pertama dan sekarang dapat 

mengembangkan  bidang kajian mereka dari premis bahwa ekokritik dan 

pascakolonialisme tidak antagonistik, melainkan dialogis (Mount, 2012, p. 5) 

Huggan dan Tiffin berpendapat bahwa konsep keadilan adalah mesin di balik 

keinginan untuk transformasi. Dalam mendefinisikan konsep keadilan yang bekerja 

dalam karya sastra lingkungan pascakolonial, mereka menyatakan: “tidak ada keadilan 

sosial tanpa keadilan lingkungan; dan tanpa keadilan sosial – untuk semua makhluk 
ekologis – tidak ada keadilan sama sekali”. (dalam Mount, 2012, p. 12). Analisis tersebut 

berkaitan dengan kajian posthumanisme sebagaimana penelitian disertasi yang 

dilakukan oleh Dana C. Mount yang mengaitkan ekokritik pascakolonial dengan 

posthumanisme. 



  

 

6 

Westling (dalam Mount, 2012, p. 12) mencatat sejumlah pemikir pascamodern yang 

karyanya telah berkontribusi pada posthumanisme, termasuk Jacques Derrida, Jean-

Francois Lyotard, Donna Haraway, dan Cary Wolfe. Untuk tujuan ekokritik, karya Derrida, 

Haraway dan Wolfe mungkin paling menarik, karena karya mereka secara langsung 

berhubungan dengan bidang-bidang seperti studi hewan yang sudah tumpang tindih 

dengan ekokritik dan studi lingkungan. 

Kontribusi yang lebih baru untuk pemikiran posthumanis berorientasi lingkungan 

datang melalui artikel berpengaruh yang ditulis oleh Dipesh Chakrabarty yang 

menguraikan dampak "Efek Al Gore"—artinya, pengakuan atas peran manusia dalam 

perubahan iklim—pada studi sejarah. Konsep ini merupakan paradigma baru untuk 

membaca karya sastra lingkungan. Eksplorasi posthuman mempertanyakan sekaligus 

menantang kategori manusia. Ini menanyakan, misalnya, apakah manusia benar-benar 

merupakan kategori yang terpisah dari hewan, atau dari alam. 

Penulisan tentang ekokritik pascakolonial berperspektif posthumanism dalam 

tulisan ini masih belum tereksplorasi secara komprehensif dan hal ini bisa dijadikan 

bahan untuk pengembangan penulisan berikutnya yang membahas tentang isu ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Barry, P. (2002). Beginning theory: An introduction to literary and cultural theory. 2nd ed. 

Manchester University Press.  

Buell, L. (2005).  The future of environmental criticism: Environmental crisis and literary 

imagination. Blackwell Publishing. 

DeLoughrey, E., & Handley, G. B. (Eds.). (2011). Postcolonial ecologies: Literatures of the 

environment. Oxford UP.  

Garrard, G. (2004). Ecocriticism. Routledge. 

Glotfelty, C., & Fromm, H. (1996). The ecocriticism reader: Landmark in literary ecology. 

The University of Georgia Press. 

Huggan, G., & Tiffin, H. (2010). Postcolonial ecocriticism: Literature, animals, environment. 

Routledge. 

Isiguzo, C. D. (2017). Postcolonial ecocriticism and the African response to human 

experience and the environment. Localities, 7(11), 43–74. 

https://doi.org/10.15299/local.2017.11.7.43 

Mount, D. C. (2012). Enduring nature: Everyday environmentalism in postcolonial 

literature. [McMaster University]. http://hdl.handle.net/11375/12278 

Murphy, P. D. (Ed.). (1998). Literature of nature: An international sourcebook. Fitzroy 

Dearborn.  

Ramachandra, G. (1989). Radical American environmentalism and wilderness 

preservation: A third world critique. Environmental Ethics, 11(1), 71- 83. 



  

 

7 

https://www.pdcnet.org/enviroethics/content/enviroethics_1989_0011_0001_00

71_0083 

Slovic, S. (2007).  Editor’s Note. Interdisciplinary Studies in Literature and Environment, 

14(1), v-vii. 

https://english.ucla.edu/faculty/deloughrey/Cilano_DeLoughrey_Against%20Aut

henticity%20ISLE2007.pdf. 

Westling, L. (2006). Literature, the environment and the question of the posthuman. In  C. 

Gersdorf & S. Mayer (Eds.), Nature in Literary and Cultural Studies: Transatlantic 

Conversations on Ecocriticism (pp. 25-48). Rodopi. 

 


