DINAMIKA PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL
PERSPEKTIF TRADISI DAN PERKEMBANGAN PESANTREN
DI INDONESIA

Zainullah
Institut Agama Islam (IAI) Al-Khairat Pamekasan
Ach. Sayyi
Institut Agama Islam (IAI) Al-Khairat Pamekasan
sayyid.achmad17 @ gmail.com

Abstract

The Indonesian nation is composed of a number of cultural, ethnic,
racial, and religious groups, so that the Indonesian nation can be grouped
or categorized as a diverse (multicultural) society. One of indicator is the
diversity of ethnic, culture, and religion where Islam is the majority
religion. The growth and development of Islam in Indonesia rises from
the role of Islamic educational institutions such as madrasah and
pesantren. This article will be briefly explained about; 1) pesantren and
its development; 2) the tradition of pesantren as picture of Islam in
Indonesian, and 3) multicultural values in pesantren. This is important to
know as the focus of the discussion in this article. To uncover and
explain the three focus above, it must be supported through several
theories as a poin of analysis, namely about pesantren, pesantren
traditions, and multicultural values. The method of writing this article is
through a qualitative approach, while the type of research is theoretical-
descriptive based on library research. The results of the research are that;
a) historical perspective of pesantren as a friendly, tolerant face of
Indonesian Islam able to survive for centuries and give color to this age;
b) some of the pesantren traditions, among others, are local wisdom in
the form of value systems and social interactions are meaningful because
they are formed from the pesantren community itself and are sourced
from religious forces; c) the values of pesantren multiculturalism can be
seen through local wisdom, such as marriage, kinship, family harmony,
frienship, fostering brotherhood (ukhuwah), visiting the sick, caring for
orphans, mutual cooperation, solidarity, mutual respect, promoting
dialogue, moderate and tolerant.

Keywords: Dynamics of multicultural Islamic education, tradition and
development of Islamic boarding schools

Abstrak
Bangsa Indonesia adalah terdiri dari sejumlah kelompok budaya, etnis,
ras, dan agama, sehingga Bangsa Indonesia dapat dikelompokkan atau
dikatagorikan sebagai masyarakat beragam (multikultural). Salah satu
indikatornya adalah beragamnya, etnis, budya, suku dan Agama dimana
Islam sebagai agama mayoritas. tumbuh kembangnya agama Islam di
Indonesia ini tidak lepas dari peran kelembagaan pendidikan Islam
seperti madrasah dan pesantren. Melalui rtikel ini akan dijelaskan secara
singkat tentang; 1) pesantren dan perkembangannya; 2) tradisi pesantren

FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019. P-ISSN
2441-2401; e-ISSN 2477-5622


mailto:sayyid.achmad17@gmail.com

FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

sebagai wajah Islam Indonesia, dan 3) nilai-nilai multikultural pada
pesantren. Hal ini penting diketahui sebagai fokus pembahasan dalam
artikel ini. Untuk mengungkap dan menjelaskan tiga fokus diatas maka
harus ditopang melalui beberapa teori sebagai pisau analisis, yaitu
tentang pesantren, tradisi pesantren, dan nilai-nilai multikultural. Adapun
metode penulisan artikel ini melalui pendekatan kualitatif, sedangkan
jenis penelitiannya teoritis-deskriptif berbasis library research. Hasil dari
research tersebut bahwa; a) perspektik sejarah pesantren sebagai wajah
Islam Indonesia yang ramah, dan toleran mampu bertahan selama
berabad-abad dan memberikan warna sampai dewasa ini; b) sebagian dari
tradisi pesantren antara lain adalah local wisdom dengan berbentuk
system nilai dan interaksi social yang dimiliki merupakan ruang yang
sarat makna karena terbentuk oleh kekuatan masyarakat pesantren sendiri
dan bersumber dari kekuatan agama; c) nilai multikulturalisme pesantren
dapat dilihat melalui kearifan lokal, seperti perkawinan, kekerabatan,
keharmonisan keluarga, silaturrahim, membangun persaudaraan
(ukhuwah), menjenguk orang sakit, menyantuni anak yatim, gotong
royong, solidaritas, saling menghormati, mengedepankan dialog, moderat
dan toleran.

Kata Kunci: Dinamika Pendidikan islam multikultural, Tradisi dan
perkembangan pesantren

Pendahuluan

Negara Indonesia ini memiliki puluhan organisasi masyarakat Islam (ormas)
selanjutnya disebut ormas Islam seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan
Muhammadiyah,' yang dari sisi popularitas, kedua ormas Islam tersebut adalah dua
ormas paling besar dan dikenal dikalangan masyrakat, pelajar, cendikiawan dan
ilmuan di tanah air bahkan di manca Negara. Selanjutnya penulis memaparkan data
jumlah pesantren berdasarkan data Analisis Statistik Kelembagaan Pendidikan
Keislaman tahun 2011-2012 yang telah berhasil mendata jumalah lembaga pesantren
yang tersebar di Indonesia secara menyeluruh, yaitu dengan data 27.230 pesantren.’
Mengutip dari laporan hasil penelitian yang telah dilakukan Balitbang Diklat
Kemenag, ditemukan jumlah pesantren menjadi 28.961 pada tahun 2014-2015. Santri
yang belajar di pesantren sampai tahun 2015 berjumlah 4.028.660 orang yang terdiri
dari 2.069.029 atau (51,1%) santri laki-laki dan 1.968.631 atau (48,9 %) santri
perempuan. Dari jumlah santri tersebut, sebanyak 2.516.591 atau 62,5 % santri

mukim dan 1.512.069 atau 37,5 % santri tidak mukim. Jumlah pendidik sebanyak

' Hasil survei Mata Air Foundation dan Alvara Research Center di publis surat kabar nasional.tempo.
edisi 31 Oktober 2017

? Analisis Statistik Pendidikan Islam; Analisis dan Interpretasi Data pada Pondok Pesantren, Madrasah
Diniyah (Madin), Taman Pendidikan Qur’an (TPQ) Tahun Pelajaran 2011-2012

1138


https://www.tempo.co/tag/survei

Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

333.795 orang yang terdiri dari 208.108 atau 62,3 % berpendidikan < S1, 114.029
atau 34,2 % berpendidikan S1, dan 11.657 atau 3,5 % berpendidikan > S22

Jumlah santri tersebut belum termasuk para alumni yang tersebar dan
berdakwah berbasis faham ahlus sunnah wal jamaah yang tersebar di berbagai
daerah. Tentunya sangatlah besar jumlah ini sehingga patutlah dikatakan bahwa
tradisi pesantren adalah wajah Islam Indonesia, Islam Nusantara. Atas beberapa
argument diatas penulis lebih mengambil objek pembahasan pada pesantren,
lembaga pendidikan di bawah ormas Nahdlatul Ulama, dengan harapan hasil kajian
dalam artikel ini lebih dalam dengan tetap dalam koridor nilai-nilai
Multikulturalisme.

Penting kita pahami bahwa Bangsa Indonesia meliputi sejumlah besar
kelompok etnis, ras, budaya, agama, dan lain-lain, sehingga Bangsa Indonesia secara
sederhana dapat disebut sebagai masyarakat multikultural.* Salah satu indikatornya
adalah banyaknya Agama dimana Islam sebagai agama mayoritas. Sensus penduduk
dewasa ini, 87% bangsa Indonesia beragama Islam, 13% non-Muslim. Jika
dibandingkan Malaysia, 13% tersebut lebih banyak dari pada seluruh penduduk
Malaysia dan Brunei Darussalam jika disatukan.” Namun Islam sebagai mayoritas
ternyata belum bisa menjadi pioneer kedamaian dalam kemajemukan. Hal ini
dibuktikan, dibanding tahun 2015, jumlah pelanggaran Kebebasan Beragama dan
Berkepercayaan tahun 2016 meningkat 7%. Pada tahun 2016, telah terjadi peristiwa
sebanyak 204 kali dengan 313 pelanggaran KBB. Sementara pada tahun 2015, 190
peristiwa dengan 249 tindakan pelanggaran. Sebagai mayoritas, umat Islam harus
mampu bertahan dan mengayomi minoritas.

Belum lagi hasil survey yang dilakukan peneliti wahid Institute menyatakan
bahwa persemaian intoleransi dilingkungan pelajar dan mahasiswa semakin

meningkat’; pelarangan pemakaian cadar di lingkungan perguruan tinggi dewasa ini,®

> http://www.nu.or.id/post/read/81953/pesatnya-perkembangan-pesantren-di-indonesia ~ edisi 09

Oktober 2017

* Lihat pengantar Azyumardi Azra pada Zakiyuddin Baidhawi, Pendidikan Agama Berwawasan
Multikultural, (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2005). vii

5 Muhammad Tholhah Hasan, Multikulturalisasi Pendidikan Islam di Indonesia: sebuah Keniscayaan.
Makalah Seminar internasional yang di selenggarakan Unisma dalam rangka disnatalis UNISMA
tanggal 27-28 Maret 2018.

® The Wahid Intitute, Laporan Tahunan Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan (KBB) di Indonesia,
2016

7 http://www.wahidinstitute.org/wi-id/indeks-opini/280-intoleransi-kaum-pelajar.html

1139


http://www.nu.or.id/post/read/81953/pesatnya-perkembangan-pesantren-di-indonesia

FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

pelarangan pemakaian jilbab di sekolah menengah atas di Papua,” dan penolakan
pemilihan ketua osis dari pemeluk non-agama mayoritas di sekolah menengah atas di
jawa barat.'”

Beberapa fakta terkait Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan dan terlebih
kasus intoleransi di lingkungan pendidikan memunculkan kontradiksi yang
seharusnya lembaga pendidikan sebagai pusat persemaiain nilai-nilai toleransi atas
perbedaan. Dalam hal ini, sangatlah penting pembahasan yang mendalam terkait
pesantren dengan tradisinya yang telah terbukti dapat menciptakan wajah Islam
Indonesia—Newsweek magazine once in 1996 calls Indonesian Islam as Islam with
smiling face'' Tslam yang ramah, mengayomi, toleran, pluralis (Islam Rahmatan

Lilalamin).

Pesantren dan Perkembangannya
Sekilas definisi pesantren

Melihat betapa pentingnya pondok pesantren, maka pada bagian ini penulis akan
memberikan gambaran tentang pondok pesantren tersebut. Pengertian pesantren berasal dari
kata santri yang berarti seseorang yang belajar agama Islam, kata santri tersebut kemudian

mendapat awalan “pe” dan akhiran “an” yang berarti tempat tinggal santri. Dengan demikian
pesantren mempunyai arti tempat orang berkumpul untuk belajar agama Islam.'?
Menurut Nurcholish Madjid, pesantren atau asal kata “santri” digambarkan
menjadi dua pengertian yaitu, Pertama bahwa “santri” itu berasal dari perkataan
“Sastri”, sebuah kata dari saskerta, yang artinya melek huruf. karena kira-kira pada
permulaan tumbuhnya kekuasaan politik islam di Demak, Kaum santri adalah kelas

“Literary” bagi orang Jawa. Ini disebabkan pengetahuan mereka tentang agama

melalui kitab-kitab bertulisan dan berbahasa Arab. Dari sini bisa kita asumsikan

¥ http://www.uinjkt.ac.id/id/208671-2/ Logika Pelarangan Cadar. Meskipun ada beberapa pihak yang
pro dan kontra terkait pelarangan cadar di UIN Sunan Kali Jaga. Namun unsur intoleransi beragama
tetap ada.

° The Wahid Intitute, Laporan Tahunan Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan (KBB) di Indonesia,
2014.

10

http://www.tribunnews.com/nasional/2017/05/02/intoleransi-di-sekolah-siswa-tolak-ketua-osis-
beda-agama

"' Azyumardi Azra, Wasatiyah Islam for Harmony and Peace: the Indonesian Nusantara Islamic
Experience, Makalah Seminar internasional yang di selenggarakan Unisma dalam rangka disnatalis
UNISMA tanggal 27-28 Maret 2018.

12 Asrohah, Pelembagaan Pesantren Asal usul dan Perkembangn Pesantren Di Jawa,-30

1140


http://www.uinjkt.ac.id/id/208671-2/

Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

bahwa menjadi santri berarti juga menjadi mengerti agama (melalui kitab-kitab
tersebut).

Kedua, santri berasal dari bahasa Jawa, persisnya dari kata “cantrik”, yang
artinya seseorang yang selalu mengikuti seorang guru kemana guru ini pergi
menetap. Tentunya dengan tujuan dapat belajar darinya mengenai suatu keahlian.
Pola hubungan “guru-cantrik” itu kemudian diteruskan dalam masa islam. Pada
proses selanjutnya “guru-Cantrik” menjadi ‘“‘guru-santri”. Karena guru di pakai
secara luas, yang mengandung secara luas, untuk guru yang terkemuka kemudian
digunakan kata Kyai, yang mengandung arti tua atau sacral, keramat, dan sakti. Pada
perkembangan selanjutnya, dikenal istilah Kyai-santri."> Sedangkan secara istilah
pesantren adalah lembaga pendidikan Islam dimana para santri biasa tinggal di
pondok (asrama) dengan materi pengajaran kitab-kitab klasik dan kitab-kitab umum
bertujuan untuk menguasai ilmu agama Islam secara detail serta mengamalkan
sebagai pedoman hidup keseharian dengan menekankan penting moral dalam
kehidupan bermasyarakat.

Pondok pesantren secara definitif tidak dapat diberikan batasan yang tegas
melainkan terkandung fleksibilitas pengertian yang memenuhi ciri-ciri yang
memberikan pengertian pondok pesantren. Jadi pondok pesantren belum ada
pengertian yang lebih konkrit karena masih meliputi beberapa unsur untuk dapat
mengartikan pondok pesantren secara komprehensif. Dengan demikian, sesuai
dengan arus dinamika zaman, definisi serta persepsi terhadap pesantren menjadi
berubah pula. Kalau pada tahap awal pesantren diberi makna dan pengertian sebagai
lembaga pendidikan tradisional tetapi saat sekarang pesantren sebagai lembaga
pendidikan tradisional tak lagi selamanya benar.

Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang sangat unik karena
memiliki elemen dan karakteristik yang berbeda dengan kelembagaan pendidikan
Islam lainnya. Elemen-elemen kelembagaan pesantren secara khusus adalah
pondok/asrama, yaitu tempat tinggal para santri, masjid, kitab-kitab klasik/kitab

kuning, kiyai, dan santri."*

13 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantre; Sebuah potret perjalanan, (Jakarta: Paramadina, 1997),19-
20

14 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai, (LP3ES, Jakarta.
2011),. 79-98

1141



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

Dinamika Perkembangan Pesantren

Prespektif sejarah, munculnya lembaga pesantren bukan hanya untuk
memenuhi kebutuhan akan pentingnya pengembangan kelembagaan pendidikan
Islam, akan tetapi juga untuk penyiaran agama Islam. Studi yang dilakukan oleh para
cendikiawan dan para sarjana terkadang belum menemukan titik temu yang dapat
diaplikasikan sebagai sumber informasi yang dapat dipercaya mengenai perjalanan
kehidupan pesantren. Sebagaimana yang telah dikemukakan oleh Geertz dan dikutip
oleh Zamakhsyari Dhofier, bahwa:

"Islam masuk ke Indonesia secara sistematis baru pada abad ke- 14,
herpapasan dengan suatu kebudayaan besar yang telah menciptakan suatu
sistern politik, nilai-nilai estetika, dan kehidupan sosial keagamaan ayang
sangat maju, yang dukembangkan oleh kerajaan Hindu-Budha di Jawa yang

telah sanggup menanamkan akar yang sangat kuat dalam kehidupan

. 1
masyarakat Indonesia”."

Masa Wali Songo

Perspektif sejarah Abdurrachman Mas’ud menjelaskan bahwa pertumbuhan
dan perkembangan pondok pesantren di tanah air ini pada hakikatnya tidak dapat
dipisahkan dari asal-mula munculnya pesantren yang digagas oleh para tokoh agama
Islam, yaitu Walisongo pada abad 15-16 masehi.'® Walisongo merupakan tokoh
penyebar agama Islam di seluruh tanah Jawa pada abad ke-15-16 yang telah
berhasil mengintegrasikan antara tradisi atau budaya sekuler dan spiritual melalui
pendekatan ajaran Islam kepada masyarakat.

Pengajaran dan penyebaran Islam yang dinahkodai Walisongo adalah
perjuangan berharga yang dilakukan secara sederhana, yaitu dengan menawarkan
solusi dan alternatif baru dengan tidak mengenyampingkan budaya, tradisi dan
kearifan lokal, serta mudah dipahami oleh masyrakat awam, strategi ini dilakukan
sebagai upaya Walisongo agar masyrakat awam dengan mudah menerima dan
memahami penjelasan tentang Islam. Approach dan wisdom Walisongo tampaknya
tergambar dalam esensi taradisi dan budaya pesantren. Peleburan antara ajaran dan
tradisi tercermin secara filosofis dalam paham keagamaan antara taglid dan

modeling santri. dengan konsep modeling, kehormatan dan kemulyaan Nabi

15 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren ... ,. 41
6 https://ristekdikti.go.id/saatnya-santri-membangun-indonesia/

1142



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

Muhammad, serta kedemawanan Walisongo, yang dipersonifikasikan oleh para

wali Allah dan para ulama (kiyai), dapat terjunjung tinggi dari waktu ke waktu.

Masa Penjajahan

Pada masa pemerintahan Belanda, yaitu pada tahun 1882 telah membentuk
sebuah sub lembaga pemerintahan Pengadilan Agama “Priesterreden” untuk
mengawasi pola hidup atau praktik keagamaan masyrakat Nusantara kala itu dan
praktik pembelajaran pendidikan di pesantren. Setelah pendirian lembaga
pengawasan atau pengadilan agama, pemerintah Belanda mengeluarkan surat edaran
pada tahun 1905 yang pada intinya menyerukan peraturan baru tentang izin guru-
guru agama yang mau mengajarkan ilmunya wajib memiliki izin dari penguasa atau
pemerintah pada saat itu. Kemudian pada tahun 1925 pemerintah Belanda membuat
peraturan baru yang terkesan lebih ketal dari peraturan sebelumnya, yaitu tentang
pembatasan terhadap Guru ngaji, tidak semua Guru ngaji kala itu dapat mengajarkan
ilmunya kepada masyrakat/santri tampa seizin pemerintah Belanda.

Tidak cukup dengan peraturan yang kedua tersebut, pada tahun 1932
pemerintah Belanda mengeluarkan peraturan baru lagi tentang pemberantasan dan
penutupan lembaga pesantren, madrasah, dan sekolah yang didalamnya ada guru/
pengajar yang tidak mengantongi izin dan atau guru yang tidak mau mengikuti
peraturan pemerintah Belanda.'’

Sebagai alasan tentang diberantasnya lembaga pendidikan pesantren,
madrasah dan sekolah yang dikelola secara tradisional adalah “terlalu jelek”
sehingga tidak dapat dikembangkan untuk dijadikan lembaga pendidikan yang
modern. Atas dasar itu, pemerintah Belanda menawarkan dan mendirikan lembaga
pendidikan atau sekolah-sekolah baru, namun segela aturan pemerintah Belanda
harus dipatuhi terutama tentang kurikulum dan guru-guru yang boleh mengajar di
sekolah modern tersebut.'®

Didirikannya sekolah-sekolah modern oleh pemerintah Belanda bukan
tampa alasan, mereka pada hakikatnya ingin menyaingi lembaga pendidikan
pesantren. Akan tetapi upaya pemerintah Belanda tersebut dapat dikatagorikan

gagal, mengingat lembaga pendidikan pesantren yang dikelola dengan cara

17 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren ... ,. 33
18 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren ... ,.

1143



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

tradisonal tetap eksis dan bahkan mengalami pertumbuhan dan perkembangan yang
sangat meningkat. Diktakan lembaga pendidikan pesantren meningkat adalah
karena pada awal abad 19 pemerintah Belanda mendirikan sekolah-sekolah
modern, jumlah lembaga pendidikan pesantren hanya 1.853 lembaga, dengan
jumlah peserta didik atau santri sebanyak 16.556 orang, kemudian pada akhir abad
19 jumlah lembaga pendidikan pesantren bertambah hingga mencapai pada angka
14.929 lembaga pesantren dengan jumlah santri atau peserta didika sebanyak
222.663 orang.19

Terjadinya persaingan tersebut bukan hanya terletak pada konteks ideologi
dan cita-cita pendidikan saja, melainkan juga didasari persaingan dan atau
perlawanan secara politik bahkan perlawanan secara fisik. Bisa dibilang bahwa
terjadinya perlawanan fisik atau peperangan antara pribumi dengan penjajah Belanda
adalah karena adanya pembelajaran tentang melindungi dan mencintai tanah
kelahiran serta dukungan dari lembaga pendidikan pesantren. Hal ini dapat
dibuktikan dengan lahirnya tokoh-tokoh pelopor penentang pemerintah Belanda
berasal dari lembaga pendidikan pesantren, seperti terjadinya perang Diponegoro,
Perang Paderi, Perang Banjar, sampai perlawanan-perlawanan secara lokal tersebar

. 20
di mana-mana

Masa pasca kemerdekaan

Pasca kemerdekan Negara Indonesia yang dimulai dari masa kebangkitan
hingga pada masa perjuangan kemerdekaan, lembaga pendidikan Pesantren
mengambil peran dan tampil serta berpartisipasi penuh dalam memperjuangkan
kemerdekaan. Atas dasar itu, kemudian lembaga pendidikan pesantren semakin
eksis dan mendapatkan tempat dihati masyrakat. Oleh karenanya, Menteri
Pendidikan Pengajaran dan Kebudayaan RI pertama di Indonesia, yaitu Ki Hajar
Dewantoro dengan lantang menegaskan bahwa lembaga pendidikan pesantren
adalah wujud dasar atas didirikannya lembaga pendidikan secara Nasional, karena
lembaga pendidikan pesantren dianggap sesuai dan selaras dengan cita-cita,

keperibadian dan jiwa masyrakat atau Bangsa Indonesia.”'

19 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren ... ,.
20 Sartono, Sejarah Nasional, Jakarta: (Balai Pustaka, 1977), 131
! Ki Hajar Dewantara, Pendidikan, (Yogyakarta : Majlis Luhur Persatuan Taman Siswa, 1977), 371

1144



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

Kehadiran lembaga pendidikan pesantren ditengah-tengah masyrakat
dengan sifatnya yang lembut sejak awal berdirinya mampu mengadaptasikan diri
serta dianggap paling memenuhi dan memjawab segala kebutuhan, harapan dan
tuntutan masyrakat Indonesia. Begitu juga pada saat bangsa Indonesia
mendapatkan kebebasan dan kemerdekaan dari belenggu penjajahan koloniel
Belanda, lembaga pendidikan pesantren tetap eksis dan mampu menampilkan
dirinya untuk menyambut dan mengisi suksesi momen kemerdekaan Bangsa
Indonesia, terutama dalam rangka pengembangan dan pembinaan SDM yang
cerdas, berkarakter Islami dan berkualitas dalam menopang dikehidupan masa yang
akan datang.

Transformasi kelembagaan pendidikan di pesantren ini mengisyaratkan
secara jelas tentang keberlangsungan perubahan kearah yang lebih ideal terkait
sistem kelembagaan pendidikan keislaman di pesantren. Oleh karena itu, lembaga
pendidikan pesantren selain memiliki kemampuan dalam memajukan dan menjaga
eksistensinya, akan tetapi juga bisa beradaptasi, mengimbangi dan
mengejawanthkan terjadinya kemajuan dan perubahan zaman serta tuntutan dan
harapan masyarakat secara umum. Hal tersebut menunjukkan bahwa budaya dan
tradisi lembaga pendidikan pesantren mempunyai kelenturan dan kelembutan
dalam berintraksi dengan segala perubahan zaman, sehingga lembaga pendidikan
pesantren tetap eksis dan bisa hidup dan bahkan mengalami berkembang di tengah
masyarakat. perlu dijelaskan melalui bahwa transformasi pemikiran kelembagaan
pendidikan pesantren pada hakikatnya tidak mengugurkan dan atau menggeser ciri
khas dan khazanahnya sekaligus daya tahannya menghadapi segala persoalan dan
perubahan zaman dari masa ke masa sebagai lembaga pendidikan Islam yang tertua
di Indonesia.*

Pertumbuhan dan perkembangan zaman semakin canggih dan modern,
keberadaan lembaga pendidikan pesantren sampai saat ini dapat diklasifikasikan
menjadi dua katagori, pertama pesantren tradisional sedangkan yang kedua pesantren
modern. Sistem kelembagaan pendidikan pesantren tradisional dapat dikatagorikan
sebagai pesantren salaf (tradisional), adalah lembaga pendidikan pesantren yang

secara khusu mengajarkan kitab-kitab Islam klasik sebagai inti dari sistem

22 Zaenal Sukawi, Dinamika Pertumbuhan Pesantren, (Jakarta: Manarul Qur’an), 52

1145



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

kelembagaan pendidikan di pesantren. Sedangkan sistem kelembagaan pendidikan
pesantren modern dapat dikatagorikan sebagai pesantren kholaf (modern), dikatakan
pesantren modern, karena selain mengajarkan kitab-kitab klasik keislaman juga
mengajarkan dan menyelenggarakan sistem pendidikan yang secara khusus berusaha
mengintegrasikan antara sistem tradisional dan sistem sekolah formal (madrasah).
Corak modernisasi dari sistem kelembagaan pendidikan pesantren ini merupakan
salah satu upaya untuk menyempurnakan sistem pendidikan Islam yang ada di

2
pesantren.”

Masa pasca reformasi

Pada perkembangan pasca reformasi, memang pesantren warisan Indonesia
(salafiyah) turut berkembang pesat baik sistem pendidikan maupun kelembagaan.
Hal ini dapat dilihat dari data jumlah pesantren pada pendahuluan yang semakin hari
semakin bertambah dan beberapa surat kabar NUonline tentang dunia pesantren.
Namun selain pesantren tradisional yang tetap mampu bertahan dan menyesuaikan
diri dengan arus globalisasi, perlu di perhatikan dengan keberainan untuk
menunjukkan jati diri golongan Islam trans-nasional yang pasca reformasi** dalam
bentuk salah satunya pendirian pesantren-pesantren salafi.

Azyumardi Azra memberikan pembedaan antara pesantren salafi dan
pesantren salafiyah (tradional) dalam salah satu artikel surat kabar; “lahirnya paham
Salafi (bahasa Inggris Salafism atau Arab Salafiyah), harus dibedakan dengan
“Pesantren Salafiyah”. Istilah pesantren Salafi ini pada dasarnya mengacu pada
pesantren yang menganut sistem tradisional, namun indigenous Indonesia dengan
paham Ahlussunah wal Jamaah (sunni), baik secara “tradisionalis” maupun secara
“modernis”.*

Kemunculan gerakan-gerakan Islam Salafi di Indonesia dalam pandangan

Noorhaidi Hasan merupakan bagian dari ekspansi global dakwah salafi kontemporer

2 Zaenal Sukawi, Dinamika Pertumbuhan Pesantren ... ,. 54

2% Samsul Arifin, Studi Islam Kontemporer; Arus Radikalisasi dan Multikulturalisme di Indonesia
Malang: (Intrans Plublising. 2007), 84

* http://www.republika.co.id/berita/kolom/resonansi/18/02/07/p3shrr440-pesantren-salafi-2

1146



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

yang secara terbuka berafiliasi dengan Negara Saudi Arabia serta pemikiran dan
praktik wahabisme.*

Konsep “salafi” yang selama ini dimaknai sebagai pesantren Salafiyah yang
akrab dengan budaya lokal dan warna keindonesiaan, bergeser kepada pemaknaan
upaya pemurnian ajaran Islam dan pembersihan terhadap tradisi dan budaya lokal
yang dianggap tidak sejalan dengan Al-Quran dan As-Sunnah Shahihah atau
termasuk tahayul, bid’ah dan khurafat.?’

Sebagai penutup dalam sub bab ini penulis menghadirkan data lapangan
berdasarkan penelitian oleh Arif Subhan, dalam Hajam, baru-baru ini meneliti
Pesantren-pesantren Salafi garis keras (baca: fundamentalis) di Indonesia, mulai dari
Pesantren Salafi tertua adalah pesantren Ihya al-Sunnah yang didirikan di
Yogyakarta pada 1994. Pesantren ini didorong untuk menjadi pusat gerakan Salafi di
Indonesia. Selanjutnya diikuti oleh oleh Pesantren al-Turats al-Islami yang didirikan
di Yogyakarta pada 1995. Antara tahun 1995-2000, banyak pesantren Salafi lain
didirikan yang sebagian besar ikut Ja’far Umar Thalib seperti Pesantren al-Madinah
dan Pesantren Imam Bukhori di Solo, Minhaj as-Sunnah di Magelang, Lu’lu wal
Marjan di Semarang, Ibn Taymiyyah di Banyumas, al-Furqan dan al-Manshurah di
Kroya, Assunah di Cirebon, at-Athariyah di Temanggung, Ittiba’ al-Sunnah di
Sukoharjo, as-Salafy di Jember, Ta’zim al-Sunnah di Ngawi, al-Bayyinah di Gresik,
al-Furqan di Cilacap, al-Furqan di Pekanbaru, Ibn Qayyim di Balikpapan, Pesantren
Bin Baz, Pesantren Al-Ansar, Pesantren Difa’ u al-Sunnah di Yogyakarta dan
Pesantren Ibn Taimiyyah di Solo.”®

Dengan fakta tersebut, Indonesia bisa disebut sebagai free land persemaian
bermacam aliran dalam agama Islam. Sehingga sangatlah penting memunculkan ke
permukaan terkait nilai-nilai budaya local yang telah terintegrasi dalam pesantren

salafiyah (tradisional) sebagai bentuk preventif atas arus radikalisasi.

Pendidikan Islam dan Multikulturalisme

Pendidikan Islam

% Hajam, Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi, Jurnal Holistik Volume 15 Nomor 02, (2014).
266

%7 Hajam, Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi ... ,. 265

8 Hajam, Pemahaman Keagamaan Pesantren Saldfi ... ,. 268

1147



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

Pemaknaan Pendidikan Islam perspektif etimmologi dalam beberapa literatur
Islam tidak terlepas dari tiga term yang populer dikalangan cendikiawan dan ilmuan
pendidikan dalam Islam, yaitu, pertama, at-Tarbiyyah diambil dari kata “Rabb”
dengan arti tumbuh, berkembang, memelihara, merawat, mengatur, menjaga
kelestarian dan atau menjaga eksistensinya.” Kata “Rabb” terdapat dalam QS. Al-
Fatihah/1:2 mempunyai kandungan makna yang berkonotasi dengan term al-
Tarbiyah. Sebab kata “Rabb” (Tuhan) dan “Murabbi” (pendidik) berasal dari akar
kata yang sama. Dengan kata lain dalam Islam Allah adalah pendidik Yang Maha
Agung bagi seluruh semesta alam.” Secara filosofis mengisyaratkan bahwa proses
pendidikan Islam sejatinya bersumber pada pendidikan yang diberikan Allah sebagai
pendidik seluruh ciptaan-Nya, termasuk manusia.

Kedua, al-Ta’lim, bentuk masdar dari ‘allama yang artinya mengajar. Dalam
perspektif pendidikan mengajar lebih menekankan pada dimensi kognitif. Padahal
tujuan pendidikan diukur dengan menggunakan tiga domain yaitu kognitif, afektif,
dan psikomotorik. Rasyid Ridha mengertikan al-Ta’lim sebagai proses transmisi
berbagai ilmu pengetahuan pada jiwa individu tampa adanya batasan dan ketentuan
tertentu.”’ Perspektif historis istilah al-Ta’lim telah popular digunakan sejak awal
pelaksanaan pendidikan Islam. Menurut beberapa ahli, istilah al-Ta’lim ini lebih
bersifat universal dari pada istilah al-Tarbiyah dan istilah al-Ta dib.

Ketiga, al-Ta’dib bentuk masdar dari kata “addaba” yang berarti
“mendidik”. Menurut al-Attas, istilah yang paling tepat dalam mendefinisikan
pendidikan Islam adalah al-Ta 'dib.?* Kata al-Ta’'dib disini diartikan sebagai
pengenalan dan pengakuan yang secara berangsur-angsur ditanamkan ke dalam diri
manusia (peserta didik) tentang tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu di

dalam tatanan penciptaan. Melalui pendekatan ini pendidikan akan berfungsi sebagai

* Tbn Abdullah Muhammad bin Ahmad al-Anshary al-Qurthuby, Tafsir Juz 1, (Kairo: Dar al-
Sya’by.t.t.), 120

* Omar Muhammad Al-Thoumy, Al-Syaibany, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan Bintang,
1979), ,.41

3! Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Quran al-Hakim; Tafsir al-Manar, Juz VII, (Beirut: Dar al-Fikr,
tt.), 262

32 Muhammad Naqaib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, Terj. Haidar Bagir, (Bandung:
Mizan, 1994), 60

1148



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

pembimbing ke arah pengenalan dan pengakuan tempat Tuhan yang tepat dalam
tatanan wujud kepribadiannya.™

Perspektif terminologi pendidikan Islam telah banyak diformulasikan oleh
beberapa Ahli yang sangat variatif, yaitu; Yusuf Qardhawi yang menjelaskan secara
lebih rinci bahwa pendidikan Islam adalah pendidikan manusia seutuhnya, akal dan
hatinya, rohani dan jasmaninya, akhlak dan keterampilannya34. Karena itu,
pendidikan Islam menyiapkan manusia untuk hidup baik dalam keadaan damai
maupun perang, dan menyiapkannya untuk menghadapi masyrakat dengan segala
kebaikan dan kejahatannya, manis dan pahitnya.

Berikutnya adalah dikemukakan oleh Hasan Langgulung bahwa Pendidikan
Islam adalah sebagai suatu proses penyiapan generasi muda untuk mengisi peranan,
memindahkan pengetahuan dan nilai-nilai Islam yang diselaraskan dengan fungsi
manusia untuk beramal di dunia dan memetik hasilnya di akhirat™. karenanya
pendidikan Islam pada hakikatnya adalah lebih banyak ditujukan kepada perbaikan
sikap mental yang akan terwujud dalam amal perbuatan, baik bagi keperluan diri
sendiri maupun orang lain yang bersifat teoritis dan praktis.

Tholhach Hasan menjelaskan bahwa pendidikan merupakan perkembangan
yang terorganisir dan kelengkapan dari semua potensi manusia, moral, intelektual
maupun jasmani, oleh dan untuk kepribadian individunya dan kegunaan
masyrakatnya, yang diarahkan untuk menghimpun semua aktivitas tersebut bagi
tujuan hidupnya yang akhir’®. Sedangkan pendidikan Islam menurut Tholhach
Hasan adalah usaha yang berlandaskan Islam untuk membantu manusia dalam
mengembangkan dan mendewasakan kepribadiannya, baik jasmaniyah untuk
memikul tanggung jawab memenuhi tuntutan zamannya dan masa depannya®’.

Dari berbagai pemaknaan terkait pendidikan Islam diatas, dapat ditarik
kesimpulan bahwa pendidikan Islam diposisikan sebagai proses pendidikan ke-

islaman atau pendidikan Islam sebagai upaya pentransferan pendidikan agama Islam

3 Muhammad Nagqaib al-Attas, 61

* Yusuf Qardhawi, Pendidikan Islam dan Madrasah al-Banna, Terj. Prof. H. Bustami dkk., (Jakarta:
Bulan Bintang, 1998), 157

% Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam, (Bandung: al-Ma’arif, 1980),
94

3% Tholhach Hasan, Islam dalam Perspektif Sosial Budaya, ( Malang: LP2M Universitas Islam Malang
Malang, 1987), 17

3 Tholhach Hasan, Islam dalam Perspektif...

1149



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

atau ajaran Islam yang dilengkapi dengan nilai-nilainya, agar menjadi pandangan dan
sikap hidup (way of life) seseorang yang terwujud dalam kegiatan untuk
menginternalisasikan atau mengembangkan ajaran Islam dan nilai-nilainya. Sehingga
pendidikan Islam lebih dimaknai dari segi spirit Islam yang melekat pada setiap
aktivitas pendidikan yang dikembangkan dari wujud kesadaran dan disemangati atau

dijiwai oleh ajaran dan nilai-nilai Islam.

Multikulturalisme

Perspektif etimologi kata multikulturalisme sebagaimana dikemukakan oleh
Tilar terddiri dari kata multi yang berarti plural, kultural yang berarti kebudayaan,
sementara tambahan kata isme dibelakang berarti aliran atau kepercayaan, jadi
multikulturalisme dalam arti sederhana dapat diartikan paham atau aliran tentang
budaya yang plural38. Lebih jelas lagi Tilar menegaskan bahwa multikulturalisme
mengandung dua pengertian yang sangat kompleks yaitu “multi” yang berarti plural,
dan kata “kulturalisme” berisi pengertian kultur atau budaya.

Multikulturalisme perspektif terminologi adalah pandangan dunia yang
kemudian diartikan dalam berbagai kebijakan kebudayaan dengan menekankan
penerimaan terhadap kondisi keragaman, pluralitas, dan multikultural secara
lahiriyah dan alami yang terdapat ditengah-tengah kehidupan masyrakat™. Lebih
lanjut Azra mengemukakan bahwa multikulturalisme adalah sebuah pandangan dunia
tentang kesediaan menerima kelompok lain secara sama sebagai kesatuan, tampa
memandang perbedaan budaya, etnis, ras, gender, bahasa, dan agama. Dengan kata
lain multikulturalisme menekankan bahwa segala perbedaan tersebut adalah sama
diruang public. Amin Abdullah dalam Ngainun Naim  menyatakan bahwa
multikulturalisme adalah sebuah paham yang menekankan pada kesenjangan dan

kesetaraan budaya-budaya lokal dengan tanpa mengabaikan hak-hak dan eksistensi

38 H.AR. Tilaar, Demokrasi Pendidikan dan Pendidikan Demokrasi, dalam
Multikulturalisme,(Jakarta: Grasindo PT. Gramedia, 2004), 82

¥ Azyumardi Azra, Identitas dan Krisis Budaya; “Membangun Multikulturalisme Indonesia”, dalam
makalah, disampaikan pada simposium Internasioanal Jurnal Antropologi Indonesia ke-3,
membangun Kembli Indonesia yang Bhinneka Tunggal Ika: menuju Masyrakat Multikultural, 16-18
Juli 2002, di Universitas Udayanma, Denpasar: Bali.

1150



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

budaya yang ada®. Dengan kata lain, penekanan utama multikulturalisme adalah
pada kesetaraan budaya.

Dalam pengertian lain sebagaimana dikemukakan oleh Tolhach Hasan bahwa
multikulturalisme hakikatnya merupakan suatu kelompok atau komunitas perspektif
kebangsaan dengan menerima perbedaan dan keberagaman, serta kemajmukan
budaya, ras, etnis, bahasa, dan agama. Masih menurtnya multikulturalisme menjadi
gambaran dari keragaman yang terjadi dan berkembang ditengah masyrakat atau
suatu bangsa di muka bumi ini*'. Multikulturalisme juga sebuah konsep yang
memberikan pemahaman, bahwa sebuah bangsa yang plural adalah bangsa yang
terdiri beberapa etnis, ras, budaya, bahasa, tradisi dan agama yang bermacam-
macam, dan dapat hidup berdampingan dengan cara saling menghormati dalam
suasana rukun dan damai.

Dengan demikian, inti multikulturalisme adalah kesediaan menerima
kelompok lain secara sama sebagai kesatuan, tanpa memedulikan perbedaan budaya,
etnis, gender, bahasa, ataupun agama. Sedangkan fokus multikulturalisme terletak
pada pemahaman akan hidup penuh dengan perbedaan sosial budaya, baik secara
individual maupun kelompok dan masyarakat. Dalam hal ini individu dilihat sebagai
refleksi dari kesatuan sosial dan budaya. Bagi Indonesia, multikultural merupakan
suatu strategi dan integrasi sosial di mana keanekaragaman budaya benar diakui dan
dihormati, sehingga dapat difungsikan secara efektif dalam mengatasi setiap isu-isu
separatism (memisahkan diri) dan disintegrasi sosial. Multikulturalisme mengajarkan
semangat kemanunggalan atau ketunggalan (tunggal ika) yang paling potensial akan
melahirkan persatuan kuat, tetapi pengakuan adanya pluralitas (Bhinneka) budaya

bangsa inilah yang lebih menjamin persatuan bangsa.

Pendidikan Islam Multikultural Pesantren

Berdasarkan uraian tentang pendidikan Islam dan multikulturalisme diatas,
maka pada bagian sub ini akan diuraikan tentang pendidikan Islam multikultural,
namun harus dimulai dari istilah pendidikan multikultural, hal ini adalah sebuah

pengembangan dari pendidikan yang terfokus pada pentingnya penghormatan

* Ngainun Naim dan Achmad Sauqi, Pendidikan Multikultural: Konsep dan Aplikasi, (Yogyakarta:
Ar Ruzz Media Group,2008), 8.

' Muhammad Tholhach Hasan, Pendidikan Multikultural Sebagai Opsi Penanggulangan
Radikalisme, (Malang: UNISMA, 2016), 9.

1151



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

terhadap keragaman dan pengakuan kesederajatan paedagogis terhadap semua orang
(equal for all) yang memiliki hak sama dalam memperoleh layanan pendidikan, serta
penghapusan berbagai bentuk diskriminasi demi membangun kehidupan masyarakat
yang adil sehingga terwujud suasana toleran, demokratis, humanis, inklusif, tentram
dan sinergis tanpa melihat latar belakang kehidupannya, apapun etnik, status sosial,
agama dan jenis kelaminnya™,

James Banks menjelaskan bahwa pendidikan multikultural merupakan suatu
rangkaian kepercayaan (set of beliefs) dan penjelasan yang mengakui dan menilai
pentingnya keragaman budaya dan etnis di dalam bentuk gaya hidup, pengalaman
sosial, identitas pribadi, kesempatan pendidikan dari individu, kelompok maupun
negara. la mendefinisikan pendidikan multikultural adalah ide, gerakan,
pembaharuan pendidikan dan proses pendidikan yang tujuan utamanya adalah untuk
mengubah struktur lembaga pendidikan supaya peserta didik baik pria maupun
wanita, peserta didik berkebutuhan khusus, dan peserta didik yang merupakan
anggota dari kelompok ras, etnis, dan kultur yang bermacam-macam itu akan
memiliki kesempatan yang sama untuk mencapai prestasi akademis di sekolah®’.

Sementara itu, pendidikan multikultural dalam perspektif Islam yang
kemudian disebut Pendidikan Islam multikultural sejatinya mengidentifikasi ranah
yang tidak begitu menonjolkan aspek diskriminasi radikal di dalam kelas maupun
diluar kelas, meskipun ada pemisahan antara kelas laki-laki dan wanita, itu hanya
dilakukan sebagai tindakan antisipasi terhadap pelanggaran moral baik dalam
pandangan Islam dan kultur masyarakat. Jadi, pemisahan kelas tersebut bukanlah
tindak diskriminatif. Karenanya, pendidikan Islam multikultural tersebut dimaknai
sebagai sistem pembelajaran dan pengajaran yang lebih memusatkan pandangan,
perhatian dan pemahaman kepada ide pokok dasar Islam dengan memfokuskan
pembahasan terhadap betapa urgennya memahami dan menghormati budaya, etnis,
ras, tradisi, bahasa dan agama orang lain*.

Sebagaimana dikemukakan Abdullah Aly bahwa pendidikan Islam

multikultural dapat dimaknai sebagai proses pendidikan yang memiliki prinsip

2 Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural, (Jakarta: Erlangga, 2005), ,.
45

3 A. James Banks & Jhon Ambrosio, 2001. Multicultural Education, dalam Handbook Of Research
on Multikcultural Education, (San Francisco: Jossey-Bass, 2001), ,. 245.

*Ali Nizar, (eds.), Antologi Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Idea Press, 2010), 168

1152



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

demokrasi, kesetaraan dan keadilan; berorientasi kepada kemanusiaan, kebersamaan,
dan kedamaian; serta mengembangkan sikap mengakui, menerima, menghormati dan
menghargai keragaman berdasarkan al-Qur’an dan hadis®. Karena secara normatif,
al-Qur’an sendiri sudah menegaskan bahwa manusia memang diciptakan dengan
latar belakang yang beragam. Firman Allah SWT dalam QS. Al-Hujurat: 13
sebagaimana berikut;

A e a8 ) Tt i85 G iy iy 83 pa KM ) G

Artinya: Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan
bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang
paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling takwa diantara
kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal.

—t

%

Melalui pemahaman ayat di atas dan kemudian dikaitkan dengan realita
kehidupan manusia yang beragam, maka pemahaman pendidikan Islam multikultural
harus dihadirkan untuk memperluas wacana pemikiran keagamaan manusia yang
selama ini masih mempertahankan “egoisme” keagamaan dan “etnosentrisme”
kebudayaan. Oleh sebab itu multikultural dapat diartikan pula sebagai pluralitas
kebudayaan dan agama. Dengan demikian, jika kebudayaan itu sudah plural, maka
manusia dituntut untuk memelihara pluralitas agar terjadi kehidupan yang ramah dan
penuh perdamaian. Pluralitas kebudayaan adalah interaksi sosial dan politik antara
orang-orang yang berbeda cara hidup dan berpikirnya dalam suatu masyarakat.
Secara ideal, pluralisme kebudayaan berarti penolakan terhadap kefanatikan,
purbasangka, rasisme, tribalisme dan menerima secara inklusif keanekaragaman
yang ada™®.

Dengan demikian pendidikan Islam multikultural dapat diartikan sebagai
sebuah proses penanaman sejumlah nilai islami yang relevan agar peserta didik dapat
hidup berdampingan secara damai dan harmonis dalam realitas kemajemukan dan
berperilaku positif, sehingga dapat mengelola kemajemukan menjadi kekuatan untuk
mencapai kemajuan, tanpa mengaburkan dan menghapuskan nilai-nilai agama,

identitas diri dan budaya.

* Abdullah Aly, Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren, Telaah terhadap Kurikulum Pondok
Pesantren Modern Islam Assalaam Surakarta, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 19
“ W. A. Haviland, Antropologi 2, (Jakarta: Erlangga), 289-290.

1153



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

Sikap saling menerima, menghargai nilai, budaya, keyakinan yang berbeda
tidak otomatis akan berkembang sendiri. Apalagi karena dalam diri seseorang ada
kecenderungan untuk mengharapkan orang lain menjadi seperti dirinya. Sikap saling
menerima dan menghargai akan cepat berkembang bila dilatihkan dan dididikkan
pada generasi muda dalam sistem pendidikan nasional®’. Dengan pendidikan, sikap
penghargaan terhadap perbedaan yang direncana baik, generasi muda dilatih dan
disadarkan akan pentingnya penghargaan pada orang lain dan budaya lain bahkan
melatihnya dalam hidup sehingga sewaktu mereka dewasa sudah mempunyai sikap
itu. Jika cita ideal pendidikan seperti itu dapat terwujud di hati sanubari dan prilaku
masyarakat, maka itulah yang disebut dengan pendidikan multikultural yang
bermuara pada multikulturalisme. Multikulturalisme menurut Fay dalam bukunya
dalam Suparlan adalah merupakan aspek yang tidak terbantahkan bagi seluruh
masyarakat Indonesia, entah hal itu disadari atau tidak. Dalam dunia multikultural
harus mementingkan adanya berbagai macam perbedaan antara yang satu dengan
yang lainnya dan ada interaksi sosial di antara mereka. Warga perlu menfokuskan

pada pemahaman dan hidup bersama dalam konteks sosial budaya yang berbeda®®.

Nilai-nilai multikultural pada tradisi pesantren

Nilai kearifan local merupakan wujud dari proses interaksi yang panjang
antara agama Islam yang diyakini dan budaya, kemudian terwujud dalam bentuk adat
istiadat, kebiasaan, bahasa, system kemasyarakatan, budaya guyub, berupa sikap
saling menghormati, menghargai, saling memberi kebebasan, toleransi, jujur dan
sederhana. Pesantren dengan kearifan local yang berbentuk system nilai dan interaksi
social yang dimilikinya merupakan ruang yang sarat makana karena terbentuk oleh
kekuatan masyarakat pesantren sendiri dan bersumber dari kekuatan agama.49 Kalau
digambar pola interaksi antara agama, budaya, dan kearifan local pesantren adalah

sebagai berikut:

" Amin Ibrahim, Teori dan Konsep Pelayanan Publik Serta Implementasinya, (Jakarta: Mandar
Maju), 117

* Parsudi Suparlan, Menuju Masyarakat Indonesia yang Multikultural. Keynote Address Simposium
III Internasional Jurnal ANTROPOLOGI INDONESIA, Universitas Udayana, Denpasar, Bali, 16—19
Juli 2002.

¥ Syamsul Ma’arif, Pesantren Inklusif Berbasisi Kearifan Lokal. Yogyakarta.: KAUKABA, 2015. ,.
35

1154



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

Agama
) . X
// Pesantre\
Kearifan Budaya
local >
) Gambar 1

Pola interaksi Agama, Budaya dan
Kearifan Local Pesantren

Pesantren dalam konteks pola interaksi antara agama, budaya dan kearifan
local tersebut tentu saja menemukan makna penting, yaitu sebagai sarana ransmisi,
menjaga nilai-nilai kebudayaan dan kearifan local masyarakat pesantren serta
memperkenalkan warisan budaya dari leluhur kepada generasi berikutnya. Apalagi
dengan mempertimbangkan antara pendidikan dan kebudayaan memiliki keterkaitan
yang sangat erat dan tidak bisa dipisahkan-pisahkan, bagaiakan dua sisi uang.
Hakikat pendidikan yang menurut Goodlad merupakan refleksi dari kebudayaan
umat manusia sepanjang zaman.

Disamping pendidikan harus menyiapakan anak muda menjalani kehidupan
kerja dan manusia dewasa yang bertanggung jawab, pendidikan harus
mensosialisasikan norma, nilai dan kepercayaan, masyarakatnya, meneruskan budaya
dominan dan menanamkan komitmet pada budaya itu. Dengan demikian lembaga
pendidikan pesantren dapat dikatagorikan sebagai langkah dan proses penanaman
budaya dari generasi ke generasi yang lain, agar nilai kepercayaan dan adat istiadat
masyarakat muslim dapat ditransfer kepada para santri dan diabadikan. Sementara
kebudayaan pesantren, merupakan sebuah hasil berfikir yang menyebabkan
terjadinya praktik pendidikan pada masyarakat muslim.”

Sebagaimana disampaikan oleh Abdurrachman Mas’ud yang antara lain
memiliki pesantren ciri : (1) Orientasi kehidupan (way of life) yang lebih
mementingkan akhirat dari pada kehidupan dunia, (2) Kepemimpinan (leadership)

dari seorang tokoh yang karismatik, seperti kepemimpinan Nabi Muhammad SAW

%0 Syamsul Ma’arif, Pesantren Inklusif Berbasisi Kearifan Lokal ... ,. 35-36

1155



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

dan Walisongo yang menjadi kiblat para santri sehingga kepemimpinan yang bersifat
paternalism dan patron-client relation yang sudah mengakar pada budaya Jawa, (3)
Misi Walisongo sebagai solution system yaitu selalu berusaha menerangkan,
memperjelas dan memecahkan persoalan masyarakat serta memberi model ideal bagi
kehidupan sosial masyarakat, (4) Menghilangkan dikotomi atau gap antara ulama dan
rajaatau yang kita kenal dengan istilah “Sabdo Pandito Ratu” dan (5) Mendidik

dengan cara sederhana sehingga mudah ditangkap dan dilaksakan.”’

Table 1°*
Kearifan Local Pesantren

Kearifan Lokal Pesantren

1 Ngumpulake balung pisah melalui perkawinan

2 Konsep Bani (sanak sedulur) untuk membangun kekerabatan

dan keharmonisan keluarga

3 Konsep silaturahim (menyambung tali persaudaraan)

4 Konsep Ukhuwwah (membangun persaudaraan): Islamiyyah
(sesame umat Islam), Wataniyyah (sebangsa), Insaniyyah

(sesama manusia).

5 ‘iyad almaridh (menjenguk orang sakit)

6 Al-birr bi al-yatama wa al-masakin (menyantuni yatim piatu dan
fakir miskin)

7 At-takaful wa al-tadamun (bahu-membahu dan solidaritas)

8 Birru al-walidain (berbuat baik kepada kedua orang tua) dan

kewajiban menghormati guru

9 Penghormatan pada arawah leluhur/makam wali (barakah,

karamah, &shafa’ah)

! https://ristekdikti.go.id/saatnya-santri-membangun-indonesia/
52 Syamsul Ma’arif, Pesantren Inklusif Berbasisi Kearifan Lokal. ... ,. 36-37

1156



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

10 | Wara’i (menjauhkan diri dari perbuatan-perbuatan yang

dilarang, makruh dan tidak jelas boleh tidaknya)

11 | Qana’ah (narima ing pandum)

12 | Khusa’ (perasaan dekat dan selalu ingat kepada Allah)

13 | Tawakkal (percaya penuh kepada kebijaksanaan Allah)

14 | Sabar, tawadu’ (rendah diri)

15 | Ihlas dan siddiq selalu jujur dan bertindak yang sebenarnya

16 | Al-wastiyyah/at-tawazun (moderasi), al-tasamuh (toleran), al-

adalah (adil)

17 | Prinsip amar ma 'ruf nahi munkar, kolektifitas, kemandirian dan

kesederhanaan

Kesimpulan

Pada perjalanannya pesantren sebagai wajah Islam Indonesia yang ramah,
toleran dan bahkan wajah yang nampak penuh senyuman mampu bertahan selama
berabad-abad dan memberikan warna sampai dewasa ini. Namun pada
perjalanannya, nama pesantren jika di branding adalah hak milik bangsa Indonesia
yang mempunyai pendekatan dakwah berbasis budaya nusantara yang sangat berbeda
dengan negara arab diambil sebagai branding oleh jaringan-jaringan Islam
transnasional yang sangat berbeda sudut pandang dalam melihat keragaman
kreatifitas bergama di Indonesia ini.

Sehingga nilai-nilai luhur dalam pendekatan dakwah pesantren
(tradisional/salafiyah) harus dimunculkan kembali ke permukaan sebagai sikap tegas
dalam membedakan salafi dan salafiyah dan juga agar masyarakat awam mengetahui
perbedaan diantara keduanya. Pesantren salafiyah (tradisional) telah terbukti mampu
beradaptasi di era globalisasi ini. Tantangan nyata yang lain adalah kemunculan
pesantren salaf yang sangat berbeda dalam melihat pluralitas dan multikulturalitas di

Indonesia.

1157



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

Paradigma yang digagas dalam melihat pluralitas di Indonesia adalah
paradigm Multikulturalism. Melihat karakter pesantren yang sangat menghargai
kebudayaan nusantara, maka pesantren dan konsep multikulturalisme tentunya dapat
disandingkan, diintegrasikan, dalam upaya menjaga keutuhan, perdamaian negara-

bangsa Indonesia.

1158



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam Multikultural Perspektif Tradisi

Daftar Pustaka

Aly, Abdullah. Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren, Telaah terhadap
Kurikulum Pondok Pesantren Modern Islam Assalaam Surakarta,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2011.

Analisis Statistik Pendidikan Islam; Analisis dan Interpretasi Data pada Pondok
Pesantren, Madrasah Diniyah (Madin), Taman Pendidikan Qur’an (TPQ)
Tahun Pelajaran 2011-2012

Arifin, Samsul. Studi Islam Kontemporer;Arus Radikalisasi dan Multikulturalisme di
Indonesia yang diterbitkan Intrans Plublising Malang. 2015.

Asrohah, Pelembagaan Pesantren Asal usul dan Perkembangn Pesantren Di Jawa,

Azra, Azyumardi Wasatiyah Islam for Harmony and Peace: the Indonesian
Nusantara Islamic Experience, Makalah Seminar internasional yang di
selenggarakan Unisma dalam rangka disnatalis UNISMA tanggal 27-28
Maret 2018.

Baidhawi, Zakiyuddin Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural, Jakarta:
Penerbit Erlangga, 2005.

Dewantara, Ki Hajar. Pendidikan, Yogyakarta: Majlis Luhur Persatuan Taman
Siswa. 1977

Dhofier, Zamakhsyari. 2011. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup
Kyai, LP3ES, Jakarta.

Dirjo, Sartono Karto. 1977. Sejarah Nasional, Jakarta : Balai Pustaka.

Hajam, Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi, Jurnal Holistik Volume 15 Nomor
02, 2014.

Hasan, Muhammad Tholhah. Multikulturalisasi Pendidikan Islam di Indonesia:

sebuah Keniscayaan. Makalah Seminar internasional yang di selenggarakan
Unisma dalam rangka disnatalis UNISMA tanggal 27-28 Maret 2018.

Ma’arif, Syamsul. Pesantren Inklusif Berbasisi Kearifan Lokal. Yogyakarta.:
KAUKABA. 2015.

Madjid, Nurcholish Bilik-bilik Pesantre; Sebuah potret perjalanan, Jakarta:
Paramadina. 1997.

Naim, Ngainun dan Achmad Sauqi. Pendidikan Islam Multikultural antara Konsep
dan Aplikasi, Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 2008.

Nizar, Ali. (eds.), Antologi Pendidikan Islam, Yogyakarta: Idea Press. 2010.
Sukawi, Zaenal Dinamika Pertumbuhan Pesantren:. Manarul Qur’an.

Survei Alvara Research Center dan Mata Air Foundation di publis surat kabar
nasional.tempo. edisi 31 Oktober 2017

The Wahid Intitute, Laporan Tahunan Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan (KBB)
di Indonesia, 2016

1159


https://www.tempo.co/tag/survei

FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

The Wahid Intitute, Laporan Tahunan Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan (KBB)
di Indonesia, 2014.

1160



