
FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019. P-ISSN 

2441-2401; e-ISSN 2477-5622 

DINAMIKA PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL 

PERSPEKTIF TRADISI DAN PERKEMBANGAN PESANTREN 

DI INDONESIA 

 
Zainullah 

Institut Agama Islam (IAI) Al-Khairat Pamekasan 

Ach. Sayyi 

Institut Agama Islam (IAI) Al-Khairat Pamekasan 

sayyid.achmad17@gmail.com 

 

Abstract 

The Indonesian nation is composed of a number of cultural, ethnic, 

racial, and religious groups, so that the Indonesian nation can be grouped 

or categorized as a diverse (multicultural) society. One of indicator is the 

diversity of ethnic, culture, and religion where Islam is the majority 

religion. The growth and development of Islam in Indonesia rises from 

the role of Islamic educational institutions such as madrasah and 

pesantren. This article will be briefly explained about; 1) pesantren and 

its development; 2) the tradition of pesantren as picture of Islam in 

Indonesian, and 3) multicultural values in pesantren. This is important to 

know as the focus of the discussion in this article. To uncover and 

explain the three focus above, it must be supported through several 

theories as a poin of analysis, namely about pesantren, pesantren 

traditions, and multicultural values. The method of writing this article is 

through a qualitative approach, while the type of research is theoretical-

descriptive based on library research. The results of the research are that; 

a) historical perspective of pesantren as a friendly, tolerant face of 

Indonesian Islam able to survive for centuries and give color to this age; 

b) some of the pesantren traditions, among others, are local wisdom in 

the form of value systems and social interactions are meaningful because 

they are formed from the pesantren community itself and are sourced 

from religious forces; c) the values of pesantren multiculturalism can be 

seen through local wisdom, such as marriage, kinship, family harmony, 

frienship, fostering brotherhood (ukhuwah), visiting the sick, caring for 

orphans, mutual cooperation, solidarity, mutual respect, promoting 

dialogue, moderate and tolerant. 

Keywords: Dynamics of multicultural Islamic education, tradition and 

development of Islamic boarding schools 

 

Abstrak 

Bangsa Indonesia adalah terdiri dari sejumlah kelompok budaya, etnis, 

ras, dan agama, sehingga Bangsa Indonesia dapat dikelompokkan atau 

dikatagorikan sebagai masyarakat beragam (multikultural). Salah satu 

indikatornya adalah beragamnya, etnis, budya, suku dan Agama dimana 

Islam sebagai agama mayoritas. tumbuh kembangnya agama Islam di 

Indonesia ini tidak lepas dari peran kelembagaan pendidikan Islam 

seperti madrasah dan pesantren. Melalui rtikel ini akan dijelaskan secara 

singkat tentang; 1) pesantren dan perkembangannya; 2) tradisi pesantren 

mailto:sayyid.achmad17@gmail.com


FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1138 

 

sebagai wajah Islam Indonesia, dan 3) nilai-nilai multikultural pada 

pesantren. Hal ini penting diketahui sebagai fokus pembahasan dalam 

artikel ini. Untuk mengungkap dan menjelaskan tiga fokus diatas maka 

harus ditopang melalui beberapa teori sebagai pisau analisis, yaitu 

tentang pesantren, tradisi pesantren, dan nilai-nilai multikultural. Adapun 

metode penulisan artikel ini melalui pendekatan kualitatif, sedangkan 

jenis penelitiannya teoritis-deskriptif berbasis library research. Hasil dari 

research tersebut bahwa; a) perspektik sejarah pesantren sebagai wajah 

Islam Indonesia yang ramah, dan toleran mampu bertahan selama 

berabad-abad dan memberikan warna sampai dewasa ini; b) sebagian dari 

tradisi pesantren antara lain adalah local wisdom dengan berbentuk 

system nilai dan interaksi social yang dimiliki merupakan ruang yang 

sarat makna karena terbentuk oleh kekuatan masyarakat pesantren sendiri 

dan bersumber dari kekuatan agama; c) nilai multikulturalisme pesantren 

dapat dilihat melalui kearifan lokal, seperti perkawinan, kekerabatan, 

keharmonisan keluarga, silaturrahim, membangun persaudaraan 

(ukhuwah), menjenguk orang sakit, menyantuni anak yatim, gotong 

royong, solidaritas, saling menghormati, mengedepankan dialog, moderat 

dan toleran. 

Kata Kunci: Dinamika Pendidikan islam multikultural, Tradisi dan 

perkembangan pesantren 

 

Pendahuluan 

Negara Indonesia ini memiliki puluhan organisasi masyarakat Islam (ormas) 

selanjutnya disebut ormas Islam seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan 

Muhammadiyah,
1
 yang dari sisi popularitas, kedua ormas Islam tersebut adalah dua 

ormas paling besar dan dikenal dikalangan masyrakat, pelajar, cendikiawan dan 

ilmuan di tanah air bahkan di manca Negara. Selanjutnya penulis memaparkan data 

jumlah pesantren berdasarkan data Analisis Statistik Kelembagaan Pendidikan 

Keislaman tahun 2011-2012 yang telah berhasil mendata jumalah lembaga pesantren 

yang tersebar di Indonesia secara menyeluruh, yaitu dengan data 27.230 pesantren.
2
 

Mengutip dari laporan hasil penelitian yang telah dilakukan Balitbang Diklat 

Kemenag, ditemukan jumlah pesantren menjadi 28.961 pada tahun 2014-2015. Santri 

yang belajar di pesantren sampai tahun 2015 berjumlah 4.028.660 orang yang terdiri 

dari 2.069.029  atau (51,1%) santri laki-laki dan 1.968.631 atau (48,9 %) santri 

perempuan. Dari jumlah santri tersebut, sebanyak 2.516.591 atau 62,5 % santri 

mukim dan 1.512.069 atau 37,5 % santri tidak mukim. Jumlah pendidik sebanyak 

                                                           
1
 Hasil survei Mata Air Foundation dan Alvara Research Center di publis surat kabar nasional.tempo. 

edisi 31 Oktober 2017  
2
 Analisis Statistik Pendidikan Islam; Analisis dan Interpretasi Data pada Pondok Pesantren, Madrasah 

Diniyah (Madin), Taman Pendidikan Qur’an (TPQ) Tahun Pelajaran 2011-2012 

https://www.tempo.co/tag/survei


Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1139 

 

333.795  orang yang terdiri dari 208.108 atau 62,3 % berpendidikan < S1, 114.029 

atau 34,2 % berpendidikan S1, dan 11.657 atau 3,5 % berpendidikan  S2.
3
 

Jumlah santri tersebut belum termasuk para alumni yang tersebar dan 

berdakwah berbasis faham ahlus sunnah wal jamaah yang tersebar di berbagai 

daerah. Tentunya sangatlah besar jumlah ini sehingga patutlah dikatakan bahwa 

tradisi pesantren adalah wajah Islam Indonesia, Islam Nusantara. Atas beberapa 

argument diatas penulis lebih mengambil objek pembahasan pada pesantren, 

lembaga pendidikan di bawah ormas Nahdlatul Ulama, dengan harapan hasil kajian 

dalam artikel ini lebih dalam dengan tetap dalam koridor nilai-nilai 

Multikulturalisme. 

Penting kita pahami bahwa Bangsa Indonesia meliputi sejumlah besar 

kelompok etnis, ras, budaya, agama, dan lain-lain, sehingga Bangsa Indonesia secara 

sederhana dapat disebut sebagai masyarakat multikultural.
4
 Salah satu indikatornya 

adalah banyaknya Agama dimana Islam sebagai agama mayoritas. Sensus penduduk 

dewasa ini, 87% bangsa Indonesia beragama Islam, 13% non-Muslim. Jika 

dibandingkan Malaysia, 13% tersebut lebih banyak dari pada seluruh penduduk 

Malaysia dan Brunei Darussalam jika disatukan.
5
 Namun Islam sebagai mayoritas 

ternyata belum bisa menjadi pioneer kedamaian dalam kemajemukan. Hal ini 

dibuktikan, dibanding tahun 2015, jumlah pelanggaran Kebebasan Beragama dan 

Berkepercayaan tahun 2016 meningkat 7%. Pada tahun 2016, telah terjadi peristiwa 

sebanyak 204 kali dengan 313 pelanggaran KBB. Sementara pada tahun 2015, 190 

peristiwa dengan 249 tindakan pelanggaran. Sebagai mayoritas, umat Islam harus 

mampu bertahan dan mengayomi minoritas.
6
 

Belum lagi hasil survey yang dilakukan peneliti wahid Institute menyatakan 

bahwa persemaian intoleransi dilingkungan pelajar dan mahasiswa semakin 

meningkat
7
; pelarangan pemakaian cadar di lingkungan perguruan tinggi dewasa ini,

8
 

                                                           
3
 http://www.nu.or.id/post/read/81953/pesatnya-perkembangan-pesantren-di-indonesia edisi 09 

Oktober 2017 
4
 Lihat pengantar Azyumardi Azra pada Zakiyuddin Baidhawi, Pendidikan Agama Berwawasan 

Multikultural, (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2005). vii 
5
 Muhammad Tholhah Hasan, Multikulturalisasi Pendidikan Islam di Indonesia: sebuah Keniscayaan. 

Makalah Seminar internasional yang di selenggarakan Unisma dalam rangka disnatalis UNISMA 

tanggal 27-28 Maret 2018. 
6
 The Wahid Intitute, Laporan Tahunan Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan (KBB) di Indonesia, 

2016 
7
 http://www.wahidinstitute.org/wi-id/indeks-opini/280-intoleransi-kaum-pelajar.html 

http://www.nu.or.id/post/read/81953/pesatnya-perkembangan-pesantren-di-indonesia


FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1140 

 

pelarangan pemakaian jilbab di sekolah menengah atas di Papua,
9
 dan penolakan 

pemilihan ketua osis dari pemeluk non-agama mayoritas di sekolah menengah atas di 

jawa barat.
10

 

Beberapa fakta terkait Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan dan terlebih 

kasus intoleransi di lingkungan pendidikan memunculkan kontradiksi yang 

seharusnya lembaga pendidikan sebagai pusat persemaiain nilai-nilai toleransi atas 

perbedaan. Dalam hal ini, sangatlah penting pembahasan yang mendalam terkait 

pesantren dengan tradisinya yang telah terbukti dapat menciptakan wajah Islam 

Indonesia—Newsweek magazine once in 1996 calls Indonesian Islam as Islam with 

smiling face
11

 Islam yang ramah, mengayomi, toleran, pluralis (Islam Rahmatan 

Lilalamin). 

 

Pesantren dan Perkembangannya 

Sekilas definisi pesantren 

Melihat betapa pentingnya pondok pesantren, maka pada bagian ini penulis akan 

memberikan gambaran tentang pondok pesantren tersebut. Pengertian pesantren berasal dari 

kata santri yang berarti seseorang yang belajar agama Islam, kata santri tersebut kemudian 

mendapat awalan “pe” dan akhiran “an” yang berarti tempat tinggal santri. Dengan demikian 

pesantren mempunyai arti tempat orang berkumpul untuk belajar agama Islam.
12

 

Menurut Nurcholish Madjid, pesantren atau asal kata “santri” digambarkan 

menjadi dua pengertian yaitu, Pertama bahwa “santri” itu berasal dari perkataan 

“Sastri”, sebuah kata dari saskerta, yang artinya melek huruf. karena kira-kira pada 

permulaan tumbuhnya kekuasaan politik islam di Demak, Kaum santri adalah kelas 

“Literary” bagi orang Jawa. Ini disebabkan pengetahuan mereka tentang agama 

melalui kitab-kitab bertulisan dan berbahasa Arab. Dari sini bisa kita asumsikan 

                                                                                                                                                                     
8
 http://www.uinjkt.ac.id/id/208671-2/ Logika Pelarangan Cadar. Meskipun ada beberapa pihak yang 

pro dan kontra terkait pelarangan cadar di UIN Sunan Kali Jaga. Namun unsur intoleransi beragama 

tetap ada. 
9
 The Wahid Intitute, Laporan Tahunan Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan (KBB) di Indonesia, 

2014. 
10

 http://www.tribunnews.com/nasional/2017/05/02/intoleransi-di-sekolah-siswa-tolak-ketua-osis-

beda-agama 
11

 Azyumardi Azra, Wasatiyah Islam for Harmony and Peace: the Indonesian Nusantara Islamic 

Experience, Makalah Seminar internasional yang di selenggarakan Unisma dalam rangka disnatalis 

UNISMA tanggal 27-28 Maret 2018. 
12

 Asrohah, Pelembagaan Pesantren Asal usul dan Perkembangn Pesantren Di Jawa,-30 

http://www.uinjkt.ac.id/id/208671-2/


Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1141 

 

bahwa menjadi santri berarti juga menjadi mengerti agama (melalui kitab-kitab 

tersebut). 

Kedua, santri berasal dari bahasa Jawa, persisnya dari kata “cantrik”, yang 

artinya seseorang yang selalu mengikuti seorang guru kemana guru ini pergi 

menetap. Tentunya dengan tujuan dapat belajar darinya mengenai suatu keahlian. 

Pola hubungan “guru-cantrik” itu kemudian diteruskan dalam masa islam. Pada 

proses selanjutnya “guru-Cantrik” menjadi “guru-santri”. Karena guru di pakai 

secara luas, yang mengandung secara luas, untuk guru yang terkemuka kemudian 

digunakan kata Kyai, yang mengandung arti tua atau sacral, keramat, dan sakti. Pada 

perkembangan selanjutnya, dikenal istilah Kyai-santri.
13

 Sedangkan secara istilah 

pesantren adalah lembaga pendidikan Islam dimana para santri biasa tinggal di 

pondok (asrama) dengan materi pengajaran kitab-kitab klasik dan kitab-kitab umum 

bertujuan untuk menguasai ilmu agama Islam secara detail serta mengamalkan 

sebagai pedoman hidup keseharian dengan menekankan penting moral dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

Pondok pesantren secara definitif tidak dapat diberikan batasan yang tegas 

melainkan terkandung fleksibilitas pengertian yang memenuhi ciri-ciri yang 

memberikan pengertian pondok pesantren. Jadi pondok pesantren belum ada 

pengertian yang lebih konkrit karena masih meliputi beberapa unsur untuk dapat 

mengartikan pondok pesantren secara komprehensif. Dengan demikian, sesuai 

dengan arus dinamika zaman, definisi serta persepsi terhadap pesantren menjadi 

berubah pula. Kalau pada tahap awal pesantren diberi makna dan pengertian sebagai 

lembaga pendidikan tradisional tetapi saat sekarang pesantren sebagai lembaga 

pendidikan tradisional tak lagi selamanya benar. 

Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang sangat unik karena 

memiliki elemen dan karakteristik yang berbeda dengan kelembagaan pendidikan 

Islam lainnya. Elemen-elemen kelembagaan pesantren secara khusus adalah 

pondok/asrama, yaitu tempat tinggal para santri, masjid, kitab-kitab klasik/kitab 

kuning, kiyai, dan santri.
14

 

                                                           
13

 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantre; Sebuah potret perjalanan, (Jakarta: Paramadina, 1997),19-

20 
14

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai, (LP3ES, Jakarta. 

2011),. 79-98 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1142 

 

 

Dinamika Perkembangan Pesantren 

Prespektif sejarah, munculnya lembaga pesantren bukan hanya untuk 

memenuhi kebutuhan akan pentingnya pengembangan kelembagaan pendidikan 

Islam, akan tetapi juga untuk penyiaran agama Islam. Studi yang dilakukan oleh para 

cendikiawan dan para sarjana terkadang belum menemukan titik temu yang dapat 

diaplikasikan sebagai sumber informasi yang dapat dipercaya mengenai perjalanan 

kehidupan pesantren. Sebagaimana yang telah dikemukakan oleh Geertz dan dikutip 

oleh Zamakhsyari Dhofier, bahwa: 

"Islam masuk ke Indonesia secara sistematis baru pada abad ke- 14, 

herpapasan dengan suatu kebudayaan besar yang telah menciptakan suatu 

sistern politik, nilai-nilai estetika, dan kehidupan sosial keagamaan ayang 

sangat maju, yang dukembangkan oleh kerajaan Hindu-Budha di Jawa yang 

telah sanggup menanamkan akar yang sangat kuat dalam kehidupan 

masyarakat Indonesia”.
15

 

 

 

Masa Wali Songo 

Perspektif sejarah Abdurrachman Mas’ud menjelaskan bahwa pertumbuhan 

dan perkembangan pondok pesantren di tanah air ini pada hakikatnya tidak dapat 

dipisahkan dari asal-mula munculnya pesantren yang digagas oleh para tokoh agama 

Islam, yaitu Walisongo pada abad 15-16 masehi.
16

 Walisongo merupakan tokoh 

penyebar agama Islam di seluruh tanah Jawa pada abad ke-15-16 yang telah 

berhasil mengintegrasikan antara tradisi atau budaya sekuler dan spiritual melalui 

pendekatan ajaran Islam kepada masyarakat. 

Pengajaran dan penyebaran Islam  yang dinahkodai Walisongo adalah 

perjuangan berharga yang dilakukan secara sederhana, yaitu dengan menawarkan 

solusi dan alternatif baru dengan tidak mengenyampingkan budaya, tradisi dan 

kearifan lokal, serta mudah dipahami oleh masyrakat awam, strategi ini dilakukan 

sebagai upaya Walisongo agar masyrakat awam dengan mudah menerima dan 

memahami penjelasan tentang Islam. Approach dan wisdom Walisongo tampaknya 

tergambar dalam esensi taradisi dan budaya pesantren. Peleburan antara ajaran dan 

tradisi tercermin secara filosofis dalam paham keagamaan antara taqlid dan 

modeling santri. dengan konsep modeling, kehormatan dan kemulyaan Nabi 

                                                           
15

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren … ,. 41 
16

 https://ristekdikti.go.id/saatnya-santri-membangun-indonesia/ 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1143 

 

Muhammad, serta kedemawanan Walisongo, yang dipersonifikasikan oleh para 

wali Allah dan para ulama (kiyai), dapat terjunjung  tinggi dari waktu ke waktu. 

 

Masa Penjajahan 

Pada masa pemerintahan Belanda, yaitu pada tahun 1882 telah membentuk 

sebuah sub lembaga pemerintahan Pengadilan Agama “Priesterreden” untuk 

mengawasi pola hidup atau praktik keagamaan masyrakat Nusantara kala itu dan 

praktik pembelajaran pendidikan di pesantren. Setelah pendirian lembaga 

pengawasan atau pengadilan agama, pemerintah Belanda mengeluarkan surat edaran 

pada tahun 1905 yang pada intinya menyerukan peraturan baru tentang izin guru-

guru agama yang mau mengajarkan ilmunya wajib memiliki izin dari penguasa atau 

pemerintah pada saat itu. Kemudian pada tahun 1925 pemerintah Belanda membuat 

peraturan baru yang terkesan lebih ketal dari peraturan sebelumnya, yaitu tentang 

pembatasan terhadap Guru ngaji, tidak semua Guru ngaji kala itu dapat mengajarkan 

ilmunya kepada masyrakat/santri tampa seizin pemerintah Belanda.  

Tidak cukup dengan peraturan yang kedua tersebut, pada tahun 1932 

pemerintah Belanda mengeluarkan peraturan baru lagi tentang pemberantasan dan 

penutupan lembaga pesantren, madrasah, dan sekolah yang didalamnya ada guru/ 

pengajar yang tidak mengantongi izin dan atau guru yang tidak mau mengikuti 

peraturan pemerintah Belanda.
17

 

Sebagai alasan tentang diberantasnya lembaga pendidikan pesantren, 

madrasah dan sekolah yang dikelola secara tradisional adalah “terlalu jelek” 

sehingga tidak dapat dikembangkan untuk dijadikan lembaga pendidikan yang 

modern. Atas dasar itu, pemerintah Belanda menawarkan dan mendirikan lembaga 

pendidikan atau sekolah-sekolah baru, namun segela aturan pemerintah Belanda 

harus dipatuhi terutama tentang kurikulum dan guru-guru yang boleh mengajar di 

sekolah modern tersebut.
18

 

Didirikannya sekolah-sekolah modern oleh pemerintah Belanda bukan 

tampa alasan, mereka pada hakikatnya ingin menyaingi lembaga pendidikan 

pesantren. Akan tetapi upaya pemerintah Belanda tersebut dapat dikatagorikan 

gagal, mengingat lembaga pendidikan pesantren yang dikelola dengan cara 

                                                           
17

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren … ,. 33 
18

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren … ,. 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1144 

 

tradisonal tetap eksis dan bahkan mengalami pertumbuhan dan perkembangan yang 

sangat meningkat. Diktakan lembaga pendidikan pesantren meningkat adalah 

karena pada awal abad 19 pemerintah Belanda mendirikan sekolah-sekolah 

modern, jumlah lembaga pendidikan pesantren hanya 1.853 lembaga, dengan 

jumlah peserta didik atau santri sebanyak 16.556 orang, kemudian pada akhir abad 

19 jumlah lembaga pendidikan pesantren bertambah hingga mencapai pada angka 

14.929 lembaga pesantren dengan jumlah santri atau peserta didika sebanyak 

222.663 orang.
19

 

Terjadinya persaingan tersebut bukan hanya terletak pada konteks ideologi 

dan cita-cita pendidikan saja, melainkan juga didasari persaingan dan atau 

perlawanan secara politik bahkan perlawanan secara fisik. Bisa dibilang bahwa 

terjadinya perlawanan fisik atau peperangan antara pribumi dengan penjajah Belanda 

adalah karena adanya pembelajaran tentang melindungi dan mencintai tanah 

kelahiran serta dukungan dari lembaga pendidikan pesantren. Hal ini dapat 

dibuktikan dengan lahirnya tokoh-tokoh pelopor penentang pemerintah Belanda 

berasal dari lembaga pendidikan pesantren, seperti terjadinya perang Diponegoro, 

Perang Paderi, Perang Banjar, sampai perlawanan-perlawanan secara lokal tersebar 

di mana-mana
20

 

 

Masa pasca kemerdekaan 

Pasca kemerdekan Negara Indonesia yang dimulai dari masa kebangkitan 

hingga pada masa perjuangan kemerdekaan, lembaga pendidikan Pesantren 

mengambil peran dan tampil serta berpartisipasi penuh dalam memperjuangkan 

kemerdekaan. Atas dasar itu, kemudian lembaga pendidikan pesantren semakin 

eksis dan mendapatkan tempat dihati masyrakat. Oleh karenanya, Menteri 

Pendidikan Pengajaran dan Kebudayaan RI pertama di Indonesia, yaitu Ki Hajar 

Dewantoro dengan lantang menegaskan bahwa lembaga pendidikan pesantren 

adalah wujud dasar atas didirikannya lembaga pendidikan secara Nasional, karena 

lembaga pendidikan pesantren dianggap sesuai dan selaras dengan cita-cita, 

keperibadian dan jiwa masyrakat atau Bangsa Indonesia.
21

 

                                                           
19

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren … ,. 
20

 Sartono, Sejarah Nasional, Jakarta: (Balai Pustaka, 1977), 131 
21

 Ki Hajar Dewantara, Pendidikan, (Yogyakarta : Majlis Luhur Persatuan Taman Siswa, 1977), 371 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1145 

 

Kehadiran lembaga pendidikan pesantren ditengah-tengah masyrakat 

dengan sifatnya yang lembut sejak awal berdirinya mampu mengadaptasikan diri 

serta dianggap paling memenuhi dan memjawab segala kebutuhan, harapan dan 

tuntutan masyrakat Indonesia. Begitu juga pada saat bangsa Indonesia 

mendapatkan kebebasan dan kemerdekaan dari belenggu penjajahan koloniel 

Belanda, lembaga pendidikan pesantren tetap eksis dan mampu menampilkan 

dirinya untuk menyambut dan mengisi suksesi momen kemerdekaan Bangsa 

Indonesia, terutama dalam rangka pengembangan dan pembinaan SDM yang 

cerdas, berkarakter Islami dan berkualitas dalam menopang dikehidupan masa yang 

akan datang. 

Transformasi kelembagaan pendidikan di pesantren ini mengisyaratkan 

secara jelas tentang keberlangsungan perubahan kearah yang lebih ideal terkait 

sistem kelembagaan pendidikan keislaman di pesantren. Oleh karena itu, lembaga 

pendidikan pesantren selain memiliki kemampuan dalam memajukan dan menjaga 

eksistensinya, akan tetapi juga bisa beradaptasi, mengimbangi dan 

mengejawanthkan terjadinya kemajuan dan perubahan zaman serta tuntutan dan 

harapan masyarakat secara umum. Hal tersebut menunjukkan bahwa budaya dan 

tradisi lembaga pendidikan pesantren mempunyai kelenturan dan kelembutan 

dalam berintraksi dengan segala perubahan zaman, sehingga lembaga pendidikan 

pesantren tetap eksis dan bisa hidup dan bahkan mengalami berkembang di tengah 

masyarakat. perlu dijelaskan melalui bahwa transformasi pemikiran kelembagaan 

pendidikan pesantren pada hakikatnya tidak mengugurkan dan atau menggeser ciri 

khas dan khazanahnya sekaligus daya tahannya menghadapi segala persoalan dan 

perubahan zaman dari masa ke masa sebagai lembaga pendidikan Islam yang tertua 

di Indonesia.
22

 

Pertumbuhan dan perkembangan zaman semakin canggih dan modern, 

keberadaan lembaga pendidikan pesantren sampai saat ini dapat diklasifikasikan 

menjadi dua katagori, pertama pesantren tradisional sedangkan yang kedua pesantren 

modern. Sistem kelembagaan pendidikan pesantren tradisional dapat dikatagorikan 

sebagai pesantren salaf (tradisional), adalah lembaga pendidikan pesantren yang 

secara khusu mengajarkan kitab-kitab Islam klasik sebagai inti dari sistem 

                                                           
22

 Zaenal Sukawi, Dinamika Pertumbuhan Pesantren, (Jakarta: Manarul Qur’an), 52 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1146 

 

kelembagaan pendidikan di pesantren. Sedangkan sistem kelembagaan pendidikan 

pesantren modern dapat dikatagorikan sebagai pesantren kholaf (modern), dikatakan 

pesantren modern, karena selain mengajarkan kitab-kitab klasik keislaman juga 

mengajarkan dan menyelenggarakan sistem pendidikan yang secara khusus berusaha 

mengintegrasikan antara sistem tradisional dan sistem sekolah formal (madrasah). 

Corak modernisasi dari sistem kelembagaan pendidikan pesantren ini merupakan 

salah satu upaya untuk menyempurnakan sistem pendidikan Islam yang ada di 

pesantren.
23

 

 

Masa pasca reformasi 

Pada perkembangan pasca reformasi, memang pesantren warisan Indonesia 

(salafiyah) turut berkembang pesat baik sistem pendidikan maupun kelembagaan. 

Hal ini dapat dilihat dari data jumlah pesantren pada pendahuluan yang semakin hari 

semakin bertambah dan beberapa surat kabar NUonline tentang dunia pesantren. 

Namun selain pesantren tradisional yang tetap mampu bertahan dan menyesuaikan 

diri dengan arus globalisasi, perlu di perhatikan dengan keberainan untuk 

menunjukkan jati diri golongan Islam trans-nasional yang pasca reformasi
24

 dalam 

bentuk salah satunya pendirian pesantren-pesantren salafi. 

Azyumardi Azra memberikan pembedaan antara pesantren salafi dan 

pesantren salafiyah (tradional) dalam salah satu artikel surat kabar; “lahirnya paham 

Salafi (bahasa Inggris Salafism atau Arab Salafiyah), harus dibedakan dengan 

“Pesantren Salafiyah”. Istilah pesantren Salafi ini pada dasarnya mengacu pada 

pesantren yang menganut sistem tradisional, namun indigenous Indonesia dengan 

paham Ahlussunah wal Jamaah (sunni), baik secara “tradisionalis” maupun secara 

“modernis”.
25

 

Kemunculan gerakan-gerakan Islam Salafi di Indonesia dalam pandangan 

Noorhaidi Hasan merupakan bagian dari ekspansi global dakwah salafi kontemporer 

                                                           
23

 Zaenal Sukawi, Dinamika Pertumbuhan Pesantren … ,. 54 
24

 Samsul Arifin, Studi Islam Kontemporer; Arus Radikalisasi dan Multikulturalisme di Indonesia 

Malang: (Intrans Plublising. 2007), 84 
25

 http://www.republika.co.id/berita/kolom/resonansi/18/02/07/p3shrr440-pesantren-salafi-2 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1147 

 

yang secara terbuka berafiliasi dengan Negara Saudi Arabia serta pemikiran dan 

praktik wahabisme.
26

 

Konsep “salafi” yang selama ini dimaknai sebagai pesantren Salafiyah yang 

akrab dengan budaya lokal dan warna keindonesiaan, bergeser kepada pemaknaan 

upaya pemurnian ajaran Islam dan pembersihan terhadap tradisi dan budaya lokal 

yang dianggap tidak sejalan dengan Al-Quran dan As-Sunnah Shahihah atau 

termasuk tahayul, bid’ah dan khurafat.
27

 

Sebagai penutup dalam sub bab ini penulis menghadirkan data lapangan 

berdasarkan penelitian oleh Arif Subhan, dalam Hajam, baru-baru ini meneliti 

Pesantren-pesantren Salafi garis keras (baca: fundamentalis) di Indonesia, mulai dari 

Pesantren Salafi tertua adalah pesantren Ihya al-Sunnah yang didirikan di 

Yogyakarta pada 1994. Pesantren ini didorong untuk menjadi pusat gerakan Salafi di 

Indonesia. Selanjutnya diikuti oleh oleh Pesantren al-Turats al-Islami yang didirikan 

di Yogyakarta pada 1995. Antara tahun 1995-2000, banyak pesantren Salafi lain 

didirikan yang sebagian besar ikut Ja’far Umar Thalib seperti Pesantren al-Madinah 

dan Pesantren Imam Bukhori di Solo, Minhaj as-Sunnah di Magelang, Lu’lu wal 

Marjan di Semarang, Ibn Taymiyyah di Banyumas, al-Furqan dan al-Manshurah di 

Kroya, Assunah di Cirebon, at-Athariyah di Temanggung, Ittiba’ al-Sunnah di 

Sukoharjo, as-Salafy di Jember, Ta’zim al-Sunnah di Ngawi, al-Bayyinah di Gresik, 

al-Furqan di Cilacap, al-Furqan di Pekanbaru, Ibn Qayyim di Balikpapan, Pesantren 

Bin Baz, Pesantren Al-Ansar, Pesantren Difa’ u al-Sunnah di Yogyakarta dan 

Pesantren Ibn Taimiyyah di Solo.
28

 

Dengan fakta tersebut, Indonesia bisa disebut sebagai free land persemaian 

bermacam aliran dalam agama Islam. Sehingga sangatlah penting memunculkan ke 

permukaan terkait nilai-nilai budaya local yang telah terintegrasi dalam pesantren 

salafiyah (tradisional) sebagai bentuk preventif atas arus radikalisasi. 

 

Pendidikan Islam dan Multikulturalisme 

Pendidikan Islam 

                                                           
26

 Hajam, Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi, Jurnal Holistik Volume 15 Nomor 02, (2014). 

266 
27

 Hajam, Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi … ,. 265 
28

 Hajam, Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi … ,. 268 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1148 

 

Pemaknaan Pendidikan Islam perspektif etimmologi dalam beberapa literatur 

Islam tidak terlepas dari tiga term yang populer dikalangan cendikiawan dan ilmuan 

pendidikan dalam Islam, yaitu,  pertama, at-Tarbiyyah diambil dari kata “Rabb” 

dengan arti tumbuh, berkembang, memelihara, merawat, mengatur, menjaga 

kelestarian dan atau menjaga eksistensinya.
29

 Kata “Rabb” terdapat dalam QS. Al-

Fatihah/1:2 mempunyai kandungan makna yang berkonotasi dengan term al-

Tarbiyah. Sebab kata “Rabb” (Tuhan) dan “Murabbi” (pendidik) berasal dari akar 

kata yang sama. Dengan kata lain dalam Islam Allah adalah pendidik Yang Maha 

Agung bagi seluruh semesta alam.
30

 Secara filosofis mengisyaratkan bahwa proses 

pendidikan Islam sejatinya bersumber pada pendidikan yang diberikan Allah sebagai 

pendidik seluruh ciptaan-Nya, termasuk manusia. 

Kedua, al-Ta’lim, bentuk masdar dari ‘allama yang artinya mengajar. Dalam 

perspektif pendidikan mengajar lebih menekankan pada dimensi kognitif. Padahal 

tujuan pendidikan diukur dengan menggunakan tiga domain yaitu kognitif, afektif, 

dan psikomotorik. Rasyid Ridha mengertikan al-Ta’lim sebagai proses transmisi 

berbagai ilmu pengetahuan pada jiwa individu tampa adanya batasan dan ketentuan 

tertentu.
31

 Perspektif historis istilah al-Ta’lim telah popular digunakan sejak awal 

pelaksanaan pendidikan Islam. Menurut beberapa ahli, istilah al-Ta’lim ini lebih 

bersifat universal dari pada istilah al-Tarbiyah dan istilah al-Ta’dib. 

Ketiga, al-Ta’dib bentuk masdar dari kata “addaba” yang berarti 

“mendidik”. Menurut al-Attas, istilah yang paling tepat dalam mendefinisikan 

pendidikan Islam adalah al-Ta’dib.
32

 Kata al-Ta’dib disini diartikan sebagai 

pengenalan dan pengakuan yang secara berangsur-angsur ditanamkan ke dalam diri 

manusia (peserta didik) tentang tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu di 

dalam tatanan penciptaan. Melalui pendekatan ini pendidikan akan berfungsi sebagai 

                                                           
29

 Ibn Abdullah Muhammad bin Ahmad al-Anshary al-Qurthuby, Tafsir Juz 1, (Kairo: Dar al-

Sya’by.t.t.), 120   
30

 Omar Muhammad Al-Thoumy, Al-Syaibany, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 

1979), ,.41 
31

 Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Quran al-Hakim; Tafsir al-Manar, Juz VII, (Beirut: Dar al-Fikr, 

tt.), 262 
32

 Muhammad Naqaib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, Terj. Haidar Bagir, (Bandung: 

Mizan, 1994),  60 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1149 

 

pembimbing ke arah pengenalan dan pengakuan tempat Tuhan yang tepat dalam 

tatanan wujud kepribadiannya.
33

 

Perspektif terminologi pendidikan Islam telah banyak diformulasikan oleh 

beberapa Ahli yang sangat variatif, yaitu; Yusuf Qardhawi yang menjelaskan secara 

lebih rinci bahwa pendidikan Islam adalah pendidikan manusia seutuhnya, akal dan 

hatinya, rohani dan jasmaninya, akhlak dan keterampilannya
34

. Karena itu, 

pendidikan Islam menyiapkan manusia untuk hidup baik dalam keadaan damai 

maupun perang, dan menyiapkannya untuk menghadapi masyrakat dengan segala 

kebaikan dan kejahatannya, manis dan pahitnya. 

Berikutnya adalah dikemukakan oleh Hasan Langgulung bahwa Pendidikan 

Islam adalah sebagai suatu proses penyiapan generasi muda untuk mengisi peranan, 

memindahkan pengetahuan dan nilai-nilai Islam yang diselaraskan dengan fungsi 

manusia untuk beramal di dunia dan memetik hasilnya di akhirat
35

. karenanya 

pendidikan Islam pada hakikatnya adalah lebih banyak ditujukan kepada perbaikan 

sikap mental yang akan terwujud dalam amal perbuatan, baik bagi keperluan diri 

sendiri maupun orang lain yang bersifat teoritis dan praktis. 

Tholhach Hasan menjelaskan bahwa pendidikan merupakan perkembangan 

yang terorganisir dan kelengkapan dari semua potensi manusia, moral, intelektual 

maupun jasmani, oleh dan untuk kepribadian individunya dan kegunaan 

masyrakatnya, yang diarahkan untuk menghimpun semua aktivitas tersebut bagi 

tujuan hidupnya yang akhir
36

. Sedangkan  pendidikan Islam menurut Tholhach 

Hasan adalah usaha yang berlandaskan Islam untuk membantu manusia dalam 

mengembangkan dan mendewasakan kepribadiannya, baik jasmaniyah untuk 

memikul tanggung jawab memenuhi tuntutan zamannya dan masa depannya
37

. 

Dari berbagai pemaknaan terkait pendidikan Islam diatas, dapat ditarik 

kesimpulan bahwa pendidikan Islam diposisikan sebagai proses pendidikan ke-

islaman atau pendidikan Islam sebagai upaya pentransferan pendidikan agama Islam 

                                                           
33

 Muhammad Naqaib al-Attas,  61 
34

 Yusuf Qardhawi, Pendidikan Islam dan Madrasah al-Banna, Terj. Prof. H. Bustami dkk., (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1998), 157 
35

 Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam, (Bandung: al-Ma’arif, 1980),  
94 
36

 Tholhach Hasan, Islam dalam Perspektif Sosial Budaya, ( Malang: LP2M Universitas Islam Malang 

Malang, 1987),  17 
37

 Tholhach Hasan, Islam dalam Perspektif… 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1150 

 

atau ajaran Islam yang dilengkapi dengan nilai-nilainya, agar menjadi pandangan dan 

sikap hidup (way of life) seseorang yang terwujud dalam kegiatan untuk 

menginternalisasikan atau mengembangkan ajaran Islam dan nilai-nilainya. Sehingga 

pendidikan Islam lebih dimaknai dari segi spirit Islam yang melekat pada setiap 

aktivitas pendidikan yang dikembangkan dari wujud kesadaran dan disemangati atau 

dijiwai oleh ajaran dan nilai-nilai Islam. 

 

Multikulturalisme 

Perspektif etimologi kata multikulturalisme sebagaimana dikemukakan oleh 

Tilar terddiri dari kata multi yang berarti plural, kultural yang berarti kebudayaan, 

sementara tambahan kata isme dibelakang berarti aliran atau kepercayaan, jadi 

multikulturalisme dalam arti sederhana dapat diartikan paham atau aliran tentang 

budaya yang plural
38

. Lebih jelas lagi Tilar menegaskan bahwa multikulturalisme 

mengandung dua pengertian yang sangat kompleks yaitu “multi” yang berarti plural, 

dan kata “kulturalisme” berisi pengertian kultur atau budaya. 

Multikulturalisme perspektif terminologi adalah pandangan dunia yang 

kemudian diartikan dalam berbagai kebijakan kebudayaan dengan menekankan 

penerimaan terhadap kondisi keragaman, pluralitas, dan multikultural secara 

lahiriyah dan alami yang terdapat ditengah-tengah kehidupan masyrakat
39

. Lebih 

lanjut Azra mengemukakan bahwa multikulturalisme adalah sebuah pandangan dunia 

tentang kesediaan menerima kelompok lain secara sama sebagai kesatuan, tampa 

memandang perbedaan budaya, etnis, ras, gender, bahasa, dan agama. Dengan kata 

lain multikulturalisme menekankan bahwa segala perbedaan tersebut adalah sama 

diruang public. Amin Abdullah dalam Ngainun Naim  menyatakan bahwa 

multikulturalisme adalah sebuah paham yang menekankan pada kesenjangan dan 

kesetaraan budaya-budaya lokal dengan tanpa mengabaikan hak-hak dan eksistensi 

                                                           
38

 H.A.R. Tilaar, Demokrasi Pendidikan dan Pendidikan Demokrasi, dalam 

Multikulturalisme,(Jakarta: Grasindo PT. Gramedia, 2004), 82 
39

 Azyumardi Azra, Identitas dan Krisis Budaya; “Membangun Multikulturalisme Indonesia”, dalam 

makalah, disampaikan  pada simposium Internasioanal Jurnal Antropologi Indonesia ke-3, 

membangun Kembli Indonesia yang Bhinneka Tunggal Ika: menuju Masyrakat Multikultural, 16-18 

Juli 2002, di Universitas Udayanma, Denpasar: Bali. 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1151 

 

budaya yang ada
40

. Dengan kata lain, penekanan utama multikulturalisme adalah 

pada kesetaraan budaya. 

Dalam pengertian lain sebagaimana dikemukakan oleh Tolhach Hasan bahwa 

multikulturalisme hakikatnya merupakan suatu kelompok atau komunitas perspektif 

kebangsaan dengan menerima perbedaan dan keberagaman, serta kemajmukan 

budaya, ras, etnis, bahasa, dan agama. Masih menurtnya multikulturalisme menjadi 

gambaran dari keragaman yang terjadi dan berkembang ditengah masyrakat atau 

suatu bangsa di muka bumi ini
41

. Multikulturalisme juga sebuah konsep yang 

memberikan pemahaman, bahwa sebuah bangsa yang plural adalah bangsa yang 

terdiri beberapa etnis, ras, budaya, bahasa, tradisi dan agama yang bermacam-

macam, dan dapat hidup berdampingan dengan cara saling menghormati dalam 

suasana rukun dan damai. 

Dengan demikian, inti multikulturalisme adalah kesediaan menerima 

kelompok lain secara sama sebagai kesatuan, tanpa memedulikan perbedaan budaya, 

etnis, gender, bahasa, ataupun agama. Sedangkan fokus multikulturalisme terletak 

pada pemahaman akan hidup penuh dengan perbedaan sosial budaya, baik secara 

individual maupun kelompok dan masyarakat. Dalam hal ini individu dilihat sebagai 

refleksi dari kesatuan sosial dan budaya. Bagi Indonesia, multikultural merupakan 

suatu strategi dan integrasi sosial di mana keanekaragaman budaya benar diakui dan 

dihormati, sehingga dapat difungsikan secara efektif dalam mengatasi setiap isu-isu 

separatism (memisahkan diri) dan disintegrasi sosial. Multikulturalisme mengajarkan 

semangat kemanunggalan atau ketunggalan (tunggal ika) yang paling potensial akan 

melahirkan persatuan kuat, tetapi pengakuan adanya pluralitas (Bhinneka) budaya 

bangsa inilah yang lebih menjamin persatuan bangsa. 

 

Pendidikan Islam Multikultural Pesantren 

Berdasarkan uraian tentang pendidikan Islam dan multikulturalisme diatas, 

maka pada bagian sub ini akan diuraikan tentang pendidikan Islam multikultural, 

namun harus dimulai dari istilah pendidikan multikultural, hal ini adalah sebuah 

pengembangan dari pendidikan yang terfokus pada pentingnya penghormatan 

                                                           
40

 Ngainun Naim dan Achmad Sauqi, Pendidikan Multikultural: Konsep dan Aplikasi, (Yogyakarta: 

Ar Ruzz Media Group,2008), 8. 
41

 Muhammad Tholhach Hasan, Pendidikan Multikultural Sebagai Opsi Penanggulangan 

Radikalisme, (Malang: UNISMA, 2016),  9. 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1152 

 

terhadap keragaman dan pengakuan kesederajatan paedagogis terhadap semua orang 

(equal for all) yang memiliki hak sama dalam memperoleh layanan pendidikan, serta 

penghapusan berbagai bentuk diskriminasi demi membangun kehidupan masyarakat 

yang adil sehingga terwujud suasana toleran, demokratis, humanis, inklusif, tentram 

dan sinergis tanpa melihat latar belakang kehidupannya, apapun etnik, status sosial, 

agama dan jenis kelaminnya
42

. 

James Banks menjelaskan bahwa pendidikan multikultural merupakan suatu 

rangkaian kepercayaan (set of beliefs) dan penjelasan yang mengakui dan menilai 

pentingnya keragaman budaya dan etnis di dalam bentuk gaya hidup, pengalaman 

sosial, identitas pribadi, kesempatan pendidikan dari individu, kelompok maupun 

negara. Ia mendefinisikan pendidikan multikultural adalah ide, gerakan, 

pembaharuan pendidikan dan proses pendidikan yang tujuan utamanya adalah untuk 

mengubah struktur lembaga pendidikan supaya peserta didik baik pria maupun 

wanita, peserta didik berkebutuhan khusus, dan peserta didik yang merupakan 

anggota dari kelompok ras, etnis, dan kultur yang bermacam-macam itu akan 

memiliki kesempatan yang sama untuk mencapai prestasi akademis di sekolah
43

. 

Sementara itu, pendidikan multikultural dalam perspektif Islam yang 

kemudian disebut Pendidikan Islam multikultural sejatinya mengidentifikasi ranah 

yang tidak begitu menonjolkan aspek diskriminasi radikal di dalam kelas maupun 

diluar kelas, meskipun ada pemisahan antara kelas laki-laki dan wanita, itu hanya 

dilakukan sebagai tindakan antisipasi terhadap pelanggaran moral baik dalam 

pandangan Islam dan kultur masyarakat. Jadi, pemisahan kelas tersebut bukanlah 

tindak diskriminatif. Karenanya, pendidikan Islam multikultural tersebut dimaknai 

sebagai sistem pembelajaran dan pengajaran yang lebih memusatkan pandangan, 

perhatian dan pemahaman kepada ide pokok dasar Islam dengan memfokuskan 

pembahasan terhadap betapa urgennya memahami dan menghormati budaya, etnis, 

ras, tradisi, bahasa dan agama orang lain
44

. 

Sebagaimana dikemukakan Abdullah Aly bahwa pendidikan Islam 

multikultural dapat dimaknai sebagai proses pendidikan yang memiliki prinsip 

                                                           
42

 Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural, (Jakarta: Erlangga, 2005), ,. 

45 
43

 A. James Banks & Jhon Ambrosio, 2001. Multicultural Education, dalam Handbook Of Research 

on Multikcultural Education, (San Francisco: Jossey-Bass, 2001), ,. 245. 
44

Ali Nizar, (eds.), Antologi Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Idea Press, 2010),  168 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1153 

 

demokrasi, kesetaraan dan keadilan; berorientasi kepada kemanusiaan, kebersamaan, 

dan kedamaian; serta mengembangkan sikap mengakui, menerima, menghormati dan 

menghargai keragaman berdasarkan al-Qur’an dan hadis
45

. Karena secara normatif, 

al-Qur’an sendiri sudah menegaskan bahwa manusia memang diciptakan dengan 

latar belakang yang beragam. Firman Allah SWT dalam QS. Al-Hujurat: 13 

sebagaimana berikut; 

ا ى إِن͉  Ըُئلَِ لِتعََارَفوԸكُمۡ شُعوُبٗا وَقَبَا Իَوَجَعلَۡن Իَن ذكََرٖ وَأنُثى كُم م ِ Իَأيَهَ͊ا ٱلنا͉سُ إِنا͉ خَلَقۡنԸ Իَي ِ๡͉أكَۡرَمَكُمۡ عِندَ ٱ

كُمۡى إِن͉ ٱ๡َ͉ عَلِيمٌ خَبيِرٞ  Իأتَۡقَى 

Artinya:  Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-

laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan 

bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang 

paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling takwa diantara 

kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal. 
 

Melalui pemahaman ayat di atas dan kemudian dikaitkan dengan realita 

kehidupan manusia yang beragam, maka pemahaman pendidikan Islam multikultural 

harus dihadirkan untuk memperluas wacana pemikiran keagamaan manusia yang 

selama ini masih mempertahankan “egoisme” keagamaan dan “etnosentrisme” 

kebudayaan. Oleh sebab itu multikultural dapat diartikan pula sebagai pluralitas 

kebudayaan dan agama. Dengan demikian, jika kebudayaan itu sudah plural, maka 

manusia dituntut untuk memelihara pluralitas agar terjadi kehidupan yang ramah dan 

penuh perdamaian. Pluralitas kebudayaan adalah interaksi sosial dan politik antara 

orang-orang yang berbeda cara hidup dan berpikirnya dalam suatu masyarakat. 

Secara ideal, pluralisme kebudayaan berarti penolakan terhadap kefanatikan, 

purbasangka, rasisme, tribalisme dan menerima secara inklusif keanekaragaman 

yang ada
46

. 

Dengan demikian pendidikan Islam multikultural dapat diartikan sebagai 

sebuah proses penanaman sejumlah nilai islami yang relevan agar peserta didik dapat 

hidup berdampingan secara damai dan harmonis dalam realitas kemajemukan dan 

berperilaku positif, sehingga dapat mengelola kemajemukan menjadi kekuatan untuk 

mencapai kemajuan, tanpa mengaburkan dan menghapuskan nilai-nilai agama, 

identitas diri dan budaya. 

                                                           
45

 Abdullah Aly, Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren, Telaah terhadap Kurikulum Pondok 

Pesantren Modern Islam Assalaam Surakarta, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 19 
46

 W. A. Haviland, Antropologi 2, (Jakarta: Erlangga),  289-290. 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1154 

 

Sikap saling menerima, menghargai nilai, budaya, keyakinan yang berbeda 

tidak otomatis akan berkembang sendiri. Apalagi karena dalam diri seseorang ada 

kecenderungan untuk mengharapkan orang lain menjadi seperti dirinya. Sikap saling 

menerima dan menghargai akan cepat berkembang bila dilatihkan dan dididikkan 

pada generasi muda dalam sistem pendidikan nasional
47

. Dengan pendidikan, sikap 

penghargaan terhadap perbedaan yang direncana baik, generasi muda dilatih dan 

disadarkan akan pentingnya penghargaan pada orang lain dan budaya lain bahkan 

melatihnya dalam hidup sehingga sewaktu mereka dewasa sudah mempunyai sikap 

itu.  Jika cita ideal pendidikan seperti itu dapat terwujud di hati sanubari dan prilaku 

masyarakat, maka itulah yang disebut dengan pendidikan multikultural yang 

bermuara pada multikulturalisme. Multikulturalisme menurut Fay dalam bukunya 

dalam Suparlan adalah merupakan aspek yang tidak terbantahkan bagi seluruh 

masyarakat Indonesia, entah hal itu disadari atau tidak.  Dalam dunia multikultural 

harus mementingkan adanya berbagai macam perbedaan antara yang satu dengan 

yang lainnya dan ada interaksi sosial di antara mereka. Warga perlu menfokuskan 

pada pemahaman dan hidup bersama dalam konteks sosial budaya yang berbeda
48

. 

 

 

Nilai-nilai multikultural pada tradisi pesantren 

Nilai kearifan local merupakan wujud dari proses interaksi yang panjang 

antara agama Islam yang diyakini dan budaya, kemudian terwujud dalam bentuk adat 

istiadat, kebiasaan, bahasa, system kemasyarakatan, budaya guyub, berupa sikap 

saling menghormati, menghargai, saling memberi kebebasan, toleransi, jujur dan 

sederhana. Pesantren dengan kearifan local yang berbentuk system nilai dan interaksi 

social yang dimilikinya merupakan ruang yang sarat makana karena terbentuk oleh 

kekuatan masyarakat pesantren sendiri dan bersumber dari kekuatan agama.
49

 Kalau 

digambar pola interaksi antara agama, budaya, dan kearifan local pesantren adalah 

sebagai berikut: 

                                                           
47

 Amin Ibrahim, Teori dan Konsep Pelayanan Publik Serta Implementasinya, (Jakarta: Mandar 

Maju), 117  
48

 Parsudi Suparlan, Menuju Masyarakat Indonesia yang Multikultural. Keynote Address Simposium 

III Internasional Jurnal ANTROPOLOGI INDONESIA, Universitas Udayana, Denpasar, Bali, 16–19 

Juli 2002. 
49

 Syamsul Ma’arif, Pesantren Inklusif Berbasisi Kearifan Lokal. Yogyakarta.: KAUKABA, 2015. ,. 

35 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1155 

 

 

 

 

 

 

 

         

Gambar 1 

Pola interaksi Agama, Budaya dan 

Kearifan Local Pesantren 

 

Pesantren dalam konteks pola interaksi antara agama, budaya dan kearifan 

local tersebut tentu saja menemukan makna penting, yaitu sebagai sarana ransmisi, 

menjaga nilai-nilai kebudayaan dan kearifan local masyarakat pesantren serta 

memperkenalkan warisan budaya dari leluhur kepada generasi berikutnya. Apalagi 

dengan mempertimbangkan antara pendidikan dan kebudayaan memiliki keterkaitan 

yang sangat erat dan tidak bisa dipisahkan-pisahkan, bagaiakan dua sisi uang. 

Hakikat pendidikan yang menurut Goodlad merupakan refleksi dari kebudayaan 

umat manusia sepanjang zaman. 

Disamping pendidikan harus menyiapakan anak muda menjalani kehidupan 

kerja dan manusia dewasa yang bertanggung jawab, pendidikan harus 

mensosialisasikan norma, nilai dan kepercayaan, masyarakatnya, meneruskan budaya 

dominan dan menanamkan komitmet pada budaya itu. Dengan demikian lembaga 

pendidikan pesantren dapat dikatagorikan sebagai langkah dan proses penanaman 

budaya dari generasi ke generasi yang lain, agar nilai kepercayaan dan adat istiadat 

masyarakat muslim dapat ditransfer kepada para santri dan diabadikan. Sementara 

kebudayaan pesantren, merupakan sebuah hasil berfikir yang menyebabkan 

terjadinya praktik pendidikan pada masyarakat muslim.
50

 

Sebagaimana disampaikan oleh Abdurrachman Mas’ud yang antara lain 

memiliki pesantren ciri : (1) Orientasi kehidupan (way of life) yang lebih 

mementingkan akhirat dari pada kehidupan dunia, (2) Kepemimpinan (leadership) 

dari seorang tokoh yang karismatik, seperti kepemimpinan Nabi Muhammad SAW 

                                                           
50

 Syamsul Ma’arif, Pesantren Inklusif Berbasisi Kearifan Lokal … ,. 35-36 

Budaya 
Kearifan 

local 

Agama 

Pesantren 

 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1156 

 

dan Walisongo yang menjadi kiblat para santri sehingga kepemimpinan yang bersifat 

paternalism dan patron-client relation yang sudah mengakar pada budaya Jawa, (3) 

Misi Walisongo sebagai solution system yaitu selalu berusaha menerangkan, 

memperjelas dan memecahkan persoalan masyarakat serta memberi model ideal bagi 

kehidupan sosial masyarakat, (4) Menghilangkan dikotomi atau gap antara ulama dan 

rajaatau yang kita kenal dengan istilah “Sabdo Pandito Ratu” dan (5) Mendidik 

dengan cara sederhana sehingga mudah ditangkap dan dilaksakan.
51

 

 

Table 1
52

 

Kearifan Local Pesantren 

 

Kearifan Lokal Pesantren 

1 Ngumpulake balung pisah melalui perkawinan 

2 Konsep Bani (sanak sedulur) untuk membangun kekerabatan 

dan keharmonisan keluarga 

3 Konsep silaturahim (menyambung tali persaudaraan) 

4 Konsep Ukhuwwah (membangun persaudaraan): Islamiyyah 

(sesame umat Islam), Wataniyyah (sebangsa), Insaniyyah 

(sesama manusia). 

5 ‘iyad almaridh (menjenguk orang sakit) 

6 Al-birr bi al-yatama wa al-masakin (menyantuni yatim piatu dan 

fakir miskin) 

7 At-takaful wa al-tadamun (bahu-membahu dan solidaritas)  

8 Birru al-walidain (berbuat baik kepada kedua orang tua) dan 

kewajiban menghormati guru 

9 Penghormatan pada arawah leluhur/makam wali (barakah, 

karamah, &shafa’ah) 

                                                           
51

 https://ristekdikti.go.id/saatnya-santri-membangun-indonesia/ 
52

 Syamsul Ma’arif, Pesantren Inklusif Berbasisi Kearifan Lokal. … ,. 36-37 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1157 

 

10 Wara’i (menjauhkan diri dari perbuatan-perbuatan yang 

dilarang, makruh dan tidak jelas boleh tidaknya) 

11 Qana’ah (narima ing pandum) 

12 Khusa’ (perasaan dekat dan selalu ingat kepada Allah) 

13 Tawakkal (percaya penuh kepada kebijaksanaan Allah) 

14 Sabar, tawadu’ (rendah diri) 

15 Ihlas dan siddiq selalu jujur dan bertindak yang sebenarnya 

16 Al-wastiyyah/at-tawazun (moderasi), al-tasamuh (toleran), al-

adalah (adil) 

17 Prinsip amar ma’ruf nahi munkar, kolektifitas, kemandirian dan 

kesederhanaan 

 

 

Kesimpulan 

Pada perjalanannya pesantren sebagai wajah Islam Indonesia yang ramah, 

toleran dan bahkan wajah yang nampak penuh senyuman mampu bertahan selama 

berabad-abad dan memberikan warna sampai dewasa ini. Namun pada 

perjalanannya, nama pesantren jika di branding adalah hak milik bangsa Indonesia 

yang mempunyai pendekatan dakwah berbasis budaya nusantara yang sangat berbeda 

dengan negara arab diambil sebagai branding oleh jaringan-jaringan Islam 

transnasional yang sangat berbeda sudut pandang dalam melihat keragaman 

kreatifitas bergama di Indonesia ini. 

Sehingga nilai-nilai luhur dalam pendekatan dakwah pesantren 

(tradisional/salafiyah) harus dimunculkan kembali ke permukaan sebagai sikap tegas 

dalam membedakan salafi dan salafiyah dan juga agar masyarakat awam mengetahui 

perbedaan diantara keduanya. Pesantren salafiyah (tradisional) telah terbukti mampu 

beradaptasi di era globalisasi ini. Tantangan nyata yang lain adalah kemunculan 

pesantren salaf yang sangat berbeda dalam melihat pluralitas dan multikulturalitas di 

Indonesia. 



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1158 

 

Paradigma yang digagas dalam melihat pluralitas di Indonesia adalah 

paradigm Multikulturalism. Melihat karakter pesantren yang sangat menghargai 

kebudayaan nusantara, maka pesantren dan konsep multikulturalisme tentunya dapat 

disandingkan, diintegrasikan, dalam upaya menjaga keutuhan, perdamaian negara-

bangsa Indonesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Zainullah, Ach. Sayyi, Dinamika Pendidikan Islam  Multikultural Perspektif Tradisi  

1159 

 

Daftar Pustaka 

 

Aly, Abdullah. Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren, Telaah terhadap 

Kurikulum Pondok Pesantren Modern Islam Assalaam Surakarta, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2011. 

Analisis Statistik Pendidikan Islam; Analisis dan Interpretasi Data pada Pondok 

Pesantren, Madrasah Diniyah (Madin), Taman Pendidikan Qur’an (TPQ) 

Tahun Pelajaran 2011-2012 

Arifin, Samsul. Studi Islam Kontemporer;Arus Radikalisasi dan Multikulturalisme di 

Indonesia yang diterbitkan Intrans Plublising Malang. 2015. 

Asrohah, Pelembagaan Pesantren Asal usul dan Perkembangn Pesantren Di Jawa,  

Azra, Azyumardi Wasatiyah Islam for Harmony and Peace: the Indonesian 

Nusantara Islamic Experience, Makalah Seminar internasional yang di 

selenggarakan Unisma dalam rangka disnatalis UNISMA tanggal 27-28 

Maret 2018. 

Baidhawi, Zakiyuddin  Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural, Jakarta: 

Penerbit Erlangga, 2005. 

Dewantara, Ki Hajar. Pendidikan, Yogyakarta: Majlis Luhur Persatuan Taman 

Siswa. 1977 

Dhofier, Zamakhsyari. 2011. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup 

Kyai, LP3ES, Jakarta. 

Dirjo, Sartono Karto. 1977. Sejarah Nasional, Jakarta : Balai Pustaka. 

Hajam, Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi, Jurnal Holistik Volume 15 Nomor 

02, 2014. 

Hasan, Muhammad Tholhah. Multikulturalisasi Pendidikan Islam di Indonesia: 

sebuah Keniscayaan. Makalah Seminar internasional yang di selenggarakan 

Unisma dalam rangka disnatalis UNISMA tanggal 27-28 Maret 2018. 

Ma’arif, Syamsul. Pesantren Inklusif Berbasisi Kearifan Lokal. Yogyakarta.: 

KAUKABA. 2015. 

Madjid, Nurcholish Bilik-bilik Pesantre; Sebuah potret perjalanan, Jakarta: 

Paramadina. 1997. 

Naim, Ngainun dan Achmad Sauqi. Pendidikan Islam Multikultural antara Konsep 

dan Aplikasi, Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 2008. 

Nizar, Ali. (eds.), Antologi Pendidikan Islam, Yogyakarta: Idea Press. 2010. 

Sukawi, Zaenal Dinamika Pertumbuhan Pesantren:. Manarul Qur’an. 

Survei Alvara Research Center dan Mata Air Foundation di publis surat kabar 

nasional.tempo. edisi 31 Oktober 2017 

The Wahid Intitute, Laporan Tahunan Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan (KBB) 

di Indonesia, 2016 

https://www.tempo.co/tag/survei


FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019 

1160 

 

The Wahid Intitute, Laporan Tahunan Kemerdekaan Beragama/Berkeyakinan (KBB) 

di Indonesia, 2014. 


