INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO
PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT
% JURNAL FILSAFAT LEDALOGOS

https:/ /journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

INSTITUT FILSAFAT
DAN TEKNOLOGI KREATIF
LEDALERQ

Dasein: Ada-Di-Dalam-Dunia
Merekonstruksi “Eksistensi” dalam
Being and Time Divisi I

Adrianus Yosephus Kiko

Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, Indonesia (email: adrianusyosephuskikko@gmail.ugm,ac.id)

ARTICLE INFO ABSTRAK

Article history: Tulisan ini mengkaji ulang secara kritis pemikiran Martin
ggs:;zzdl?é ]"f;i 22%2255 Heidegger tentang Dasein, khususnya dalam relasinya dengan
Accepted: 16 June 2025 struktur eksistensial seperti keterlemparan, kejatuhan, dan
Available online: 01 July 2025 pemahaman. Dalam situasi dunia modern yang semakin
Kata Kuncis terjebak pada kehidupan serba otomatis dan dangkal,
Dasein; eksistensi; kejatuhan; pemikiran Heidegger menawarkan cara pandang yang
keterlemparan mendalam terhadap eksistensi manusia yang seringkali
Keywords: terabaikan. Artikel ini menyoroti bagaimana Kkejatuhan
Dasein; existence; fallenness; thrownness. (Verfallen) bukan semata-mata kemerosotan eksistensial,

tetapi justru merupakan momen ketersingkapan Dasein

terhadap dirinya dan dunianya. Keunikan dari tulisan ini
terletak pada penekanan bahwa Dasein selalu mengandung struktur eksistensial yang saling
terkait dan tak terpisahkan, yaitu faktisitas, kejatuhan, dan proyeksi ke masa depan. Pendekatan
ini membuka ruang baru dalam memahami eksistensi bukan sebagai sesuatu yang statis,
melainkan sebagai dinamika keterlibatan total manusia di dunia. Dengan membingkai Dasein
sebagai “yang peduli”, tulisan ini ingin menegaskan kembali urgensi pembacaan eksistensial
dalam konteks dunia kontemporer yang kerap mengaburkan makna keautentikan. Pemahaman
yang ditawarkan Heidegger melalui Dasein memberi sumbangan penting dalam filsafat
keberadaan, sekaligus menjadi refleksi kritis terhadap cara manusia menjalani hidupnya hari ini.

ABSTRACT

This article critically re-examines Martin Heidegger's concept of Dasein, particularly in relation to
existential structures such as thrownness, fallenness, and understanding. In a modern world
increasingly trapped in automated and superficial living, Heidegger’s thought offers a profound
perspective on human existence, an aspect often neglected. This article highlights how fallenness
(Verfallen) is not merely an existential decline, but rather a moment of disclosure in which Dasein
becomes aware of itself and its world. The uniqueness of this article lies in its emphasis on the
inseparability and interrelation of existential structures, facticity, fallenness, and projection into the
future, that always constitute Dasein. This approach opens a new space for understanding existence
not as something static, but as the dynamic, total involvement of the human being in the world. By
framing Dasein as “the one who cares,” this article aims to reaffirm the urgency of an existential
reading in a contemporary context that often obscures the meaning of authenticity. The
understanding of Dasein that Heidegger offers makes a significant contribution to existential
philosophy while also serving as a critical reflection on how human beings live out their lives today.

20 | Ledalogos


https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

Adrianus Yosephus Kiko

PENDAHULUAN

Perkembangan teknologi digital dalam dua dekade terakhir telah mengubah
secara drastis cara manusia menjalani hidup, memahami dirinya, dan berelasi dengan
dunia. Kehidupan sehari-hari kini berlangsung dalam jaringan sistem algoritma, ruang
virtual, dan interaksi yang dimediasi oleh perangkat teknologi. Identitas pribadi
direpresentasikan dalam profil media sosial; relasi manusia dikendalikan oleh
mekanisme otomatis; bahkan pengalaman batin pun sering kali disesuaikan dengan
logika visualisasi dan performa. Dalam situasi seperti ini, manusia perlu mengajukan
kembali pertanyaan paling dasar dan eksistensial; apa artinya berada?

Martin Heidegger, dalam bukunya Being and Time (Ada dan Waktu),
menawarkan pemahaman mendalam tentang keberadaan manusia sebagai ada-di-
dalam-dunia. Keberadaan manusia di dalam dunia selalu bersifat eksistensial yakni
selalu tersituasikan pada dunia di mana ia terlempar. Heidegger menyebut manusia
itu sebagai Dasein, sebuah terminologi ontologis sekaligus eksistensial. Dalam dunia
modern yang dipenuhi oleh kecepatan dan efisiensi, pemahaman mendalam tentang
Dasein justru menjadi sangat penting, terutama ketika manusia mulai terancam
menjadi sekadar bagian dari sistem teknologis yang tak sepenuhnya ia pahami atau
kendalikan.

Tulisan ini bertujuan untuk merekonstruksi kembali konsep Dasein yang
dibicarakan Heidegger dalam Divisi I karyanya Being and Time. Dengan membahas
ulang makna eksistensi manusia yang ditemukan dalam keseluruhan analisis Dasein,
penulis bermaksud melihat kembali posisi manusia di tengah kemajuan-kemajuan
teknologi yang kian pesat sehingga muncul pemahaman baru tentang bagaimana
manusia dapat tetap hidup secara autentik dan sadar.

BIOGRAFI MARTIN HEIDEGGER

Martin Heidegger lahir pada 26 September 1889 di Messkirch, bagian barat laut
Jerman, kira-kira 20 mil dari danau Constance. Pada tahun 1903-1906 Heidegger
masuk Gymnasium di Konstanz, hingga ia memutuskan untuk masuk novisiat Serikat
Yesus (Jesuit) pada 30 September 1909 (ketika berusia 20 tahun) (Gorner, 2007: 1).
Karena alasan kesehatan, ia mengundurkan diri sebagai calon imam pada Februari
1911. Heidegger kemudian melanjutkan kuliah filsafat. Artikel filsafat pertamanya
diterbitkan pada tahun 1912 dengan judul The Problem of Reality in Modern
Philosophy. Sejak di Gymnasium Heidegger sudah tertarik dengan Filsafat. Waktu itu
ia sudah membaca karya Franz Brentano berjudul On the Manifold of Being according
to Aristotle (Tentang banyak makna Ada menurut Aristoteles, 1862) dan sebuah buku
karya Carl Braig yang berjudul On Being: Outline of Ontology (Tentang Ada: Ringkasan
Ontologi, 1896). Dua karya ini membentuk pemikiran Heidegger dalam diskursus
filsafat, sehingga persoalan tentang Ada menjadi pusat perhatiannya. Heidegger
akhirnya berkenalan dengan fenomenologi Edmund Husserl yang waktu itu menjadi
metode berfilsafat yang populer di Jerman. la pun dengan tekun membaca karya
Husserl Logical Investigations (Penelitian-penelitian Logis) (Gorner, 2007: 1-2).

Gelar doktor diperolehnya pada tahun 1913 dengan disertasi berjudul The
Theory of Judgment in Psychologism (Ajaran tentang Putusan dalam Psikologisme).
Habilitationsschrift (karya tulis untuk menjadi profesor di Jerman) ditulis Heidegger

21| Ledalogos



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025

pada tahun 1915 yang difokuskannya pada Filsafat Skolastik, dengan judul “Teori
Duns Scotus tentang Kategori-kategori dan Makna” (Gorner, 2007: 1-2).
Habilitationsschrift ini diselesaikan Heidegger di bawah bimbingan Heinrich Rickert,
seorang penganut neo-kantianisme. la kemudian menjadi Privatdozent di Universitas
Freiburg.

Pada tahun 1916 Edmund Husserl pindah ke Freiburg sebagai pengganti
Heinrich Rickert. Heidegger dipercayakan untuk menjadi asistennya. Kedatangan
Husserl ini memberikan kontribusi besar bagi pemikiran Heidegger. la mengikuti
kuliah-kuliah Husserl yang selalu dibawakan dalam bentuk latihan fenomenologis.
Keaktifan mengikuti kuliah Husserl memperlihatkan betapa Heidegger tertarik pada
fenomenologi (Hardiman, 2003). Pada tahun 1923 Heidegger memulai karier
akademik sebagai profesor di Marburg, dengan tulisan berjudul The Basic Problems of
Phenomenology. Di sini ia mulai menekuni dan menyelesaikan karya besarnya Being
and Time yang kemudian diterbitkan pada tahun 1927. Karya ini memperlihatkan
betapa Heidegger begitu terampil menggunakan fenomenologi dalam penelitiannya.
Setelah mengajar di Marburg, Heidegger kemudian dipromosikan dan akhirnya
menjadi profesor filsafat di Freiburg menggantikan Husserl.

Pada Agustus 1933 Heidegger menjadi anggota Nationalsozialistische Deutsche
Arbeiterpartei (NSDAP), Partai Buruh Nasional-Sosialis Jerman dan menyatakan diri
sebagai pendukung Hitler hingga partai itu berakhir pada tahun 1945. Tepat ketika
Hitler merebut kekuasaan, Heidegger dipilih menjadi Rektor Universitas Freiburg
pada 21 April 1933. Pidato rektoratnya yang terkenal berjudul “Penegasan diri
Universitas Jerman”. Heidegger merupakan seorang rektor Nasional-Sosialis pertama
di Freiburg. Kolaborasi antara Heidegger dan Nazi mendapat sorotan dari banyak
pihak. Heidegger tidak sepenuhnya mendukung Nazi, karena banyak kebijakan-
kebijakan Nazi dikritik melalui kuliah-kuliahnya hingga ia diberhentikan dari jabatan
rektor setahun kemudian, tepatnya pada 23 April 1934 (Hardiman, 2003: 14).

Heidegger meninggal pada 26 Mei 1976, lima bulan setelah kepergian
kekasihnya Hannah Arendt. Jenazahnya dikuburkan di kota kelahirannya Messkirch.
Kepergiannya serentak membenarkan apa yang dikatakannya sendiri, Dasein ist Sein
Zum Tode (Dasein adalah Ada menuju kematian).

REDUKSI METAFISIKA SEBAGAI TITIK TOLAK

Filsafat Heidegger adalah usaha mendestruksi Filsafat Barat yang sejak Plato
hingga Friedrich Nietzche diredusir pada “kelupaan Ada”. Bagi Heidegger, filsafat itu
adalah metafisika. Istilah metafisika ini merujuk kepada 14 karya Aristoteles tak
berjudul yang ditulisnya setelah karya-karya tentang fisika. Andronikos dari Rhodos
menyebut karya-karya itu sebagai ta meta ta phisica (yang datang setelah fisika).
Dalam 14 karya ini Aristoteles menyinggung hal-hal yang melampaui dunia fisik,
sehingga disimpulkan bahwa ada hal-hal yang bersifat metafisik (Bagus, 1991:18).
Jadi, metafisika secara sederhana dimengerti sebagai hal yang melampaui yang fisik.
Aristoteles tidak pernah menyebut filsafatnya sebagai metafisika melainkan prote
philosophia (filsafat pertama), di dalamnya ia membahas “ada sebagai yang ada”
(being qua being). Ketertarikan Heidegger pada persoalan tentang Ada dimulai dari

22 | Ledalogos



Adrianus Yosephus Kiko

tokoh ini yang diperkenalkan oleh Franz Brentano dalam disertasinya, On the Manifold
Meaning of Being according to Aristotle.

Menurut Heidegger, filsafat Yunani bergulat dengan pertanyaan-pertanyaan
fundamental seperti pertanyaan tentang Ada, pertanyaan tentang makna Ada, dan
pertanyaan tentang kebenaran. Pertanyaan-pertanyaan seperti ini sudah tampak
dalam diskursus filsafat sejak Herakleitus dan Parmenides. Dua pemikir ini
memahami “Ada” dalam term-term seperti physis, alétheia, dan logos.

Dalam The End of Philosophy, Heidegger mengemukakan bahwa dalam tradisi
filsafat Yunani, Ada itu dimengerti dalam artinya yang paling primordial, bahwa “Ada
membuka dirinya sebagai physis dan alétheia yakni sebuah formulasi kehadiran yang
permanen. Metafisika yang tepat sebenarnya dimulai dan dibangun dalam konsep
seperti ini” (Heidegger, 1973: 4). Konsekuensi dari pemahaman Ada sebagai physis
dan alétheia adalah Perwujudan Ada dalam kekonkretan dan bisa ditangkap secara
empiris (beings). Ada hanya bisa dipertentangkan dengan ketiadaan. Dalam arti ini,
Ada (Being) dapat dikatakan memiliki relasi dengan “yang ada” (beings). Sehingga
melalui beings kita dapat mengetahui Being, atau dengan kata lain “beings
memberikan informasi yang cukup mengenai Being” (Heidegger, 1973: 1).

Pemahaman tentang Ada sebagai physis dan alétheia mengalami reduksi dalam
sejarah filsafat. Reduksi itu dimulai sejak Plato memaklumkan teori ide dan kemudian
mencapai puncaknya pada filsafat Nietzsche. Dalam metafora gua (metaphor of the
cave), Plato membuat “prioritas ontologis”. Ide ditempatkan lebih superior dari
realitas inderawi. Menurut Heidegger dalam The End of Philosophy, kata “ide” dalam
Plato menjadi nama yang dominan untuk ada (physis). Interpretasi ada sebagai ide
merupakan hasil pengalaman dasar dari ada sebagai physis. Di sini Heidegger
sebetulnya menegaskan kembali arti physis dan ide. Physis adalah kekuatan yang
muncul, berdiri di sana-dalam-dirinya, stabilitas. Sedangkan ide merujuk pada
penampakan sebagaimana yang dilihat, suatu determinasi dari penglihatan
(Heidegger, 1973: 4).

Jadi sebetulnya ide tidak dapat terlepas sepenuhnya dari physis. Namun ketika
Plato menginterpretasikan “Ada” sebagai ide dan selanjutnya memberi penekanan
pada ide, maka physis terlupakan. Dengan sendirinya “Ada” sebagai alétheia juga
terlupakan. Sejak ini penampakan mendapat pemaknaan baru. Penampakkan
akhirnya dimengerti sebagai tampilnya yang tiruan. Bagi Plato, tempat aktual “Ada”
adalah ide sehingga semua model penyingkapan Ada berpartisipasi dalam ide itu.
“Kebenaran physis, alétheia sebagai ketidaktersembunyian akhirnya menjadi mimesis”
(Heidegger, 1959: 184-185). Mimesis berarti “kehadiran yang menuju kepada
kemampuan sesuatu untuk menghadirkan, memproduksi, menampakkan dirinya
dalam suatu bentuk citraan, kesan, atau impresi” (Al-Fayyadl, 2005: 97). Dengan
mentransformasi physis kepada ide, Plato membuka suatu zaman yang disebut
sebagai idealisme. Sejak Plato, interpretasi Ada sebagai ide mendominasi pemikiran
Barat dalam sejarah transformasinya sehingga filsafat setelah Plato adalah sebentuk
idealisme (Heidegger, 1959: 180). Reduksi metafisika seperti ini mencapai
puncaknya dalam The Will to Power (Kehendak untuk Berkuasa) karya Nietzsche.

Heidegger menemukan bahwa metafisika Barat memperlihatkan pola tertentu
dalam memahami Ada. Ada dipandang sebagai prinsip tunggal dan universal yang

23| Ledalogos



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025

menyanggah semua hal-ihwal. Apakah itu ide, substansi, atau kehendak untuk
berkuasa (Adian, 2002: 43). Heidegger menyebut periode itu sebagai periode
“kelupaan Ada”. Periode ini diorientasikan pada wusaha untuk menemukan
“pengetahuan tentang fondasi” (science of grounds), yang secara sistematis
menyelubungi “misteri” kehadiran dan fenomena primordial ketidaktersembunyian
Ada, sehingga Ada dalam tradisi filsafat Barat dilihat sebagai sesuatu yang dapat
dikontrol dan direpresentasikan (Villa, 1996: 166).

Reduksi metafisika menjadi pusat perhatian Heidegger. la menerbitkan satu esai
berjudul The End of Philosophy and The Task of Thinking. Judul ini sedikit problematis.
Apakah yang dimaksudkan Heidegger dengan The End of Philosophy adalah tidak ada
lagi filsafat? Mungkinkah seorang filsuf mengakhiri suatu filsafat tanpa ia sendiri
berfilsafat? Jika akhir dari filsafat dimengerti dalam arti ini, maka tidak ada
penyelesaian. Heidegger justru terperangkap dalam persoalan yang sama. Ataukah ia
melihat filsafatnya lebih sempurna dari filsafat sebelumnya sehingga ia
memaklumkan suatu “akhir dari filsafat”? Heidegger mengakui bahwa setiap zaman
filsafat memiliki konteksnya tersendiri sehingga anggapan akan adanya satu filsafat
yang lebih sempurna dari filsafat lainnya tidak mungkin.

Bagi Heidegger, filsafat adalah suatu metafisika. Maka akhir filsafat yang
dimaksudkan Heidegger sama artinya dengan akhir dari metafisika atau
misinterpretasi atas metafisika. Heidegger menulis:

..The current misinterpretations of philosophy, all of which have some
truth about them, are legion. Here we shall mention only two, which are
important because of the light they throw on the present and future
situation of philosophy. The first misinterpretation asks too much of
philosophy. The second distorts its function (Heidegger, 1959: 9).

Metafisika yang dimulai dari Plato merupakan suatu usaha untuk mencari dasar
dari seluruh 'yang ada’ dan cara memahaminya dimulai dari apa yang hadir di depan
kita dan kemudian kita merepresentasikannya. Konsekuensi dari model pemahaman
seperti ini adalah Ada sebagai physis dan alétheia dilupakan. Corak filsafat Barat
seperti ini merupakan “nihilisme” sebagaimana istilah yang digunakan Nietzsche
sebagai konsekuensi dari maklumat God is dead. Nihilisme bagi Heidegger mengacu
kepada sejarah metafisika Barat yang didalamnya Ada sebagai physis dan alétheia
tidak ditemukan. Nihilisme inilah yang menjadi pusat perhatian Heidegger dan
sekaligus titik tolak kemunculan Dasen dalam filsafatnya.

BEING AND TIME DAN PEMBALIKAN ONTOLOGIS

Being and Time adalah karya utama Heidegger yang diterbitkan di musim semi
tahun 1927. Untuk memahami filsafat Heidegger orang harus berkenalan terlebih
dahulu dengan karya ini, sama seperti membaca Phenomenology of Spirit untuk
memahami filsafat Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Dalam Being and Time konsep
tentang Dasein menjadi sangat sentral untuk seluruh pemahaman akan filsafat
Heidegger. Magnum opus ini, setelah diterbitkan, menjadi fokus perdebatan,
kontroversi, dan inspirasi baru bagi para filsuf. Being and Time memposisikan
Heidegger ke dalam deretan filsuf besar abad-20. Emmanuel Levinas, dalam Ethics and

24 | Ledalogos



Adrianus Yosephus Kiko

Infinity, memberi kesaksian tentang kegemilangan buku ini. Dalam percakapan
dengan Philippe Nemo, Levinas berujar:

[ discovered in fact Sein und Zeit, which people around me read. Very early
I had a great admiration for this book. It is one of the finest books in the
history of Philosophy - I say this after years of reflection. One of the finest
among four or five others.... For example Plato’s Phaedrus, Kant's Critique of
Pure Reason, Hegel’'s Phenomenology of Mind; also Bergson’s Time and Free
Will (Levinas, 1985: 37-38).

Tujuan utama Heidegger menerbitkan Being and Time adalah mendestruksi
sejarah Ada. Untuk maksud ini Heidegger mengelompokkan pembahasannya ke
dalam dua bagian. Pertama, ia membuat suatu interpretasi temporal atas Dasein dan
menjelaskan waktu sebagai horizon transendental bagi pertanyaan tentang Ada.
Kedua, destruksi fenomenologis sejarah ontologi dalam terang temporalitas.
Sayangnya, dalam Being and Time divisi ketiga dari bagian pertama dan seluruh
bagian kedua tidak dibahas karena perkembangan dalam pemikirannya (Heidegger,
2010: 37).

Perkembangan pemikiran Heidegger adalah suatu pembalikan ontologis yang
disebut kehre. Ia akhirnya memahami bahwa analisis Dasein dalam Being and Time
tidak memadai lagi untuk meneliti Ada. Analisis atas Dasein, yakni suatu analisis
eksistensial, hanya mungkin jika Ada dipahami sebagai ketidaktersembunyian
(Aletheia), artinya Ada harus menampakan diri terlebih dahulu sebagai fenomena
sehingga kita bisa menangkapnya secara empiris. Setelah Being and Time Heidegger
tidak lagi memfokuskan pembahasannya pada Dasein yang bertolak pada analisis atas
satu-satunya makhluk yang memiliki kemampuan mempertanyakan adanya
(manusia), melainkan pada Ada itu sendiri.

Kehre lantas membuat orang mengelompokkan pemikiran Heidegger ke dalam
Heidegger I dan Heidegger II. Heidegger I meliputi Being and Time dan Heidegger II
meliputi karya-karya yang ditulis Heidegger setelah Being and Time. Pada umumnya
karya-karya yang termasuk dalam Heidegger II tidak ditulisnya secara sistematis
sebagaimana dalam Being and Time. Walaupun terjadi pemisahan, pemikiran
Heidegger sebetulnya saling berhubungan. Hanya melalui apa yang dipikirkan dalam
Heidegger [ orang dapat masuk pada pemikiran Heidegger II, dan pemikiran dalam
Heidegger [ hanya mungkin kalau terkandung dalam Heidegger II.

The distinction you make between Heidegger I and Il is justified only on the
condition that this is kept constantly in mind: only by way of what
[Heidegger] I has thought does one gain access to what is to-be-thought by
[Heidegger] II. But the thought of [Heidegger] I becomes possible only if it
is contained in [Heidegger] II (Richardon, 2003: 322).

PERTANYAAN TENTANG MAKNA ADA

Metafisika (Ontologi) mempertanyakan “apa itu Ada?”. Menurut Heidegger,
pertanyaan ini problematis. Ia mula-mula membuat ontological difference
(pembedaan ontologis) antara Ada (Being) dan ‘yang ada’ (beings). ‘Yang ada’ adalah
suatu entitas, sesuatu yang konkret dan riil. Dalam kehidupan setiap hari ‘yang ada’
sangat familiar. Pertanyaannya, dari mana asal dari yang konkret itu? Atau apa yang

25| Ledalogos



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025

berada di balik keriilan 'yang ada’ (beings)? Apa yang mendeterminasi ‘yang ada’?
Jawabannya adalah Ada (Being). Di sinilah perbedaan fundamental antara Ada/Being
dan 'yang ada’/beings (Gorner, 2007: 16).

Ontological difference menentukan pertanyaan tentang Ada. Artinya, tanpa
mengetahui pembedaan ontologis antara Being dan beings orang akan keliru
memformulasikan pertanyaan dan kemudian keliru memahami Ada. Kekeliruan ini
sudah terkandung dalam sejarah filsafat yang disebut nihilisme. Hal ini dilukiskan
Dennis J. Schmidt dalam pengantar Being and Time:

Being and Time begins by referring to a doubled forgetfulness
characterizing our historical present: We have not only forgotten the
question of being (Sein) and how to ask it, but this forgetting itself is no
longer noticed, it too has been forgotten (Heidegger, 2010: xvii).

Persoalan fundamental yang dihadapi filsafat yang dimulai dari Plato dan
mencapai puncaknya pada Nietzche adalah melupakan pertanyaan akan Ada dan
bagaimana mempertanyakannya. Mereka hanya bergulat dengan ‘yang ada’ (beings)
dan bukan Ada (Being). Lebih parah lagi, kelupaan itu juga telah dilupakan oleh filsafat
Barat. Bertolak dari ini, Heidegger memulai langkah destruksinya dengan melukiskan
kejelasan Ada yang berkorelasi dengan praksis keseharian manusia. la menunjukkan
tiga prasangka tentang Ada yang dilukiskannya dalam bagian awal Being and Time.

Pertama, Ada adalah konsep yang paling universal. Pemahaman kita tentang Ada
selalu sudah ditemukan dalam ‘yang ada’/beings. Kedua, konsep tentang Ada tak dapat
dilukiskan atau tidak dapat didefinisikan (indefinable). Hal ini berhubungan dengan
universalitas Ada itu. Ketidakterdefinisian Ada tidak menghilangkan pertanyaan
tentang maknanya tetapi mengharuskannya. Artinya, Ada tetap memiliki makna
kendatipun tidak terdefinisi. Ketiga, Ada adalah konsep yang jelas dengan sendirinya
(self-evident). Dalam keseharian sebetulnya kita telah mempunyai pemahaman
tentang Ada. Misalnya, dalam pernyataan “I am happy” atau “the pen is black”.
Penggunaan kopula (am, is) menggambarkan bahwa Ada jelas dengan sendirinya
dalam setiap pengetahuan dan pemahaman kita tanpa suatu rintangan. Sebab
Ada/Being itu memiliki relasi dengan ‘yang ada’/beings (Heidegger, 2010: 3).

Karena Ada itu adalah konsep yang universal, indefinable, dan self-evident, maka
formulasi pertanyaan metafisis perlu diubah dari pertanyaan tentang “apa itu Ada?”
menjadi “apa makna Ada?” atau “apa artinya berada?”. Bagi Heidegger, pertanyaan
tentang makna Ada itu harus diformulasikan, sebab setiap pertanyaan adalah
pencarian (Heidegger, 2010: 3). Pertanyaan yang diajukan seseorang menunjukkan
muatan pemahamannya.

Heidegger adalah orang berikut dalam sejarah filsafat sejak Aristoteles yang
secara serius merefleksikan pertanyaan tentang makna Ada dan menjadikannya
sebagai persoalan fundamental filsafat (Kockelmans, 1990: 51). Perihal diajukannya
kembali pertanyaan tentang makna Ada, Heidegger mengutip Sophist 244a (Plato),
“For manifestly you have long been aware of what you mean when you use the expression
“being” (seiend). We, however, who used to think we understood it, have now become
perplexed.” Richard F. H. Polt memperlihatkan maksud Heidegger mengutip Sophist
244a ini:

26 | Ledalogos



Adrianus Yosephus Kiko

Heidegger’s choice of this passage tells us, first, that he intends to bring an
ancient question back to life. Secondly, the problem of Being seems at first
to be no problem at all-but when we actually try to articulate what we mean
by “be”, we soon find ourselves at loss for words (Polt, 1999: 24)

DASEIN

Dari mana Heidegger memulai pencariannya atas “makna Ada?”. Heidegger
memulai penelitiannya dengan suatu analisis eksistensial. Semua hal yang ada di
dalam dunia ini: pohon, tumbuhan, hewan, semua benda yang ada di sekitar kita
dikatakan berada. Namun ia tidak menjadikan semua yang berada sebagai titik
pangkal penelitian, walaupun akhirnya seluruh entitas itu saling berkorelasi.
Formulasi pertanyaan yang diajukan Heidegger tentang “apa makna Ada?”
mengharuskannya untuk memulai penelitiannya dari suatu ada yang memiliki
kemampuan untuk mempertanyakan, transparan dan mampu memaknai adanya. Ada
ini adalah diri kita dengan seluruh yang khas milik kita dan yang mencakup
kemungkinan ada kita. Secara terminologi Heidegger menyebutnya Dasein

thus to work out the question of being means to make a being--one who
questions--transparant in its being. Asking this question, as a mode of
being of a being,is itself essentially determined by what is asked about in
it-being. This being (seiende), which we ourselves in each case are and
which includes inquiry among the possibilities of its being, we formulate
terminologically as Dasein (Polt, 1999: 24).

Dasein pertama-tama tidak bisa diartikan sebagai subjek yang sadar (conscious
subject) sebagaimana yang lazim ditemukan dalam interpretasi para eksistensialis.
Salah satu model interpretasi seperti ini ditemukan dalam Being and Nothingness
karya Jean-Paul Sartre. Dasein adalah sebuah istilah Jerman (digunakan dalam
keseharian) yang berarti eksistensi (existence). Namun, agar tidak melenceng jauh
dari persoalan dasar filsafat Heidegger, maka kita perlu memberi fokus pada
pengertian ontologis. Untuk menekankan muatan ontologisnya, Heidegger
menerjemahkan kata itu secara etimologis. Dasein berasal dari kata Da/There yang
berarti “di sana” dan Sein/Being yang berarti “Ada”. Maka Dasein diterjemahkan
sebagai “Ada di sana”/being there (Meinhaim, 1959: ix). Leo Kleden menggambarkan
Dasein sebagai berikut:

Dasein adalah “Da”-nya “Sein” (“di sana”-nya “Ada”), “tempat” di mana Ada
menyingkapkan dirinya sendiri. “Di sana” (Da) itu adalah semacam lingkup
cahaya (Lichtung) di dalam dan melaluinya Ada dari segala entitas
disingkapkan. “Di sana” (Da) itu identik dengan Kketersingkapan
(Erschlossenheit) (Kleden, 2008: 30).

Dasein adalah suatu term ontologis sebagai penyingkapan Ada. Dasein adalah
suatu Lichtung (istilah Jerman yang artinya cahaya) yakni penerangan Ada, suatu
“pernyataan diri” Ada yang selalu berarti ada di sana. Namun, jika bertolak dari Being
and Time, Heidegger berbicara tentang manusia ketika ia menggunakan term Dasein,
walaupun secara tegas tidak dapat disamakan, karena “manusia” bukanlah term
ontologis.

27 | Ledalogos



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025

Tentang term “manusia” di mana Dasein dipahami, dapat dikatakan bahwa ini
hanya mungkin karena cara berada manusia itu adalah cara berada yang sadar akan
adanya. Langkah terbaik untuk memahami Dasein adalah membiarkan term itu tetap
tidak diterjemahkan (Gorner, 2007: 23). Walaupun demikian, untuk memudahkan
pemahaman akan maksud Heidegger itu term Dasein perlu diterjemahkan sebagai
manusia (human being). “Manusia” (human being) adalah terjemahan yang terbaik
untuk memahami apa yang dimaksudkan Heidegger dengan Dasein (Dreyfus, 1995:
13).

ADA-DI-DALAM-DUNIA SEBAGAI KONSTITUSI FUNDAMENTAL DASEIN

Dasein yang secara terminologis dimengerti sebagai Ada-di-sana, selalu
merujuk kepada suatu dunia. Karena itu, determinasi Dasein harus dilihat dan
dipahami secara a priori di dalam dasar konstitusi Ada yang disebut Heidegger ada-
di-dalam-dunia. Konstitusi ini bagi Heidegger menjadi titik tolak yang paling tepat
untuk menganalisis Dasein (Heidegger, 2010, hlm. 53). Ada-di-dalam-dunia adalah
konsep yang paling dasar dari struktur Dasein.

Ada-di-dalam-dunia memiliki makna ontologis yang harus dipahami sebagai
satu kesatuan dan tidak dapat dipisahkan menjadi komponen-komponen. Kesatuan
dari konstitusi Dasein ini tidak identik dengan lenyapnya unsur-unsur pembentuknya.
Dasein terbentuk dari faktor-faktor struktural tertentu; (1) Ada-di dalam/The “being-
in as such” of being-in-the-world, (2) dunia/ the “world” of being-in-the-world, (3)
siapa/ the “who” of being-in-the-world (Haugland, 2013: 92).

Ada-di-Dalam (The “being-in as such” of being-in-the-world)

Ada-di-dalam (being in) jangan dipahami dalam artian spasial yakni menyangkut
ruang dan tempat. Ada-di-dalam juga jangan dipahami secara kategorial, yakni satu
di dalam yang lain seperti kita memahami air di dalam gelas atau pakaian yang ada di
dalam lemari. Air dan gelas, pakaian dan lemari, memiliki kedudukan yang sama, yakni
sebagai benda yang secara objektif hadir. Benda-benda ini hadir di dalam dunia
namun mereka tidak mendunia, hanya Dasein lah yang mendunia. Ada-di-dalam
(being in) merujuk kepada ekspresi eksistensial dari Dasein yang memiliki konstitusi
esensial sebagai ada-di-dalam-dunia (Heidegger, 2010: 55).

Bagi Heidegger Ada-di-dalam memiliki struktur ontologis (merujuk kepada
konstitusi Dasein) dan karena itu bersifat eksistensial (Heidegger, 2010: 54). Ada-di-
dalam (being in) harus dipahami sebagai “tinggal” atau “mendiami suatu dunia”, atau
“bermukim” dengan cara tertentu. Budi Hardiman menggunakan istilah “kerasan”
untuk menggambarkan makna “di-dalam” (Hardiman, 2008: 53). Kata “kerasan”
sepadan dengan betah atau tahan tinggal di suatu tempat.

Dasein memahami keberadaanya sendiri dalam “kehadiran objektif faktual”
tertentu. Faktualitas dari fakta Dasein ini, yakni dengan cara apa Dasein menjadi
aktual, disebut sebagai faktisitas/facticity (Heidegger, 2010: 56). Faktisitas merujuk
pada keterlemparan Dasein di dalam dunia dan ada sedemikian rupa secara niscaya di
mana Dasein dapat memahami dirinya dalam relasi dan perjumpaan dengan entitas-
entitas lain dalam dunianya sendiri. Ada secara faktual berarti Dasein ada begitu saja

28| Ledalogos



Adrianus Yosephus Kiko

tanpa suatu kompromi, sebuah fakta terberi. Heidegger jelas tidak berbicara tentang
suatu Ada yang diciptakan sebagaimana dalam tradisi filsafat abad pertengahan.

Dunia (the “world” of being-in-the-world)

Jika faktisitas mengindikasikan bahwa Dasein itu selalu terlempar ke dalam
dunia, maka dunia seperti apakah yang dimaksudkan Heidegger? Dunia yang
dimaksudkan Heidegger bukanlah entitas atau totalitas dari entitas, bukan juga
totalitas dari benda-benda (present at hand). Heidegger membedakan empat jenis
dunia. Pertama, untuk memberikan suatu gambaran tentang dunia, Heidegger
membuat pendekatan fenomenologis. Mendeskripsikan dunia secara fenomenologis
berarti memperlihatkan dan menentukan secara konseptual dan kategoris Ada dari
“yang ada”, yakni benda-benda/Beings within the world are things (Heidegger, 2010:
56).

Membayangkan dunia secara fenomenologis berarti membayangkan semua
benda-benda yang ada di dalam dunia. Sebab dunia itu tak terpisahkan dari entitas
yang ada di dalam dunia. Ada dua alasan yang mendasari ketakterpisahan ini.
Pertama, dunia mengacu kepada Ada Dasein, dan Dasein adalah entitas. Jadi jika tidak
ada Dasein maka tidak ada dunia. Kedua, dunia tidak dapat dipisahkan dari entitas lain
selain Dasein. Tidak mungkin ada dunia tanpa entitas lain di dalam dunia/within the
world (Gorner, 2007: 41-45). Kita melihat fenomena pohon, rumah dan hewan. Objek-
objek seperti ini mengidentifikasikan dunia. Dengan cara inilah kita membayangkan
suatu dunia. Dunia di sini merupakan totalitas “yang ada” yang hadir secara objektif
di dalam dunia. Pengertian seperti ini adalah pengertian ontis atas dunia.

Kedua, dunia juga bisa dimengerti secara ontologis. Pengertian dunia secara
ontologis berarti Ada dari dunia dianggap sebagai totalitas semua ‘yang ada’ yang
dipahami dalam satu bagian tertentu atau kategori tertentu. Dalam pengertian ini
“dunia” bisa merujuk kepada bagian yang mencakup keanekaragaman ”yang ada”.
Misalnya “dunia” seorang matematikawan. Dunia di sini berarti “bagian” dari semua
kemungkinan objek matematika itu (Heidegger, 2010: 64).

Ketiga, kemungkinan lain dari pengertian dunia digambarkan Heidegger dari
suatu pemahaman bahwa dunia itu bisa juga dipahami secara ontis bukan dalam arti
‘vang ada’ atau benda-benda yang berbeda dari Dasein dan dijumpai di dalam dunia
(within the world), melainkan tempat Dasein berdiam secara faktis. Dalam konteks ini
dunia bisa berarti dunia “publik” Dasein atau dunia pribadi yang bersifat privat-
domestik. Pengertian dunia semacam ini disebut Heidegger sebagai pengertian ontis-
eksistensial (Heidegger, 2010: 65). Tiga pengertian dunia ini betul (correct) namun
belum benar (true). Artinya, ia harus mencapai pengertian lain yang mencakupi tiga
pengertian sebelumnya yang menyentuh aspek ontologis serentak eksistensial dari
dunia.

Keempat, Heidegger membuat pengertian dunia yang menunjuk pada struktur
dari faktor Kkonstitutif Dasein sebagai Ada-di-dalam-dunia. la menyebutnya
keduniawian (worldliness). Keduniawian mengandung serentak di dalamnya aspek
ontologis dan eksistensial. Dikatakan ontologis karena secara eksplisit terarah kepada
keberadaan dunia, dan eksistensial sejauh dipahami sebagai elemen struktural Dasein,
yakni Ada-di-dalam-dunia (Kockelmans, 1990: 114). Dalam konteks ini, kita akan

29 | Ledalogos



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025

menemukan suatu dunia yang tidak tergeletak begitu saja melainkan dipengaruhi dan
mempengaruhi Dasein, sehingga Dasein itu bukan sekadar ada di dalam dunia
melainkan mendunia. Pengertian seperti ini disebut pengertian ontologis-eksistensial
(Heidegger, 2010: 65).

Heidegger memberi penekanan pada pengertian terakhir dan menurutnya
pengertian inilah yang benar. Dunia harus dimengerti sebagai struktur faktor
konstitusi Dasein sebagai Ada-di-dalam-dunia. Tanpa dunia Dasein kehilangan
“kedisanaannya” dan tanpa kedisanaannya Dasein tidak ada lagi. Ini tentunya sangat
problematis, namun poin yang mau dikatakan di sini adalah bahwa dunia harus
dipahami dalam kerangka ketersingkapan Ada. Ada itu selalu merupakan "Ada-di-
sana” dan kedisanaanya itu merujuk kepada suatu dunia. Artinya dunia adalah
fakta niscaya dengan cara mana Ada menyingkapkan diri. Dengan itu, dunia harus
dimengerti dalam suatu kontak dengan Ada (ontologi) dan serentak penegasan
dirinya sebagai ada yang konkret (eksistensi). Heidegger menyebutnya sebagai
keduniawian (Worldliness). Aspek keduniawian Dasein berdiam dalam horizon
keseharian Dasein (everyday Dasein). Menurut Heidegger, dunia yang paling dekat
dengan keseharian Dasein adalah dunia sekitar kita/Surrounding world (Heidegger,
2010: 66).

Siapa (the “who” of being-in-the-world)

Dasein menemukan dirinya secara faktis terlempar ke dalam dunia, yakni dunia
keseharian, dunia sekitar kita. Di dalam dunia Dasein tentu tidak sendirian, Dasein
berjumpa dengan entitas lain. Seperti apakah entitas lain itu? Misalnya, ketika
seseorang sedang mengikuti kuliah di dalam kelas. Benda-benda yang berkontak
dengannya antara lain kursi, papan tulis, proyektor, dosen, teman kuliah, laptop,
udara yang dihirup, pepohonan di luar ruangan yang bisa dilihat melalui jendela, dan
masih ada benda lainnya. Semuanya ini adalah ‘yang ada’ (beings) yang ditemui dalam
dunia. Dalam keseharian, Dasein berinteraksi dengan entitas-entitas lain. Heidegger
menyebut relasi ini sebagai sorge, yakni suatu bentuk Kkeprihatinan yang
memanipulasi dan menggunakan entitas-entitas. Ada Dasein selalu merupakan ada
dalam konteks ini.

Kursi, papan tulis, proyektor, laptop, adalah ‘yang ada’ dan ditemui dalam suatu
sistem sorge (care) dan Heidegger menyebutnya alat (useful things/Zeug). Di dalam
dunia, kita menemukan alat-alat untuk olahraga, alat-alat untuk menulis, alat-alat
untuk bekerja, alat-alat untuk melukis. Di sini Heidegger menekankan kegunaan
(Utility) alat-alat itu. Tidak ada suatu alat yang tidak bermanfaat dalam suatu sistem
totalitas. Alat-alat ini berstruktur “untuk” (in order to), yang mengacu kepada suatu
sistem referensi (Verweisung) yakni satu untuk yang lain. Manfaat suatu alat selalu
dimengerti dalam kerangka “kegunaan suatu alat untuk kegunaan alat-alat yang lain”.
Misalnya, yang termasuk dalam kelompok alat-alat menulis: pensil, bolpoin, tinta, dan
buku. Heidegger menyebut jenis 'yang ada’ ini, yakni alat-alat, sebagai Zuhandenes
(Heidegger, 2010: 68-70).

Penekanan pada kegunaan alat daripada entitas alat-alat begitu kuat dalam
pemikiran Heidegger. Kegunaan dari alat lebih penting dari entitas alat tersebut.
Kegunaan alat memperlihatkan aspek ketersingkapan yang lebih fundamental dan

30 | Ledalogos



Adrianus Yosephus Kiko

primordial daripada substansinya yang diperoleh melalui pengamatan berjarak
(Dreyfus, 1995: 61). Artinya dunia yang kita temui dalam keseharian kita bukanlah
sekedar objek deskriptif (present-at-hand) melainkan dunia objek-objek yang siap
digunakan (ready-to-hand). Ketika seseorang berada di dalam ruangan kelas dan
melihat bolpoin ia jelas pertama-tama tidak membuat suatu definisi atas bolpoin itu,
melainkan langsung menangkap kegunaan dari bolpoin itu. Inilah yang dimaksudkan
Heidegger bahwa kegunaan dari suatu alat lebih primordial dari pada entitas alat itu.

Di dalam dunia Dasein berkontak dengan alat-alat. Ada tiga cara Dasein
berkontak dengan alat-alat itu. Pertama, manipulasi. Setiap alat merujuk kepada
fungsi-fungsi tertentu dan kita menggunakan alat berdasarkan fungsi-fungsinya.
Ketika kita menggunakan suatu alat, perhatian kita terarah kepada fungsi-fungsi yang
mengkonstitusi alat yang kita gunakan pada saat tertentu. Palu misalnya, semakin kita
menggenggamnya erat-erat dalam suatu aktifitas memalu, semakin primordial
hubungan kita dengan palu itu, dan serentak menegaskan adanya sebagai peralatan.
Mode pemahaman seperti inilah yang disebut Heidegger dengan manipulasi (Dreyfus,
1995: 64).

Kedua, transparansi alat (the transparency of equipment). Kegunaan dari alat
begitu mendapat prioritas seolah-olah entitas dari alat itu menghilang, karena
difokuskan pada tugas yang ingin dilakukan. Dalam suatu aktivitas manipulasi,
seseorang segera kehilangan kesadaran akan adanya alat itu, dan hanya sadar akan
aktivitas yang dilakukannya. Karakteristik dari suatu benda yang sedang dimanipulasi
atau digunakan tidak disadari lagi. Entitas alat itu baru dirasakan keberadaannya
ketika ada bagian yang rusak sehingga mengganggu pelaksanaan tugas-tugas itu.
Ketika alat-alat itu rusak dan kehilangan fungsi serta manfaatnya, pada saat itulah
kesadaran akan entitas ala-alat disadari. Ketika seseorang bermain bola ia tidak
menyadari akan adanya bola itu. Ia tenggelam dalam “kegunaan” bola itu, yaitu untuk
ditendang (dalam sebuah permainan sepak bola) dan ketika bola itu kempis barulah
disadari entitasnya (Dreyfus, 1995: 65).

Ketiga, transparansi Dasein (the transparency of dasein). Transparansi tidak
terjadi hanya pada alat-alat melainkan juga pada setiap orang yang menggunakannya.
Dalam hal ini Heidegger menggunakan istilah circumspection, yakni suatu sifat kehati-
hatian. Sifat kehati-hatian ini digambarkan sebagai semacam "pemandangan" yang
tidak melibatkan kesadaran yang disengaja dan tematis (Dreyfus, 1995: 66). Misalnya
ketika seseorang berada di dalam suatu ruangan, dan ketika ia ingin keluar melalui
pintuy, ia akan berusaha untuk menghindari kursi atau meja, atau benda-benda lainnya
yang ada di depannya demi menggapai pintu tersebut.

Selain Zuhandenes, ada juga benda-benda yang bukan alat. Benda-benda ini
tersedia langsung dari alam, namun dimanfaatkan untuk sesuatu. Alam yang
dimaksudkan di sini bukanlah suatu kekuatan natural melainkan sebagai sistem
fungsi, misalnya hutan. Hutan pertama-tama dilihat sebagai sumber produksi kayu,
gunung untuk penambangan batu, sungai untuk kincir air. Heidegger menyebut ini
sebagai Vorhandenes (Heidegger, 2010: 70).

Jenis “yang ada” yang lain adalah sesama manusia yang disebut Heidegger
dengan Mitdasein. Pada bab IV divisi I Being and Time, Heidegger mengajukan suatu
pertanyaan tentang siapakah Dasein (the Who of Dasein). Pertanyaan tentang “siapa”

31| Ledalogos



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025

mengarah kepada subjek dari suatu diri, yakni suatu aku (I). Sudah dijelaskan pada
bagian sebelumnya bahwa esensi dari Dasein berakar dalam eksistensinya. Dalam
Being and Time, Heidegger mengatakan “Jika suatu aku (I) merupakan determinasi
esensial dari Dasein, maka itu harus diinterpretasi secara eksistensial” (Heidegger,
2010: 114). Mitdasein tidak termasuk dalam Zuhandenes dan Vorhandenes, melainkan
suatu ada yang memiliki kesadaran. Jika disederhanakan Mitdasein bisa juga diartikan
dengan “sesama yang lain”.

Dalam keseharian, Dasein akan berkontak dengan tiga kelompok ‘yang ada’ ini.
Kemenduniaan dunia yang dihuni oleh Dasein disingkap melalui alat dan bagaimana
Dasein menggunakannya. Pengelompokan yang dibuat menekankan perbedaan cara
berada dari benda-benda, dan serentak pula menentukan cara berada Dasein. Artinya,
perbedaan cara berada ketiga kelompok ‘yang ada’/saindes di atas turut menentukan
bagaimana Dasein mengambil sikap dalam kontak dengan ‘yang ada’ itu.

KEJATUHAN (VERFALLEN) DASEIN

Dasein mula-mula secara faktis terlempar ke dalam dunia. Dalam keterlemparan
itu Dasein tidak seorang diri melainkan “ada bersama” “yang lain” (mitdasein). Apa
yang dimaksudkan Heidegger dengan “ada bersama”? Ada bersama tidak berangkat
dari suatu pemahaman akan aku yang terisolir, sehingga menciptakan suatu distingsi
antara aku dan realitas di luar diriku. Heidegger memberi suatu penjelasan tentang
“vang lain” (the others) ini. “Yang lain” bukanlah orang lain atau diri yang lain,
melainkan diriku, atau lebih tepat disebut adaku. “Yang lain” adalah mereka yang dari
siapa aku mendapat penentuan diriku. Kata “dengan” (with) merupakan suatu
karakter dari Dasein, sehingga tidak boleh diartikan secara kategorial melainkan
secara eksistensial, yakni menyangkut Ada/Being (Heidegger, 2010: 115). Karena itu,
“ada bersama” yang lain selalu menyangkut 'adaku’.

Dalam keterlemparannya, Dasein memperlakukan mitdasein, alat-alat
(zuhandenheit) dan benda bukan alat (vorhandenheit) secara berbeda. Dalam sebuah
sistem sorge, amat tampak perbedaan cara memperlakukan masing-masing kelompok
ini. Cara memperlakukan zuhandenes disebut Heidegger dengan istilah care
(besorgen), yakni suatu kontak dengan cara merawat atau mengurus. Sedangkan cara
memperlakukan Mitdasein disebut Heidegger dengan concern yakni cara kontak
dengan memelihara (Heidegger, 2010: 115). Kontak Dasein dengan ‘yang ada’ ini tentu
bukanlah suatu kebetulan, bukan juga pilihan, melainkan konsekuensi dari faktisitas
Dasein sebagai yang terlempar ke suatu dunia yang dimukiminya. Kenyataan ini
disebut Heidegger sebagai kejatuhan (verfallen).

Kejatuhan membuat Dasein kehilangan kontaknya secara sadar dengan Adanya,
sehingga Dasein menjadi tidak autentik lagi. Dalam ketidakautentikan itu terciptalah
das Man. Das Man adalah suatu Ada yang menyehari, yakni berada dalam keadaan
keterjatuhan. Sebagai das Man ia tenggelam dalam kontak dengan ‘yang ada’ lain. Ia
terlibat dalam memanipulasi alat-alat (zuhandenes) dan dengan mitdasein. la
tenggelam dalam aktivitas sebagaimana yang dilakukan orang lain. Sebagai das Man
ia melebur ke dalam kebersamaan dengan yang lain (Heidegger, 2010: 123).

Sampai di sini Heidegger membedakan dua modus eksistensi, yakni modus
eksistensi autentik dan modus eksistensi inautentik. “Modus eksistensi autentik

32 | Ledalogos



Adrianus Yosephus Kiko

adalah kesadaran bahwa akulah yang harus menentukan pilihanku sendiri sementara
modus eksistensi inautentik adalah hilangnya kesadaran akan aku yang autentik”
(Adian, 2012: 35). Hal-hal ini tampaknya biasa-biasa saja dan tanpa harus dijelaskan
semua orang akan mengerti. Tetapi maksud Heidegger ialah aspek-aspek keseharian
Dasein seperti ini sebetulnya menegaskan kedisanaan Dasein, yakni suatu
ketersingkapan Ada-di-dalam-dunia (In-der-Welt-sein).

Kejatuhan (Verfallen) adalah suatu ketersingkapan Dasein sebagai “Ada-di-
samping-entitas-entitas-lain-yang-dijumpai-di-tengah-dunia”. Dalam kondisi
kejatuhan, Dasein akan menjadi inautentik. Kejatuhan yang dialami Dasein bukanlah
suatu kejatuhan dari kondisi yang lebih primordial. Kejatuhan yang dialami Dasein
sebagai ada-di-dalam-dunia menurut Heidegger mengindikasikan bahwa Dasein itu
sebetulnya sudah jatuh dari dirinya sendiri (Heidegger, 2010: 169). Kejatuhan adalah
suatu fakta niscaya, karena itu merupakan suatu ketersingkapan. Dengan kata lain,
sebagai suatu Ada di dalam dunia Dasein selalu menemukan dirinya sebagai yang
sudah terjatuh (Kleden, 2008: 31).

KONSTITUSI EKSISTENSIAL DARI KEDISANAAN

Jika Dasein adalah ketersingkapannya yang ditandai melalui kedisanaannya,
bagaimana Heidegger membuktikan kedisanaan Dasein? Ada dua mode fundamental
ketersingkapan Dasein. Mode yang dimaksudkan Heidegger adalah keadaan mental
(befindlichkeit) dan pemahaman (verstehen) (Gorner, 2007: 71). Keadaan mental
(befindlichkeit) bukanlah istilah Jerman yang lumrah digunakan, tetapi merupakan
gaya percakapan harian, “Wie befinden Sie sich?”, dalam bahasa Inggrisnya
diterjemahkan sebagai “How do you find yourself?”, sehingga jika diterjemahkan
kedalam bahasa Indonesia berarti “Bagaimana kamu menemukan dirimu?” Keadaan
mental yang dimaksudkan Heidegger tidak boleh dipahami sebagaimana dalam
konteks pemahaman keseharian kita (Deryfus, 1995: 71). “Keadaan mental adalah
kondisi ontologis dari apa yang secara ontis disebut sebagai perasaan (stimmung)”
(Kleden, 2008: 30). Dalam keseharian, Dasein menemukan dirinya berada dalam
perasaan tertentu. Perasaan ini tidak tetap, melainkan selalu berubah dari suatu
perasaan kepada perasaan lainnya, misalnya kecemasan, kegembiraan, kesedihan.
Kenyataan bahwa suasana hati yang dialami dapat berubah, hanya berarti bahwa
Dasein selalu dalam suasana hati tertentu (Heidegger, 2010: 131).

Ada dua karakter ontologis dari suasana hati (stimmung). Pertama, suasana hati
(stimmung) itu adalah suatu kenyataan primordial yang menentukan “kedisanaan”
Ada. Suasana hati (stimmung) sudah selalu menyingkapkan ada-di-dalam-dunia
secara keseluruhan dan memungkinkan pengarahan diri terhadap sesuatu”. Suasana
hati (stimmung) adalah suatu keadaan yang membuat Dasein itu sungguh-sungguh
menyadari dirinya sebagai yang terlempar ke dalam dunia. Dengan kata lain, melalui
suasana hati (Stimmung) tertentu seseorang menyadari faktisitasnya sebagai yang
terlempar ke dalam dunia, dan pada saat yang sama menyadari pula kejatuhannya.

Kedua, mode eksistensial fundamental dari ketersingkapan primordial dunia
(Heidegger, 2010: 133). Dalam konteks karakter ontologis esensial yang ke dua ini
maksud Heidegger seperti yang dikatakan oleh F. B. Hardiman bahwa, “Di mana kita
berada, di situlah suasana hati kita disituasikan, maka di sana jugalah cara mengada

33| Ledalogos



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025

kita ditala sesuai dengan situasi” (Hardiman, 2008: 69). Suasana hati (stimmung)
menyingkapkan dunia Kita.

Pemahaman (verstehen) Dasein secara faktis terlempar ke dalam dunia. Di dalam
dunia Dasein mengalami kejatuhan. Keterlemparan dan kejatuhan ini mengkonstitusi
Dasein sebagai Ada-di-dalam-dunia. Ada-di-dalam-dunia tersingkapkan, selain
melalui keadaan mental (befindlichkeit), sebagaimana telah digambarkan di atas, juga
melalui apa yang disebut Heidegger for-the-sake-of-which (D. G. Adian
menerjemahkannya secara bebas sebagai “demi kesuksesan cara berada”). Model
ketersingkapan inilah yang disebut Heidegger sebagai pemahaman (verstehen)
(Heidegger, 2010: 139).

Pemahaman dalam filsafat Heidegger bukanlah suatu epistemologi melainkan
ontologi, yakni menyangkut Ada. Karena Ada selalu merupakan Ada dari ‘yang ada’
maka pemahaman bagi Heidegger tentu juga berkarakter eksistensial yakni
menyangkut cara berada Dasein dalam kesehariannya. Dalam hubungan dengan
pemahaman sebagaimana yang dimaksudkan Heidegger sebaiknya kita kembali
mengingat salah satu ciri Dasein, yakni kemenjadiannya. Dasein tidak pernah jadi,
melainkan selalu menjadi, sehingga Dasein bergerak dalam kemungkinannya, sebuah
proyeksi ke masa depan.

Jika pemahaman merupakan potensialitas dan kemungkinan Dasein itu sendiri,
bagaimana mungkin kita bisa memahami sesuatu yang masih merupakan suatu
kemungkinan? Menurut Heidegger, dalam pemahaman terdapat struktur eksistensial
yang disebut proyek (project/entwurf). Proyek merupakan konstitusi eksistensial dari
faktisitas, sehingga sebagai yang terlempar Dasein serentak terlempar ke dalam mode
Ada yang disebut proyeksi (Heidegger, 2010: 140-141). Proyeksi itu hanya mungkin
terjadi dalam bingkai keterlemparan dan kejatuhan Dasein sendiri, tidak mungkin di
luar itu, sebab jelas bahwa di luar keterlemparan dan kejatuhan kita sama sekali tidak
bisa berbicara tentang Dasein. Dengan demikian, tidak ada pemahaman sebetulnya.
Sebaliknya, keterlemparan dan kejatuhan adalah fakta niscaya dari Ada Dasein itu.
Sampai di sini dapat disimpulkan bahwa “pemahaman adalah proyeksi-yang-
terlempar-dan-terjatuh” (Kleden, 2008: 32).

For-the-sake-of-which (demi kesuksesan cara berada) sebagaimana dilukiskan
Heidegger untuk menjelaskan pemahaman tidak lain merupakan suatu proyeksi yang-
terlempar-dan-terjatuh itu dan ditujukan untuk perwujudan sesuatu (kesuksesan
cara berada). Misalnya martil. Seorang ketika melihat martil langsung terbayang
olehnya bahwa martil itu sering digunakan oleh seorang tukang bangunan untuk
membangun rumah. Rumah itu digunakan untuk melindungi manusia dari panasnya
sinar matahari dan hujan (demi kesuksesan cara berada Dasein).

Berdasarkan contoh di atas tampak adanya suatu pra-struktur dalam
memahami. Ada tiga struktur memahami, yaitu pra-pemahaman, pra-penglihatan, dan
pra-konsepsi. Pertama, Pra-pemahaman. Dasein sudah mempunyai pemahaman akan
sesuatu secara keseluruhan dan kita terlibat aktif menggunakan sesuatu (martil
misalnya), namun bungkam, sebab Dasein tenggelam dalam proses memalu.
Pemahaman itu justru tumbuh dalam proses itu. Kedua, pra-penglihatan. Dasein sudah
mempunyai pengelihatan (Sicht), sesuatu yang bisa dicapai atau yang mungkin
dihasilkan oleh martil. Misalnya, dengan melihat martil Dasein sudah mempunyai

34 | Ledalogos



Adrianus Yosephus Kiko

penglihatan tentang wujud sebuah rumah. Ketiga, prakonsepsi. “Memahami martil
berarti Dasein mempunyai konsep bahwa dalam membangun rumah Dasein
menentukan cara beradanya sendiri sebagai tukang bangunan dan rumah untuk
keamanan dirinya dan orang lain (Adian, 2002: 37).

Gambaran secara garis besar ini menunjukkan apa itu pemahaman menurut
Heidegger. Pemahaman adalah for-the-sake-of-which (demi kesuksesan cara berada).
Di sini ada semacam keterarahan kepada masa depan yaitu kemungkinan-
kemungkinan Dasein itu sendiri. Kemungkinan-kemungkinan itu hanya dalam
kemungkinan adanya, yakni dalam bingkai keterlemparan dan kejatuhan Dasein.
Pemahaman bagi Heidegger adalah ketersingkapan Dasein sebagai Ada-di-dalam-
dunia.

PENTINGNYA MEMAHAMI DASEIN DALAM KONTEKS DEWASA INI

Dalam dunia yang semakin didominasi oleh kecerdasan buatan (artificial
intelligence/Al) dan platform digital, mempelajari konsep Dasein dari Martin
Heidegger menjadi penting untuk menjaga kesadaran eksistensial manusia. Dasein,
yang berarti "keberadaan di dunia”, merujuk pada manusia sebagai makhluk yang
tidak hanya berada, tetapi juga sadar akan keberadaannya dan terbuka terhadap
kemungkinan. Di tengah derasnya arus digitalisasi, manusia seringkali terjebak dalam
pola pikir instan, kehilangan refleksi, dan sekadar menjalani hidup berdasarkan
algoritma atau kebiasaan yang dibentuk oleh teknologi. Di sinilah urgensi memahami
Dasein, yakni untuk mengingatkan kita agar tidak sekadar menjadi “pengguna”, tetapi
tetap menjadi subjek yang sadar dan reflektif.

Platform-platform digital saat ini tidak hanya menjadi alat bantu, tetapi telah
membentuk cara kita memahami diri, orang lain, dan dunia. Identitas digital, interaksi
daring, dan budaya berbasis klik menciptakan ruang yang berpotensi menjauhkan
manusia dari kedalaman eksistensialnya. Heidegger menyebut kondisi ini sebagai
hidup dalam “ketidakautentikan”, yaitu ketika seseorang hidup menurut harapan atau
pandangan umum, bukan dari kesadaran diri yang sejati. Dengan mempelajari Dasein,
kita diajak untuk mempertanyakan kembali: Apakah kita hidup sesuai pilihan dan
pemahaman sendiri, atau hanya mengikuti arus digital?

Heidegger juga menekankan pentingnya keterlemparan dan
kebertanggungjawaban. Kita tidak memilih lahir di era digital ini, tetapi kita bisa
memilih bagaimana meresponsnya. Menyadari keberadaan kita di tengah teknologi
berarti juga menyadari batas dan potensi kita sebagai manusia. Ini menciptakan ruang
bagi sikap kritis terhadap bagaimana kita menggunakan teknologi, serta bagaimana
teknologi memengaruhi relasi dan makna dalam hidup.

Maka, mempelajari Dasein bukan sekadar wacana filosofis, melainkan sarana
untuk membangun kesadaran yang lebih dalam di tengah kehidupan digital. Ia
menjadi jalan untuk menjaga keautentikan, menemukan makna, dan
mempertahankan eksistensi manusia yang utuh di tengah dunia yang terus berubah.

35| Ledalogos



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025

PENUTUP

Dalam mengkaji konsep Dasein menurut Heidegger, kita diajak untuk
merenungkan eksistensi manusia dalam hubungannya dengan dunia. Dasein, yang
merujuk pada keberadaan manusia yang terbuka terhadap kemungkinan, bukan
hanya sekadar ada, tetapi juga sadar akan keberadaannya dalam dunia. Konsep ini
mengungkapkan bagaimana manusia, sebagai makhluk yang terlempar ke dalam
dunia, selalu terlibat dalam hubungan dengan sesama dan dunia sekitarnya, namun
seringkali terjatuh dalam rutinitas hidup yang tidak autentik.

Seiring dengan perkembangan teknologi dan kecerdasan buatan, penting bagi
kita untuk kembali merenungkan konsep Dasein agar tidak terperangkap dalam
kehidupan yang hanya mengikuti arus digital tanpa kesadaran diri. Dalam dunia yang
semakin digital, Heidegger mengingatkan kita untuk selalu memperhatikan cara kita
berada dalam dunia, agar Kkita tidak terjebak dalam “ketidakautentikan” yang hanya
mengikuti pandangan umum dan kebiasaan yang terbentuk oleh teknologi.

Memahami Dasein, dalam konteks zaman modern ini, membuka peluang bagi
kita untuk lebih sadar akan eksistensi kita sebagai individu yang unik dan
bertanggung jawab. Ini bukan hanya soal hidup, tetapi tentang bagaimana kita
memilih untuk hidup dengan kesadaran penuh, memaknai setiap pilihan, dan tetap
menjaga autentisitas di tengah perkembangan zaman. Dasein mengajarkan kita untuk
tidak hanya ada, tetapi untuk benar-benar hidup dengan kesadaran akan dunia dan
diri kita sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Adian, D. G. (2002). Martin Heidegger. Jakarta: Teraju.
Adian, D. G. (2012). Senja Kala Metafisika Barat. Depok: Koekoesan.
Al-Fayyadl, M. (2005). Derrida. Yogyakarta: Likis.

Dreyfus, Hubert L. (1995). Being-in-the-World: A Comentary on Heidegger’s Being and
Time Division I. London: MIT Press.

Gorner, Paul. (2007). Heidegger’s Being and Time An Introduction. New York:
Cambridge University Press.

Hardiman, Fransiskus B. (2008). Heidegger dan Mistik Keseharian: Suatu Pengantar
Menuju Sein und Zeit. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia.

Haugeland, ]. (2013). Dasein Disclosed. Cambridge: Harvard University Press.

Heidegger, M. (1959). An Introduction to Metaphysics (Translated by Ralph Manheim).
London: Yale University Press.

Heidegger, M. (2010). Being and Time. Terj. Joan Stambaugh. New York: State
University of New York Press.

Heidegger, M. (1973). The End of Philosophy. (Translated by Joan Stambough).
Chicago: University of Chicago Press.

Joseph, ]. K. (1990). Heidegger’s Being and Time: The Analitic of Dasein as Fundamental
Ontology. Washington: University Press of America.

36 | Ledalogos



Adrianus Yosephus Kiko

Kleden, Leo. (2008). “Hermeneutika Modern dan Kontemporer”. Manuskrip Kuliah.
Maumere: STFK Ledalero.

Levinas, E. (1985). Ethics and Infinity (Translated by Richard A. Cohen). Pittsburgh:
Duquesne University Press.

Lim, F. (2008). Filsafat Teknologi: Don Idhe Tentang Dunia, Manusia, dan Alat.
Yogyakarta: Kanisius.

Polt, Rihard F. H. (1999). Heidegger An Introduction. New York: Cornell University
Press.

Richardson, William ]. (2003). Heidegger: Through Phenomenology to Thought. New
York: FordhamUniversity Press.

Villa, Dana R. (1996). Arendt and Heidegger: The Fate of Political. London: Princeton
University Press.

37 | Ledalogos



