
 

INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO 

PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT 

JURNAL FILSAFAT LEDALOGOS 
https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG  

 

20 | Ledalogos 

 

Dasein: Ada-Di-Dalam-Dunia 

Merekonstruksi <Eksistensi= dalam                               
Being and Time Divisi I 

Adrianus Yosephus Kiko 

Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, Indonesia (email: adrianusyosephuskikko@gmail.ugm,ac.id) 

 

 
ABSTRAK 

Tulisan ini mengkaji ulang secara kritis pemikiran Martin 

Heidegger tentang Dasein, khususnya dalam relasinya dengan 

struktur eksistensial seperti keterlemparan, kejatuhan, dan 

pemahaman. Dalam situasi dunia modern yang semakin 

terjebak pada kehidupan serba otomatis dan dangkal, 

pemikiran Heidegger menawarkan cara pandang yang 

mendalam terhadap eksistensi manusia yang seringkali 

terabaikan. Artikel ini menyoroti bagaimana kejatuhan 

(Verfallen) bukan semata-mata kemerosotan eksistensial, 

tetapi justru merupakan momen ketersingkapan Dasein 

terhadap dirinya dan dunianya. Keunikan dari tulisan ini 

terletak pada penekanan bahwa Dasein selalu mengandung struktur eksistensial yang saling 

terkait dan tak terpisahkan, yaitu faktisitas, kejatuhan, dan proyeksi ke masa depan. Pendekatan 

ini membuka ruang baru dalam memahami eksistensi bukan sebagai sesuatu yang statis, 

melainkan sebagai dinamika keterlibatan total manusia di dunia. Dengan membingkai Dasein sebagai <yang peduli=, tulisan ini ingin menegaskan kembali urgensi pembacaan eksistensial 
dalam konteks dunia kontemporer yang kerap mengaburkan makna keautentikan. Pemahaman 

yang ditawarkan Heidegger melalui Dasein memberi sumbangan penting dalam filsafat 

keberadaan, sekaligus menjadi refleksi kritis terhadap cara manusia menjalani hidupnya hari ini.   

 

ABSTRACT 

This article critically re-examines Martin Heidegger's concept of Dasein, particularly in relation to 

existential structures such as thrownness, fallenness, and understanding. In a modern world 

increasingly trapped in automated and superficial living, Heidegger’s thought offers a profound 
perspective on human existence, an aspect often neglected. This article highlights how fallenness 

(Verfallen) is not merely an existential decline, but rather a moment of disclosure in which Dasein 

becomes aware of itself and its world. The uniqueness of this article lies in its emphasis on the 

inseparability and interrelation of existential structures, facticity, fallenness, and projection into the 

future, that always constitute Dasein. This approach opens a new space for understanding existence 

not as something static, but as the dynamic, total involvement of the human being in the world. By 

framing Dasein as <the one who cares,= this article aims to reaffirm the urgency of an existential 

reading in a contemporary context that often obscures the meaning of authenticity. The 

understanding of Dasein that Heidegger offers makes a significant contribution to existential 

philosophy while also serving as a critical reflection on how human beings live out their lives today. 
 

 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received: 3 May 2025 

Revised: 16 June 2025  

Accepted: 16 June 2025 

Available online: 01 July 2025 
 

 

Kata Kunci: 

Dasein; eksistensi; kejatuhan; 

keterlemparan 

 

Keywords: 

Dasein; existence; fallenness; thrownness. 

 

 

https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG


Adrianus Yosephus Kiko 

21 | Ledalogos 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan teknologi digital dalam dua dekade terakhir telah mengubah 

secara drastis cara manusia menjalani hidup, memahami dirinya, dan berelasi dengan 

dunia. Kehidupan sehari-hari kini berlangsung dalam jaringan sistem algoritma, ruang 

virtual, dan interaksi yang dimediasi oleh perangkat teknologi. Identitas pribadi 

direpresentasikan dalam profil media sosial; relasi manusia dikendalikan oleh 

mekanisme otomatis; bahkan pengalaman batin pun sering kali disesuaikan dengan 

logika visualisasi dan performa. Dalam situasi seperti ini, manusia perlu mengajukan 

kembali pertanyaan paling dasar dan eksistensial; apa artinya berada?    

Martin Heidegger, dalam bukunya Being and Time (Ada dan Waktu), 

menawarkan pemahaman mendalam tentang keberadaan manusia sebagai ada-di-

dalam-dunia. Keberadaan manusia di dalam dunia selalu bersifat eksistensial yakni 

selalu tersituasikan pada dunia di mana ia terlempar. Heidegger menyebut manusia 

itu sebagai Dasein, sebuah terminologi ontologis sekaligus eksistensial. Dalam dunia 

modern yang dipenuhi oleh kecepatan dan efisiensi, pemahaman mendalam tentang 

Dasein justru menjadi sangat penting, terutama ketika manusia mulai terancam 

menjadi sekadar bagian dari sistem teknologis yang tak sepenuhnya ia pahami atau 

kendalikan. 

Tulisan ini bertujuan untuk merekonstruksi kembali konsep Dasein yang 

dibicarakan Heidegger dalam Divisi I karyanya Being and Time. Dengan membahas 

ulang makna eksistensi manusia yang ditemukan dalam keseluruhan analisis Dasein, 

penulis bermaksud melihat kembali posisi manusia di tengah kemajuan-kemajuan 

teknologi yang kian pesat sehingga muncul pemahaman baru tentang bagaimana 

manusia dapat tetap hidup secara autentik dan sadar. 

BIOGRAFI MARTIN HEIDEGGER 

Martin Heidegger lahir pada 26 September 1889 di Messkirch, bagian barat laut 

Jerman, kira-kira 20 mil dari danau Constance. Pada tahun 1903-1906 Heidegger 

masuk Gymnasium di Konstanz, hingga ia memutuskan untuk masuk novisiat Serikat 

Yesus (Jesuit) pada 30 September 1909 (ketika berusia 20 tahun) (Gorner, 2007: 1). 

Karena alasan kesehatan, ia mengundurkan diri sebagai calon imam pada Februari 

1911. Heidegger kemudian melanjutkan kuliah filsafat. Artikel filsafat pertamanya 

diterbitkan pada tahun 1912 dengan judul The Problem of Reality in Modern 

Philosophy. Sejak di Gymnasium Heidegger sudah tertarik dengan Filsafat. Waktu itu 

ia sudah membaca karya Franz Brentano berjudul On the Manifold of Being according 

to Aristotle (Tentang banyak makna Ada menurut Aristoteles, 1862) dan sebuah buku 

karya Carl Braig yang berjudul On Being: Outline of Ontology (Tentang Ada: Ringkasan 

Ontologi, 1896). Dua karya ini membentuk pemikiran Heidegger dalam diskursus 

filsafat, sehingga persoalan tentang Ada menjadi pusat perhatiannya. Heidegger 

akhirnya berkenalan dengan fenomenologi Edmund Husserl yang waktu itu menjadi 

metode berfilsafat yang populer di Jerman. Ia pun dengan tekun membaca karya 

Husserl Logical Investigations (Penelitian-penelitian Logis) (Gorner, 2007: 1-2).  

Gelar doktor diperolehnya pada tahun 1913 dengan disertasi berjudul The 

Theory of Judgment in Psychologism (Ajaran tentang Putusan dalam Psikologisme). 

Habilitationsschrift (karya tulis untuk menjadi profesor di Jerman) ditulis Heidegger 



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025 

22 | Ledalogos 

 

pada tahun 1915 yang difokuskannya pada Filsafat Skolastik, dengan judul <Teori 

Duns Scotus tentang Kategori-kategori dan Makna= (Gorner, 2007: 1-2). 

Habilitationsschrift ini diselesaikan Heidegger di bawah bimbingan Heinrich Rickert, 

seorang penganut neo-kantianisme. Ia kemudian menjadi Privatdozent di Universitas 

Freiburg.  

Pada tahun 1916 Edmund Husserl pindah ke Freiburg sebagai pengganti 

Heinrich Rickert. Heidegger dipercayakan untuk menjadi asistennya. Kedatangan 

Husserl ini memberikan kontribusi besar bagi pemikiran Heidegger. Ia mengikuti 

kuliah-kuliah Husserl yang selalu dibawakan dalam bentuk latihan fenomenologis. 

Keaktifan mengikuti kuliah Husserl memperlihatkan betapa Heidegger tertarik pada 

fenomenologi (Hardiman, 2003). Pada tahun 1923 Heidegger memulai karier 

akademik sebagai profesor di Marburg, dengan tulisan berjudul The Basic Problems of 

Phenomenology. Di sini ia mulai menekuni dan menyelesaikan karya besarnya Being 

and Time yang kemudian diterbitkan pada tahun 1927. Karya ini memperlihatkan 

betapa Heidegger begitu terampil menggunakan fenomenologi dalam penelitiannya. 

Setelah mengajar di Marburg, Heidegger kemudian dipromosikan dan akhirnya 

menjadi profesor filsafat di Freiburg menggantikan Husserl.  

Pada Agustus 1933 Heidegger menjadi anggota Nationalsozialistische Deutsche 

Arbeiterpartei (NSDAP), Partai Buruh Nasional-Sosialis Jerman dan menyatakan diri 

sebagai pendukung Hitler hingga partai itu berakhir pada tahun 1945. Tepat ketika 

Hitler merebut kekuasaan, Heidegger dipilih menjadi Rektor Universitas Freiburg 

pada 21 April 1933. Pidato rektoratnya yang terkenal berjudul <Penegasan diri 

Universitas Jerman=. Heidegger merupakan seorang rektor Nasional-Sosialis pertama 

di Freiburg. Kolaborasi antara Heidegger dan Nazi mendapat sorotan dari banyak 

pihak. Heidegger tidak sepenuhnya mendukung Nazi, karena banyak kebijakan-

kebijakan Nazi dikritik melalui kuliah-kuliahnya hingga ia diberhentikan dari jabatan 

rektor setahun kemudian, tepatnya pada 23 April 1934 (Hardiman, 2003: 14). 

Heidegger meninggal pada 26 Mei 1976, lima bulan setelah kepergian 

kekasihnya Hannah Arendt. Jenazahnya dikuburkan di kota kelahirannya Messkirch. 

Kepergiannya serentak membenarkan apa yang dikatakannya sendiri, Dasein ist Sein 

Zum Tode (Dasein adalah Ada menuju kematian). 

REDUKSI METAFISIKA SEBAGAI TITIK TOLAK  

Filsafat Heidegger adalah usaha mendestruksi Filsafat Barat yang sejak Plato 

hingga Friedrich Nietzche diredusir pada <kelupaan Ada=. Bagi Heidegger, filsafat itu 
adalah metafisika. Istilah metafisika ini merujuk kepada 14 karya Aristoteles tak 

berjudul yang ditulisnya setelah karya-karya tentang fisika. Andronikos dari Rhodos 

menyebut karya-karya itu sebagai ta meta ta phisica (yang datang setelah fisika). 

Dalam 14 karya ini Aristoteles menyinggung hal-hal yang melampaui dunia fisik, 

sehingga disimpulkan bahwa ada hal-hal yang bersifat metafisik (Bagus, 1991:18). 

Jadi, metafisika secara sederhana dimengerti sebagai hal yang melampaui yang fisik. 

Aristoteles tidak pernah menyebut filsafatnya sebagai metafisika melainkan prote 

philosophia (filsafat pertama), di dalamnya ia membahas <ada sebagai yang ada= 
(being qua being). Ketertarikan Heidegger pada persoalan tentang Ada dimulai dari 



Adrianus Yosephus Kiko 

23 | Ledalogos 

 

tokoh ini yang diperkenalkan oleh Franz Brentano dalam disertasinya, On the Manifold 

Meaning of Being according to Aristotle. 

Menurut Heidegger, filsafat Yunani bergulat dengan pertanyaan-pertanyaan 

fundamental seperti pertanyaan tentang Ada, pertanyaan tentang makna Ada, dan 

pertanyaan tentang kebenaran. Pertanyaan-pertanyaan seperti ini sudah tampak 

dalam diskursus filsafat sejak Herakleitus dan Parmenides. Dua pemikir ini memahami <Ada= dalam term-term seperti physis, alêtheia, dan logos.  

Dalam The End of Philosophy, Heidegger mengemukakan bahwa dalam tradisi 

filsafat Yunani, Ada itu dimengerti dalam artinya yang paling primordial, bahwa <Ada 
membuka dirinya sebagai physis dan alêtheia yakni sebuah formulasi kehadiran yang 

permanen. Metafisika yang tepat sebenarnya dimulai dan dibangun dalam konsep seperti ini= (Heidegger, 1973: 4). Konsekuensi dari pemahaman Ada sebagai physis 

dan alêtheia adalah Perwujudan Ada dalam kekonkretan dan bisa ditangkap secara 

empiris (beings). Ada hanya bisa dipertentangkan dengan ketiadaan. Dalam arti ini, 

Ada (Being) dapat dikatakan memiliki relasi dengan <yang ada= (beings). Sehingga 

melalui beings kita dapat mengetahui Being, atau dengan kata lain <beings 

memberikan informasi yang cukup mengenai Being= (Heidegger, 1973: 1). 

Pemahaman tentang Ada sebagai physis dan alêtheia mengalami reduksi dalam 

sejarah filsafat. Reduksi itu dimulai sejak Plato memaklumkan teori ide dan kemudian 

mencapai puncaknya pada filsafat Nietzsche. Dalam metafora gua (metaphor of the 

cave), Plato membuat <prioritas ontologis=. Ide ditempatkan lebih superior dari 
realitas inderawi. Menurut Heidegger dalam The End of Philosophy, kata <ide= dalam 
Plato menjadi nama yang dominan untuk ada (physis). Interpretasi ada sebagai ide 

merupakan hasil pengalaman dasar dari ada sebagai physis. Di sini Heidegger 

sebetulnya menegaskan kembali arti physis dan ide. Physis adalah kekuatan yang 

muncul, berdiri di sana-dalam-dirinya, stabilitas. Sedangkan ide merujuk pada 

penampakan sebagaimana yang dilihat, suatu determinasi dari penglihatan 

(Heidegger, 1973: 4).   

Jadi sebetulnya ide tidak dapat terlepas sepenuhnya dari physis. Namun ketika 

Plato menginterpretasikan <Ada= sebagai ide dan selanjutnya memberi penekanan 
pada ide, maka physis terlupakan. Dengan sendirinya <Ada= sebagai alêtheia juga 

terlupakan. Sejak ini penampakan mendapat pemaknaan baru. Penampakkan 

akhirnya dimengerti sebagai tampilnya yang tiruan. Bagi Plato, tempat aktual <Ada= 
adalah ide sehingga semua model penyingkapan Ada berpartisipasi dalam ide itu. <Kebenaran physis, alêtheia sebagai ketidaktersembunyian akhirnya menjadi mimesis= 
(Heidegger, 1959: 184-185). Mimesis berarti <kehadiran yang menuju kepada 
kemampuan sesuatu untuk menghadirkan, memproduksi, menampakkan dirinya dalam suatu bentuk citraan, kesan, atau impresi= (Al-Fayyadl, 2005: 97). Dengan 

mentransformasi physis kepada ide, Plato membuka suatu zaman yang disebut 

sebagai idealisme. Sejak Plato, interpretasi Ada sebagai ide mendominasi pemikiran 

Barat dalam sejarah transformasinya sehingga filsafat setelah Plato adalah sebentuk 

idealisme (Heidegger, 1959: 180).  Reduksi metafisika seperti ini mencapai 

puncaknya dalam The Will to Power (Kehendak untuk Berkuasa) karya Nietzsche. 

Heidegger menemukan bahwa metafisika Barat memperlihatkan pola tertentu 

dalam memahami Ada. Ada dipandang sebagai prinsip tunggal dan universal yang 



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025 

24 | Ledalogos 

 

menyanggah semua hal-ihwal. Apakah itu ide, substansi, atau kehendak untuk 

berkuasa (Adian, 2002: 43). Heidegger menyebut periode itu sebagai periode <kelupaan Ada=.  Periode ini diorientasikan pada usaha untuk menemukan <pengetahuan tentang fondasi= (science of grounds), yang secara sistematis menyelubungi <misteri= kehadiran dan fenomena primordial ketidaktersembunyian 
Ada, sehingga Ada dalam tradisi filsafat Barat dilihat sebagai sesuatu yang dapat 

dikontrol dan direpresentasikan (Villa, 1996: 166). 

Reduksi metafisika menjadi pusat perhatian Heidegger. Ia menerbitkan satu esai 

berjudul The End of Philosophy and The Task of Thinking. Judul ini sedikit problematis. 

Apakah yang dimaksudkan Heidegger dengan The End of Philosophy adalah tidak ada 

lagi filsafat? Mungkinkah seorang filsuf mengakhiri suatu filsafat tanpa ia sendiri 

berfilsafat? Jika akhir dari filsafat dimengerti dalam arti ini, maka tidak ada 

penyelesaian. Heidegger justru terperangkap dalam persoalan yang sama. Ataukah ia 

melihat filsafatnya lebih sempurna dari filsafat sebelumnya sehingga ia memaklumkan suatu <akhir dari filsafat=? Heidegger mengakui bahwa setiap zaman 
filsafat memiliki konteksnya tersendiri sehingga anggapan akan adanya satu filsafat 

yang lebih sempurna dari filsafat lainnya tidak mungkin.  

Bagi Heidegger, filsafat adalah suatu metafisika. Maka akhir filsafat yang 

dimaksudkan Heidegger sama artinya dengan akhir dari metafisika atau 

misinterpretasi atas metafisika. Heidegger menulis:  

...The current misinterpretations of philosophy, all of which have some 

truth about them, are legion. Here we shall mention only two, which are 

important because of the light they throw on the present and future 

situation of philosophy. The first misinterpretation asks too much of 

philosophy. The second distorts its function (Heidegger, 1959: 9). 

Metafisika yang dimulai  dari Plato merupakan suatu usaha untuk mencari dasar 

dari seluruh 9yang ada9 dan cara memahaminya dimulai dari apa yang hadir di depan 

kita dan kemudian kita merepresentasikannya. Konsekuensi dari model pemahaman 

seperti ini adalah Ada sebagai physis dan alêtheia dilupakan. Corak filsafat Barat seperti ini merupakan <nihilisme= sebagaimana istilah yang digunakan Nietzsche 
sebagai konsekuensi dari maklumat God is dead. Nihilisme bagi Heidegger mengacu 

kepada sejarah metafisika Barat yang didalamnya Ada sebagai physis dan alêtheia 

tidak ditemukan. Nihilisme inilah yang menjadi pusat perhatian Heidegger dan 

sekaligus titik tolak kemunculan Dasen dalam filsafatnya. 

BEING AND TIME DAN PEMBALIKAN ONTOLOGIS 

 Being and Time adalah karya utama Heidegger yang diterbitkan di musim semi 

tahun 1927. Untuk memahami filsafat Heidegger orang harus berkenalan terlebih 

dahulu dengan karya ini, sama seperti membaca Phenomenology of Spirit untuk 

memahami filsafat Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Dalam Being and Time konsep 

tentang Dasein menjadi sangat sentral untuk seluruh pemahaman akan filsafat 

Heidegger. Magnum opus ini, setelah diterbitkan, menjadi fokus perdebatan, 

kontroversi, dan inspirasi baru bagi para filsuf. Being and Time memposisikan 

Heidegger ke dalam deretan filsuf besar abad-20. Emmanuel Levinas, dalam Ethics and 



Adrianus Yosephus Kiko 

25 | Ledalogos 

 

Infinity, memberi kesaksian tentang kegemilangan buku ini. Dalam percakapan 

dengan Philippe Nemo, Levinas berujar: 

I discovered in fact Sein und Zeit, which people around me read. Very early 

I had a great admiration for this book. It is one of the finest books in the 

history of Philosophy – I say this after years of reflection. One of the finest among four or five others.... For example Plato9s Phaedrus, Kant9s Critique of 

Pure Reason, Hegel9s Phenomenology of Mind; also Bergson9s Time and Free 

Will (Levinas, 1985: 37-38). 

Tujuan utama Heidegger menerbitkan Being and Time adalah mendestruksi 

sejarah Ada. Untuk maksud ini Heidegger mengelompokkan pembahasannya ke 

dalam dua bagian. Pertama, ia membuat suatu interpretasi temporal atas Dasein dan 

menjelaskan waktu sebagai horizon transendental bagi pertanyaan tentang Ada. 

Kedua, destruksi fenomenologis sejarah ontologi dalam terang temporalitas. 

Sayangnya, dalam Being and Time divisi ketiga dari bagian pertama dan seluruh 

bagian kedua tidak dibahas karena perkembangan dalam pemikirannya (Heidegger, 

2010: 37). 

Perkembangan pemikiran Heidegger adalah suatu pembalikan ontologis yang 

disebut kehre. Ia akhirnya memahami bahwa analisis Dasein dalam Being and Time 

tidak memadai lagi untuk meneliti Ada. Analisis atas Dasein, yakni suatu analisis 

eksistensial, hanya mungkin jika Ada dipahami sebagai ketidaktersembunyian 

(Aletheia), artinya Ada harus menampakan diri terlebih dahulu sebagai fenomena 

sehingga kita bisa menangkapnya secara empiris. Setelah Being and Time Heidegger 

tidak lagi memfokuskan pembahasannya pada Dasein yang bertolak pada analisis atas 

satu-satunya makhluk yang memiliki kemampuan mempertanyakan adanya 

(manusia), melainkan pada Ada itu sendiri.  

Kehre lantas membuat orang mengelompokkan pemikiran Heidegger ke dalam 

Heidegger I dan Heidegger II. Heidegger I meliputi Being and Time dan Heidegger II 

meliputi karya-karya yang ditulis Heidegger setelah Being and Time. Pada umumnya 

karya-karya yang termasuk dalam Heidegger II tidak ditulisnya secara sistematis 

sebagaimana dalam Being and Time. Walaupun terjadi pemisahan, pemikiran 

Heidegger sebetulnya saling berhubungan. Hanya melalui apa yang dipikirkan dalam 

Heidegger I orang dapat masuk pada pemikiran Heidegger II, dan pemikiran dalam 

Heidegger I hanya mungkin kalau terkandung dalam Heidegger II.  

The distinction you make between Heidegger I and II is justified only on the 

condition that this is kept constantly in mind: only by way of what 

[Heidegger] I has thought does one gain access to what is to-be-thought by 

[Heidegger] II. But the thought of [Heidegger] I becomes possible only if it 

is contained in [Heidegger] II (Richardon, 2003: 322). 

PERTANYAAN TENTANG MAKNA ADA Metafisika (Ontologi) mempertanyakan <apa itu Ada?=. Menurut Heidegger, 

pertanyaan ini problematis. Ia mula-mula membuat ontological difference 

(pembedaan ontologis) antara Ada (Being) dan 8yang ada9 (beings). 8Yang ada9 adalah suatu entitas, sesuatu yang konkret dan riil. Dalam kehidupan setiap hari 8yang ada9 
sangat familiar. Pertanyaannya, dari mana asal dari yang konkret itu? Atau apa yang 



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025 

26 | Ledalogos 

 

berada di balik keriilan 9yang ada9 (beings)? Apa yang mendeterminasi 8yang ada9? 
Jawabannya adalah Ada (Being). Di sinilah perbedaan fundamental antara Ada/Being dan 9yang ada9/beings (Gorner, 2007: 16).  

Ontological difference menentukan pertanyaan tentang Ada. Artinya, tanpa 

mengetahui pembedaan ontologis antara Being dan beings orang akan keliru 

memformulasikan pertanyaan dan kemudian keliru memahami Ada. Kekeliruan ini 

sudah terkandung dalam sejarah filsafat yang disebut nihilisme. Hal ini dilukiskan 

Dennis J. Schmidt dalam pengantar Being and Time:   

Being and Time begins by referring to a doubled forgetfulness 

characterizing our historical present: We have not only forgotten the 

question of being (Sein) and how to ask it, but this forgetting itself is no 

longer noticed, it too has been forgotten (Heidegger, 2010:  xvii).  

Persoalan fundamental yang dihadapi filsafat yang dimulai dari Plato dan 

mencapai puncaknya pada Nietzche adalah melupakan pertanyaan akan Ada dan 

bagaimana mempertanyakannya. Mereka hanya bergulat dengan 8yang ada9 (beings) 

dan bukan Ada (Being). Lebih parah lagi, kelupaan itu juga telah dilupakan oleh filsafat 

Barat. Bertolak dari ini, Heidegger memulai langkah destruksinya dengan melukiskan 

kejelasan Ada yang berkorelasi dengan praksis keseharian manusia. Ia menunjukkan 

tiga prasangka tentang Ada yang dilukiskannya dalam bagian awal Being and Time.  

Pertama, Ada adalah konsep yang paling universal. Pemahaman kita tentang Ada selalu sudah ditemukan dalam 8yang ada9/beings. Kedua, konsep tentang Ada tak dapat 

dilukiskan atau tidak dapat didefinisikan (indefinable). Hal ini berhubungan dengan 

universalitas Ada itu. Ketidakterdefinisian Ada tidak menghilangkan pertanyaan 

tentang maknanya tetapi mengharuskannya. Artinya, Ada tetap memiliki makna 

kendatipun tidak terdefinisi. Ketiga, Ada adalah konsep yang jelas dengan sendirinya 

(self-evident). Dalam keseharian sebetulnya kita telah mempunyai pemahaman tentang Ada. Misalnya, dalam pernyataan <I am happy= atau <the pen is black=. 
Penggunaan kopula (am, is) menggambarkan bahwa Ada jelas dengan sendirinya 

dalam setiap pengetahuan dan pemahaman kita tanpa suatu rintangan. Sebab 

Ada/Being itu memiliki relasi dengan 8yang ada9/beings (Heidegger, 2010: 3).  

Karena Ada itu adalah konsep yang universal, indefinable, dan self-evident, maka 

formulasi pertanyaan metafisis perlu diubah dari pertanyaan tentang <apa itu Ada?= menjadi <apa makna Ada?= atau <apa artinya berada?=. Bagi Heidegger, pertanyaan 

tentang makna Ada itu harus diformulasikan, sebab setiap pertanyaan adalah 

pencarian (Heidegger, 2010: 3). Pertanyaan yang diajukan seseorang menunjukkan 

muatan pemahamannya.  

Heidegger adalah orang berikut dalam sejarah filsafat sejak Aristoteles yang 

secara serius merefleksikan pertanyaan tentang makna Ada dan menjadikannya 

sebagai persoalan fundamental filsafat (Kockelmans, 1990: 51). Perihal diajukannya 

kembali pertanyaan tentang makna Ada, Heidegger mengutip Sophist 244a (Plato), <For manifestly you have long been aware of what you mean when you use the expression 

<being= (seiend). We, however, who used to think we understood it, have now become 

perplexed.= Richard F. H. Polt memperlihatkan maksud Heidegger mengutip Sophist 

244a ini: 



Adrianus Yosephus Kiko 

27 | Ledalogos 

 

Heidegger9s choice of this passage tells us, first, that he intends to bring an 
ancient question back to life. Secondly, the problem of Being seems at first 

to be no problem at all-but when we actually try to articulate what we mean by <be=, we soon find ourselves at loss for words (Polt, 1999: 24)    

DASEIN Dari mana Heidegger memulai pencariannya atas <makna Ada?=. Heidegger 
memulai penelitiannya dengan suatu analisis eksistensial. Semua hal yang ada di 

dalam dunia ini: pohon, tumbuhan, hewan, semua benda yang ada di sekitar kita 

dikatakan berada. Namun ia tidak menjadikan semua yang berada sebagai titik 

pangkal penelitian, walaupun akhirnya seluruh entitas itu saling berkorelasi. Formulasi pertanyaan yang diajukan Heidegger tentang <apa makna Ada?= 
mengharuskannya untuk memulai penelitiannya dari suatu ada yang memiliki 

kemampuan untuk mempertanyakan, transparan dan mampu memaknai adanya. Ada  

ini adalah diri kita dengan seluruh yang khas milik kita dan yang mencakup 

kemungkinan ada kita. Secara terminologi Heidegger menyebutnya Dasein 

thus to work out the question of being means to make a being--one who 

questions--transparant in its being. Asking this question, as a mode of 

being of a being,is itself essentially determined by what is asked about in 

it-being. This being (seiende), which we ourselves in each case are and 

which includes inquiry among the possibilities of its being, we formulate 

terminologically as Dasein (Polt, 1999: 24).      

Dasein pertama-tama tidak bisa diartikan sebagai subjek yang sadar (conscious 

subject) sebagaimana yang lazim ditemukan dalam interpretasi para eksistensialis. 

Salah satu model interpretasi seperti ini ditemukan dalam Being and Nothingness 

karya Jean-Paul Sartre. Dasein adalah sebuah istilah Jerman (digunakan dalam 

keseharian) yang berarti eksistensi (existence). Namun, agar tidak melenceng jauh 

dari persoalan dasar filsafat Heidegger, maka kita perlu memberi fokus pada 

pengertian ontologis. Untuk menekankan muatan ontologisnya, Heidegger 

menerjemahkan kata itu secara etimologis. Dasein berasal dari kata Da/There yang berarti <di sana= dan Sein/Being yang berarti <Ada=. Maka Dasein diterjemahkan sebagai <Ada di sana=/being there (Meinhaim, 1959: ix). Leo Kleden menggambarkan 

Dasein sebagai berikut: Dasein adalah <Da=-nya <Sein= (<di sana=-nya <Ada=), <tempat= di mana Ada menyingkapkan dirinya sendiri. <Di sana= (Da) itu adalah semacam lingkup 
cahaya (Lichtung) di dalam dan melaluinya Ada dari segala entitas disingkapkan. <Di sana= (Da) itu identik dengan ketersingkapan 
(Erschlossenheit) (Kleden, 2008: 30).  

Dasein adalah suatu term ontologis sebagai penyingkapan Ada. Dasein adalah 

suatu Lichtung (istilah Jerman yang artinya cahaya) yakni penerangan Ada, suatu <pernyataan diri= Ada yang selalu berarti ada di sana. Namun, jika bertolak dari Being 

and Time, Heidegger berbicara tentang manusia ketika ia menggunakan term Dasein, walaupun secara tegas tidak dapat disamakan, karena <manusia= bukanlah term 
ontologis.  



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025 

28 | Ledalogos 

 

Tentang term <manusia= di mana Dasein dipahami, dapat dikatakan bahwa ini 

hanya mungkin karena cara berada manusia itu adalah cara berada yang sadar akan 

adanya. Langkah terbaik untuk memahami Dasein adalah membiarkan term itu tetap 

tidak diterjemahkan (Gorner, 2007: 23). Walaupun demikian, untuk memudahkan 

pemahaman akan maksud Heidegger itu term Dasein perlu diterjemahkan sebagai 

manusia (human being). <Manusia= (human being) adalah terjemahan yang terbaik 

untuk memahami apa yang dimaksudkan Heidegger dengan Dasein (Dreyfus, 1995: 

13). 

ADA-DI-DALAM-DUNIA SEBAGAI KONSTITUSI FUNDAMENTAL DASEIN 

  Dasein yang secara terminologis dimengerti sebagai Ada-di-sana, selalu 

merujuk kepada suatu dunia. Karena itu, determinasi Dasein harus dilihat dan 

dipahami secara a priori di dalam dasar konstitusi Ada yang disebut Heidegger ada-

di-dalam-dunia. Konstitusi ini bagi Heidegger menjadi titik tolak yang paling tepat 

untuk menganalisis Dasein (Heidegger, 2010, hlm. 53). Ada-di-dalam-dunia adalah 

konsep yang paling dasar dari struktur Dasein.   

Ada-di-dalam-dunia memiliki makna ontologis yang harus dipahami sebagai 

satu kesatuan dan tidak dapat dipisahkan menjadi komponen-komponen. Kesatuan 

dari konstitusi Dasein ini tidak identik dengan lenyapnya unsur-unsur pembentuknya. 

Dasein terbentuk dari faktor-faktor struktural tertentu; (1) Ada-di dalam/The <being-

in as such= of being-in-the-world, (2) dunia/ the <world= of being-in-the-world, (3) 

siapa/ the <who= of being-in-the-world (Haugland, 2013: 92). 

Ada-di-Dalam (The <being-in as such= of being-in-the-world)  

Ada-di-dalam (being in) jangan dipahami dalam artian spasial yakni menyangkut 

ruang dan tempat. Ada-di-dalam juga jangan dipahami  secara kategorial, yakni satu 

di dalam yang lain seperti kita memahami air di dalam gelas atau pakaian yang ada di 

dalam lemari. Air dan gelas, pakaian dan lemari, memiliki kedudukan yang sama, yakni 

sebagai benda yang secara objektif hadir. Benda-benda ini hadir di dalam dunia 

namun mereka tidak mendunia, hanya Dasein lah yang mendunia. Ada-di-dalam 

(being in) merujuk kepada ekspresi eksistensial dari Dasein yang memiliki konstitusi 

esensial sebagai ada-di-dalam-dunia (Heidegger, 2010: 55). 

Bagi Heidegger Ada-di-dalam memiliki struktur ontologis (merujuk kepada 

konstitusi Dasein) dan karena itu bersifat eksistensial (Heidegger, 2010: 54). Ada-di-

dalam (being in) harus dipahami sebagai <tinggal= atau <mendiami suatu dunia=, atau <bermukim= dengan cara tertentu. Budi Hardiman menggunakan istilah <kerasan= untuk menggambarkan makna <di-dalam= (Hardiman, 2008: 53). Kata <kerasan= 
sepadan dengan betah atau tahan tinggal di suatu tempat.   

Dasein memahami keberadaanya sendiri dalam <kehadiran objektif faktual= 
tertentu. Faktualitas dari fakta Dasein ini, yakni dengan cara apa Dasein menjadi 

aktual, disebut sebagai faktisitas/facticity (Heidegger, 2010: 56). Faktisitas merujuk 

pada keterlemparan Dasein di dalam dunia dan ada sedemikian rupa secara niscaya di 

mana Dasein dapat memahami dirinya dalam relasi dan perjumpaan dengan entitas-

entitas lain dalam dunianya sendiri. Ada secara faktual berarti Dasein ada begitu saja 



Adrianus Yosephus Kiko 

29 | Ledalogos 

 

tanpa suatu kompromi, sebuah fakta terberi. Heidegger jelas tidak berbicara tentang 

suatu Ada yang diciptakan sebagaimana dalam tradisi filsafat abad pertengahan.  

Dunia (the <world= of being-in-the-world)    

Jika faktisitas mengindikasikan bahwa Dasein itu selalu terlempar ke dalam 

dunia, maka dunia seperti apakah yang dimaksudkan Heidegger? Dunia yang 

dimaksudkan Heidegger bukanlah entitas atau totalitas dari entitas, bukan juga 

totalitas dari benda-benda (present at hand). Heidegger membedakan empat jenis 

dunia. Pertama, untuk memberikan suatu gambaran tentang dunia, Heidegger 

membuat pendekatan fenomenologis. Mendeskripsikan dunia secara fenomenologis 

berarti memperlihatkan dan menentukan secara konseptual dan kategoris Ada dari <yang ada=, yakni benda-benda/Beings within the world are things (Heidegger, 2010: 

56).  

Membayangkan dunia secara fenomenologis berarti membayangkan semua 

benda-benda yang ada di dalam dunia. Sebab dunia itu tak terpisahkan dari entitas 

yang ada di dalam dunia. Ada dua alasan yang mendasari ketakterpisahan ini. 

Pertama, dunia mengacu kepada Ada Dasein, dan Dasein adalah entitas. Jadi jika tidak 

ada Dasein maka tidak ada dunia. Kedua, dunia tidak dapat dipisahkan dari entitas lain 

selain Dasein. Tidak mungkin ada dunia tanpa entitas lain di dalam dunia/within the 

world (Gorner, 2007: 41-45). Kita melihat fenomena pohon, rumah dan hewan. Objek-

objek seperti ini mengidentifikasikan dunia. Dengan cara inilah kita membayangkan 

suatu dunia. Dunia di sini merupakan totalitas <yang ada= yang hadir secara objektif 
di dalam dunia. Pengertian seperti ini adalah pengertian ontis atas dunia.   

Kedua, dunia juga bisa dimengerti secara ontologis. Pengertian dunia secara 

ontologis berarti Ada dari dunia dianggap sebagai totalitas semua 8yang ada9 yang 

dipahami dalam satu bagian tertentu atau kategori tertentu. Dalam pengertian ini <dunia= bisa merujuk kepada bagian yang mencakup keanekaragaman =yang ada=. Misalnya <dunia= seorang matematikawan. Dunia di sini berarti <bagian= dari semua 
kemungkinan objek matematika itu (Heidegger, 2010: 64). 

Ketiga, kemungkinan lain dari pengertian dunia digambarkan Heidegger dari 

suatu pemahaman bahwa dunia itu bisa juga dipahami secara ontis bukan dalam arti 8yang ada9 atau benda-benda yang berbeda dari Dasein dan dijumpai di dalam dunia 

(within the world), melainkan tempat Dasein berdiam secara faktis. Dalam konteks ini dunia bisa berarti dunia <publik= Dasein atau dunia pribadi yang bersifat privat-

domestik. Pengertian dunia semacam ini disebut Heidegger sebagai pengertian ontis-

eksistensial (Heidegger, 2010: 65). Tiga pengertian dunia ini betul (correct)  namun 

belum benar (true). Artinya, ia harus mencapai pengertian lain yang mencakupi tiga 

pengertian sebelumnya yang menyentuh aspek ontologis serentak eksistensial dari 

dunia.  

Keempat, Heidegger membuat pengertian dunia yang menunjuk pada struktur 

dari faktor konstitutif Dasein sebagai Ada-di-dalam-dunia. Ia menyebutnya 

keduniawian (worldliness). Keduniawian mengandung serentak di dalamnya aspek 

ontologis dan eksistensial. Dikatakan ontologis karena secara eksplisit terarah kepada 

keberadaan dunia, dan eksistensial sejauh dipahami sebagai elemen struktural Dasein, 

yakni Ada-di-dalam-dunia (Kockelmans, 1990: 114). Dalam konteks ini, kita akan 



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025 

30 | Ledalogos 

 

menemukan suatu dunia yang tidak tergeletak begitu saja melainkan dipengaruhi dan 

mempengaruhi Dasein, sehingga Dasein itu bukan sekadar ada di dalam dunia 

melainkan mendunia. Pengertian seperti ini disebut pengertian ontologis-eksistensial 

(Heidegger, 2010: 65). 

Heidegger memberi penekanan pada pengertian terakhir dan menurutnya 

pengertian inilah yang benar. Dunia harus dimengerti sebagai struktur faktor 

konstitusi Dasein sebagai Ada-di-dalam-dunia. Tanpa dunia Dasein kehilangan <kedisanaannya= dan tanpa kedisanaannya Dasein tidak ada lagi. Ini tentunya sangat 

problematis, namun poin yang mau dikatakan di sini adalah bahwa dunia harus dipahami dalam kerangka ketersingkapan Ada. Ada itu selalu merupakan =Ada-di-sana= dan kedisanaanya itu merujuk kepada suatu dunia. Artinya dunia adalah 
fakta  niscaya dengan cara mana Ada menyingkapkan diri. Dengan itu, dunia harus 

dimengerti dalam suatu kontak dengan Ada (ontologi) dan serentak penegasan 

dirinya sebagai ada yang konkret (eksistensi). Heidegger menyebutnya sebagai 

keduniawian (Worldliness). Aspek keduniawian Dasein berdiam dalam horizon 

keseharian Dasein (everyday Dasein). Menurut Heidegger, dunia yang paling dekat 

dengan keseharian Dasein adalah dunia sekitar kita/Surrounding world (Heidegger, 

2010: 66). 

Siapa (the <who= of being-in-the-world)   

Dasein menemukan dirinya secara faktis terlempar ke dalam dunia, yakni dunia 

keseharian, dunia sekitar kita. Di dalam dunia Dasein tentu tidak sendirian, Dasein 

berjumpa dengan entitas lain. Seperti apakah entitas lain itu? Misalnya, ketika 

seseorang sedang mengikuti kuliah di dalam kelas. Benda-benda yang berkontak 

dengannya antara lain kursi, papan tulis, proyektor, dosen, teman kuliah, laptop, 

udara yang dihirup, pepohonan di luar ruangan yang bisa dilihat melalui jendela, dan 

masih ada benda lainnya. Semuanya ini adalah 8yang ada9 (beings) yang ditemui dalam 

dunia. Dalam keseharian, Dasein berinteraksi dengan entitas-entitas lain. Heidegger 

menyebut relasi ini sebagai sorge, yakni suatu bentuk keprihatinan yang 

memanipulasi dan menggunakan entitas-entitas. Ada Dasein selalu merupakan ada 

dalam konteks ini.  Kursi, papan tulis, proyektor, laptop, adalah 8yang ada9 dan ditemui dalam suatu 
sistem sorge (care) dan Heidegger menyebutnya alat (useful things/Zeug). Di dalam 

dunia, kita menemukan alat-alat untuk olahraga, alat-alat untuk menulis, alat-alat 

untuk bekerja, alat-alat untuk melukis. Di sini Heidegger menekankan kegunaan 

(Utility) alat-alat itu. Tidak ada suatu alat yang tidak bermanfaat dalam suatu sistem 

totalitas. Alat-alat ini berstruktur <untuk= (in order to), yang mengacu kepada suatu 

sistem referensi (Verweisung) yakni satu untuk yang lain. Manfaat suatu alat selalu dimengerti dalam kerangka <kegunaan suatu alat untuk kegunaan alat-alat yang lain=. 
Misalnya, yang termasuk dalam kelompok alat-alat menulis: pensil, bolpoin, tinta, dan 

buku. Heidegger menyebut jenis 9yang ada9 ini, yakni alat-alat, sebagai Zuhandenes 

(Heidegger, 2010: 68-70). 

Penekanan pada kegunaan alat daripada entitas alat-alat begitu kuat dalam 

pemikiran Heidegger. Kegunaan dari alat lebih penting dari entitas alat tersebut. 

Kegunaan alat memperlihatkan aspek ketersingkapan yang lebih fundamental dan 



Adrianus Yosephus Kiko 

31 | Ledalogos 

 

primordial daripada substansinya yang diperoleh melalui pengamatan berjarak 

(Dreyfus, 1995: 61). Artinya dunia yang kita temui dalam keseharian kita bukanlah 

sekedar objek deskriptif (present-at-hand) melainkan dunia objek-objek yang siap 

digunakan (ready-to-hand). Ketika seseorang berada di dalam ruangan kelas dan 

melihat bolpoin ia jelas pertama-tama tidak membuat suatu definisi atas bolpoin itu, 

melainkan langsung menangkap kegunaan dari bolpoin itu. Inilah yang dimaksudkan 

Heidegger bahwa kegunaan dari suatu alat lebih primordial dari pada entitas alat itu.  

Di dalam dunia Dasein berkontak dengan alat-alat. Ada tiga cara Dasein 

berkontak dengan alat-alat itu. Pertama, manipulasi. Setiap alat merujuk kepada 

fungsi-fungsi tertentu dan kita menggunakan alat berdasarkan fungsi-fungsinya. 

Ketika kita menggunakan suatu alat, perhatian kita terarah kepada fungsi-fungsi yang 

mengkonstitusi alat yang kita gunakan pada saat tertentu. Palu misalnya, semakin kita 

menggenggamnya erat-erat dalam suatu aktifitas memalu, semakin primordial 

hubungan kita dengan palu itu, dan serentak menegaskan adanya sebagai peralatan. 

Mode pemahaman seperti inilah yang disebut Heidegger dengan manipulasi (Dreyfus, 

1995: 64).  

Kedua, transparansi alat (the transparency of equipment). Kegunaan dari alat 

begitu mendapat prioritas seolah-olah entitas dari alat itu menghilang, karena 

difokuskan pada tugas yang ingin dilakukan. Dalam suatu aktivitas manipulasi, 

seseorang segera kehilangan kesadaran akan adanya alat itu, dan hanya sadar akan 

aktivitas yang dilakukannya. Karakteristik dari suatu benda yang sedang dimanipulasi 

atau digunakan tidak disadari lagi. Entitas alat itu baru dirasakan keberadaannya 

ketika ada bagian yang rusak sehingga mengganggu pelaksanaan tugas-tugas itu. 

Ketika alat-alat itu rusak dan kehilangan fungsi serta manfaatnya, pada saat itulah 

kesadaran akan entitas ala-alat disadari. Ketika seseorang bermain bola ia tidak menyadari akan adanya bola itu. Ia tenggelam dalam <kegunaan= bola itu, yaitu untuk 
ditendang (dalam sebuah permainan sepak bola) dan ketika bola itu kempis barulah 

disadari entitasnya (Dreyfus, 1995: 65). 

Ketiga, transparansi Dasein (the transparency of dasein). Transparansi tidak 

terjadi hanya pada alat-alat melainkan juga pada setiap orang yang menggunakannya. 

Dalam hal ini Heidegger menggunakan istilah circumspection, yakni suatu sifat kehati-

hatian. Sifat kehati-hatian ini digambarkan sebagai semacam "pemandangan" yang 

tidak melibatkan kesadaran yang disengaja dan tematis (Dreyfus, 1995: 66). Misalnya 

ketika seseorang berada di dalam suatu ruangan, dan ketika ia ingin keluar melalui 

pintu, ia akan berusaha untuk menghindari kursi atau meja, atau benda-benda lainnya 

yang ada di depannya demi menggapai pintu tersebut.  

Selain Zuhandenes, ada juga benda-benda yang bukan alat. Benda-benda ini 

tersedia langsung dari alam, namun dimanfaatkan untuk sesuatu. Alam yang 

dimaksudkan di sini bukanlah suatu kekuatan natural melainkan sebagai sistem 

fungsi, misalnya hutan. Hutan pertama-tama dilihat sebagai sumber produksi kayu, 

gunung untuk penambangan batu, sungai untuk kincir air. Heidegger menyebut ini 

sebagai Vorhandenes (Heidegger, 2010: 70).  

Jenis <yang ada= yang lain adalah sesama manusia yang disebut Heidegger 

dengan Mitdasein. Pada bab IV divisi I Being and Time, Heidegger mengajukan suatu 

pertanyaan tentang siapakah Dasein (the Who of Dasein). Pertanyaan tentang <siapa= 



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025 

32 | Ledalogos 

 

mengarah kepada subjek dari suatu diri, yakni suatu aku (I). Sudah dijelaskan pada 

bagian sebelumnya bahwa esensi dari Dasein berakar dalam eksistensinya. Dalam 

Being and Time, Heidegger mengatakan <Jika suatu aku (I) merupakan determinasi 

esensial dari Dasein, maka itu harus diinterpretasi secara eksistensial= (Heidegger, 
2010: 114). Mitdasein tidak termasuk dalam Zuhandenes dan Vorhandenes, melainkan 

suatu ada yang memiliki kesadaran. Jika disederhanakan Mitdasein bisa juga diartikan dengan <sesama yang lain=.  
Dalam keseharian, Dasein akan berkontak dengan tiga kelompok 8yang ada9 ini. 

Kemenduniaan dunia yang dihuni oleh Dasein disingkap melalui alat dan bagaimana 

Dasein menggunakannya. Pengelompokan yang dibuat menekankan perbedaan cara 

berada dari benda-benda, dan serentak pula menentukan cara berada Dasein. Artinya, perbedaan cara berada ketiga kelompok 8yang ada9/saindes di atas turut menentukan 

bagaimana Dasein mengambil sikap dalam kontak dengan 8yang ada9 itu. 
KEJATUHAN (VERFALLEN) DASEIN  

Dasein mula-mula secara faktis terlempar ke dalam dunia. Dalam keterlemparan 

itu Dasein tidak seorang diri melainkan <ada bersama= <yang lain= (mitdasein). Apa yang dimaksudkan Heidegger dengan <ada bersama=? Ada bersama tidak berangkat 
dari suatu pemahaman akan aku yang terisolir, sehingga menciptakan suatu distingsi 

antara aku dan realitas di luar diriku. Heidegger memberi suatu penjelasan tentang <yang lain= (the others) ini. <Yang lain= bukanlah orang lain atau diri yang lain, melainkan diriku, atau lebih tepat disebut adaku. <Yang lain= adalah mereka yang dari siapa aku mendapat penentuan diriku. Kata <dengan= (with) merupakan suatu 

karakter dari Dasein, sehingga tidak boleh diartikan secara kategorial melainkan 

secara eksistensial, yakni menyangkut Ada/Being (Heidegger, 2010: 115). Karena itu, <ada bersama= yang lain selalu menyangkut 9adaku9.  
Dalam keterlemparannya, Dasein memperlakukan mitdasein, alat-alat 

(zuhandenheit) dan benda bukan alat (vorhandenheit) secara berbeda. Dalam sebuah 

sistem sorge, amat tampak perbedaan cara memperlakukan masing-masing kelompok 

ini. Cara memperlakukan zuhandenes disebut Heidegger dengan istilah care 

(besorgen), yakni suatu kontak dengan cara merawat atau mengurus. Sedangkan cara 

memperlakukan Mitdasein disebut Heidegger dengan concern yakni cara kontak 

dengan memelihara (Heidegger, 2010: 115). Kontak Dasein dengan 8yang ada9 ini tentu 
bukanlah suatu kebetulan, bukan juga pilihan, melainkan konsekuensi dari faktisitas 

Dasein sebagai yang terlempar ke suatu dunia yang dimukiminya. Kenyataan ini 

disebut Heidegger sebagai kejatuhan (verfallen).  

Kejatuhan membuat Dasein kehilangan kontaknya secara sadar dengan Adanya, 

sehingga Dasein menjadi tidak autentik lagi. Dalam ketidakautentikan itu terciptalah 

das Man. Das Man adalah suatu Ada yang menyehari, yakni berada dalam keadaan 

keterjatuhan. Sebagai das Man ia tenggelam dalam kontak dengan 8yang ada9 lain. Ia 
terlibat dalam memanipulasi alat-alat (zuhandenes) dan dengan mitdasein. Ia 

tenggelam dalam aktivitas sebagaimana yang dilakukan orang lain. Sebagai das Man 

ia melebur ke dalam kebersamaan dengan yang lain (Heidegger, 2010: 123).  

Sampai di sini Heidegger membedakan dua modus eksistensi, yakni modus 

eksistensi autentik dan modus eksistensi inautentik. <Modus eksistensi autentik 



Adrianus Yosephus Kiko 

33 | Ledalogos 

 

adalah kesadaran bahwa akulah yang harus menentukan pilihanku sendiri sementara 

modus eksistensi inautentik adalah hilangnya kesadaran akan aku yang autentik= 
(Adian, 2012: 35). Hal-hal ini tampaknya biasa-biasa saja dan tanpa harus dijelaskan 

semua orang akan mengerti. Tetapi maksud Heidegger ialah aspek-aspek keseharian 

Dasein seperti ini sebetulnya menegaskan kedisanaan Dasein, yakni suatu 

ketersingkapan Ada-di-dalam-dunia (In-der-Welt-sein). 

Kejatuhan (Verfallen) adalah suatu ketersingkapan Dasein sebagai <Ada-di-

samping-entitas-entitas-lain-yang-dijumpai-di-tengah-dunia=. Dalam kondisi 
kejatuhan, Dasein akan menjadi inautentik. Kejatuhan yang dialami Dasein bukanlah 

suatu kejatuhan dari kondisi yang lebih primordial. Kejatuhan yang dialami Dasein 

sebagai ada-di-dalam-dunia menurut Heidegger mengindikasikan bahwa Dasein itu 

sebetulnya sudah jatuh dari dirinya sendiri (Heidegger, 2010: 169). Kejatuhan adalah 

suatu fakta niscaya, karena itu merupakan suatu ketersingkapan. Dengan kata lain, 

sebagai suatu Ada di dalam dunia Dasein selalu menemukan dirinya sebagai yang 

sudah terjatuh (Kleden, 2008: 31). 

KONSTITUSI EKSISTENSIAL DARI KEDISANAAN 

Jika Dasein adalah ketersingkapannya yang ditandai melalui kedisanaannya, 

bagaimana Heidegger membuktikan kedisanaan Dasein? Ada dua mode fundamental 

ketersingkapan Dasein. Mode yang dimaksudkan Heidegger adalah keadaan mental 

(befindlichkeit) dan pemahaman (verstehen) (Gorner, 2007: 71). Keadaan mental 

(befindlichkeit) bukanlah istilah Jerman yang lumrah digunakan, tetapi merupakan gaya percakapan harian, <Wie befinden Sie sich?=, dalam bahasa Inggrisnya diterjemahkan sebagai <How do you find yourself?=, sehingga jika diterjemahkan kedalam bahasa Indonesia berarti <Bagaimana kamu menemukan dirimu?= Keadaan 
mental yang dimaksudkan Heidegger tidak boleh dipahami sebagaimana dalam 

konteks pemahaman keseharian kita (Deryfus, 1995: 71). <Keadaan mental adalah 
kondisi ontologis dari apa yang secara ontis disebut sebagai perasaan (stimmung)= 
(Kleden, 2008: 30). Dalam keseharian, Dasein menemukan dirinya berada dalam 

perasaan tertentu. Perasaan ini tidak tetap, melainkan selalu berubah dari suatu 

perasaan kepada perasaan lainnya, misalnya kecemasan, kegembiraan, kesedihan. 

Kenyataan bahwa suasana hati yang dialami dapat berubah, hanya berarti bahwa 

Dasein selalu dalam suasana hati tertentu (Heidegger, 2010: 131).  

Ada dua karakter ontologis dari suasana hati (stimmung). Pertama, suasana hati 

(stimmung) itu adalah suatu kenyataan primordial yang menentukan <kedisanaan= 
Ada. Suasana hati (stimmung) sudah selalu menyingkapkan ada-di-dalam-dunia secara keseluruhan dan memungkinkan pengarahan diri terhadap sesuatu=. Suasana 
hati (stimmung) adalah suatu keadaan yang membuat Dasein itu sungguh-sungguh 

menyadari dirinya sebagai yang terlempar ke dalam dunia. Dengan kata lain, melalui 

suasana hati (Stimmung) tertentu seseorang menyadari faktisitasnya sebagai yang 

terlempar ke dalam dunia, dan pada saat yang sama menyadari pula kejatuhannya.  

Kedua, mode eksistensial fundamental dari ketersingkapan primordial dunia 

(Heidegger, 2010: 133). Dalam konteks karakter ontologis esensial yang ke dua  ini 

maksud Heidegger seperti yang dikatakan oleh F. B. Hardiman bahwa, <Di mana kita 
berada, di situlah suasana hati kita disituasikan, maka di sana jugalah cara mengada 



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025 

34 | Ledalogos 

 

kita ditala sesuai dengan situasi= (Hardiman, 2008: 69). Suasana hati (stimmung) 

menyingkapkan dunia kita. 

Pemahaman (verstehen) Dasein secara faktis terlempar ke dalam dunia. Di dalam 

dunia Dasein mengalami kejatuhan. Keterlemparan dan kejatuhan ini mengkonstitusi 

Dasein sebagai Ada-di-dalam-dunia. Ada-di-dalam-dunia tersingkapkan, selain 

melalui  keadaan mental (befindlichkeit), sebagaimana telah digambarkan di atas, juga 

melalui apa yang disebut Heidegger for-the-sake-of-which (D. G. Adian menerjemahkannya secara bebas sebagai <demi kesuksesan cara berada=). Model 
ketersingkapan inilah yang disebut Heidegger sebagai pemahaman (verstehen) 

(Heidegger, 2010: 139). 

Pemahaman dalam filsafat Heidegger bukanlah suatu epistemologi melainkan ontologi, yakni menyangkut Ada. Karena Ada selalu merupakan Ada dari 8yang ada9 
maka pemahaman bagi Heidegger tentu juga berkarakter eksistensial yakni 

menyangkut cara berada Dasein dalam kesehariannya. Dalam hubungan dengan 

pemahaman sebagaimana yang dimaksudkan Heidegger sebaiknya kita kembali 

mengingat salah satu ciri Dasein, yakni kemenjadiannya. Dasein tidak pernah jadi, 

melainkan selalu menjadi, sehingga Dasein bergerak dalam kemungkinannya, sebuah 

proyeksi ke masa depan.  

Jika pemahaman merupakan potensialitas dan kemungkinan Dasein itu sendiri, 

bagaimana mungkin kita bisa memahami sesuatu yang masih merupakan suatu 

kemungkinan? Menurut Heidegger, dalam pemahaman terdapat struktur eksistensial 

yang disebut proyek (project/entwurf). Proyek merupakan konstitusi eksistensial dari 

faktisitas, sehingga sebagai yang terlempar Dasein serentak terlempar ke dalam mode 

Ada yang disebut proyeksi (Heidegger, 2010: 140-141). Proyeksi itu hanya mungkin 

terjadi dalam bingkai keterlemparan dan kejatuhan Dasein sendiri, tidak mungkin di 

luar itu, sebab jelas bahwa di luar keterlemparan dan kejatuhan kita sama sekali tidak 

bisa berbicara tentang Dasein. Dengan demikian, tidak ada pemahaman sebetulnya. 

Sebaliknya, keterlemparan dan kejatuhan adalah fakta niscaya dari Ada Dasein itu. Sampai di sini dapat disimpulkan bahwa <pemahaman adalah proyeksi-yang-

terlempar-dan-terjatuh= (Kleden, 2008: 32). 

For-the-sake-of-which (demi kesuksesan cara berada) sebagaimana dilukiskan 

Heidegger untuk menjelaskan pemahaman tidak lain merupakan suatu proyeksi yang-

terlempar-dan-terjatuh itu dan ditujukan untuk perwujudan sesuatu (kesuksesan 

cara berada). Misalnya martil. Seorang ketika melihat martil langsung terbayang 

olehnya bahwa martil itu sering digunakan oleh seorang tukang bangunan untuk 

membangun rumah. Rumah itu digunakan untuk melindungi manusia dari panasnya 

sinar matahari dan hujan (demi kesuksesan cara berada Dasein). 

Berdasarkan contoh di atas tampak adanya suatu pra-struktur dalam 

memahami. Ada tiga struktur memahami, yaitu pra-pemahaman, pra-penglihatan, dan 

pra-konsepsi. Pertama, Pra-pemahaman. Dasein sudah mempunyai pemahaman akan 

sesuatu secara keseluruhan dan kita terlibat aktif menggunakan sesuatu (martil 

misalnya), namun bungkam, sebab Dasein tenggelam dalam proses memalu. 

Pemahaman itu justru tumbuh dalam proses itu. Kedua, pra-penglihatan. Dasein sudah 

mempunyai pengelihatan (Sicht), sesuatu yang bisa dicapai atau yang mungkin 

dihasilkan oleh martil.  Misalnya, dengan melihat martil Dasein sudah mempunyai 



Adrianus Yosephus Kiko 

35 | Ledalogos 

 

penglihatan tentang wujud sebuah rumah. Ketiga, prakonsepsi. <Memahami martil 
berarti Dasein mempunyai konsep bahwa dalam membangun rumah Dasein 

menentukan cara beradanya sendiri sebagai tukang bangunan dan rumah untuk 

keamanan dirinya dan orang lain (Adian, 2002: 37).  

Gambaran secara garis besar ini menunjukkan apa itu pemahaman menurut 

Heidegger. Pemahaman adalah for-the-sake-of-which (demi kesuksesan cara berada). 

Di sini ada semacam keterarahan kepada masa depan yaitu kemungkinan-

kemungkinan Dasein itu sendiri. Kemungkinan-kemungkinan itu hanya dalam 

kemungkinan adanya, yakni dalam bingkai keterlemparan dan kejatuhan Dasein. 

Pemahaman bagi Heidegger adalah ketersingkapan Dasein sebagai Ada-di-dalam-

dunia. 

PENTINGNYA MEMAHAMI DASEIN DALAM KONTEKS DEWASA INI  

 Dalam dunia yang semakin didominasi oleh kecerdasan buatan (artificial 

intelligence/AI) dan platform digital, mempelajari konsep Dasein dari Martin 

Heidegger menjadi penting untuk menjaga kesadaran eksistensial manusia. Dasein, 

yang berarti "keberadaan di dunia", merujuk pada manusia sebagai makhluk yang 

tidak hanya berada, tetapi juga sadar akan keberadaannya dan terbuka terhadap 

kemungkinan. Di tengah derasnya arus digitalisasi, manusia seringkali terjebak dalam 

pola pikir instan, kehilangan refleksi, dan sekadar menjalani hidup berdasarkan 

algoritma atau kebiasaan yang dibentuk oleh teknologi. Di sinilah urgensi memahami 

Dasein, yakni untuk mengingatkan kita agar tidak sekadar menjadi <pengguna=, tetapi 
tetap menjadi subjek yang sadar dan reflektif. 

Platform-platform digital saat ini tidak hanya menjadi alat bantu, tetapi telah 

membentuk cara kita memahami diri, orang lain, dan dunia. Identitas digital, interaksi 

daring, dan budaya berbasis klik menciptakan ruang yang berpotensi menjauhkan 

manusia dari kedalaman eksistensialnya. Heidegger menyebut kondisi ini sebagai hidup dalam <ketidakautentikan=, yaitu ketika seseorang hidup menurut harapan atau 
pandangan umum, bukan dari kesadaran diri yang sejati. Dengan mempelajari Dasein, 

kita diajak untuk mempertanyakan kembali: Apakah kita hidup sesuai pilihan dan 

pemahaman sendiri, atau hanya mengikuti arus digital? 

Heidegger juga menekankan pentingnya keterlemparan dan 

kebertanggungjawaban. Kita tidak memilih lahir di era digital ini, tetapi kita bisa 

memilih bagaimana meresponsnya. Menyadari keberadaan kita di tengah teknologi 

berarti juga menyadari batas dan potensi kita sebagai manusia. Ini menciptakan ruang 

bagi sikap kritis terhadap bagaimana kita menggunakan teknologi, serta bagaimana 

teknologi memengaruhi relasi dan makna dalam hidup. 

Maka, mempelajari Dasein bukan sekadar wacana filosofis, melainkan sarana 

untuk membangun kesadaran yang lebih dalam di tengah kehidupan digital. Ia 

menjadi jalan untuk menjaga keautentikan, menemukan makna, dan 

mempertahankan eksistensi manusia yang utuh di tengah dunia yang terus berubah. 

 

 



Jurnal Filsafat Ledalogos Vol. 1, No. 1, Mei 2025 

36 | Ledalogos 

 

PENUTUP  

Dalam mengkaji konsep Dasein menurut Heidegger, kita diajak untuk 

merenungkan eksistensi manusia dalam hubungannya dengan dunia. Dasein, yang 

merujuk pada keberadaan manusia yang terbuka terhadap kemungkinan, bukan 

hanya sekadar ada, tetapi juga sadar akan keberadaannya dalam dunia. Konsep ini 

mengungkapkan bagaimana manusia, sebagai makhluk yang terlempar ke dalam 

dunia, selalu terlibat dalam hubungan dengan sesama dan dunia sekitarnya, namun 

seringkali terjatuh dalam rutinitas hidup yang tidak autentik. 

Seiring dengan perkembangan teknologi dan kecerdasan buatan, penting bagi 

kita untuk kembali merenungkan konsep Dasein agar tidak terperangkap dalam 

kehidupan yang hanya mengikuti arus digital tanpa kesadaran diri. Dalam dunia yang 

semakin digital, Heidegger mengingatkan kita untuk selalu memperhatikan cara kita berada dalam dunia, agar kita tidak terjebak dalam <ketidakautentikan= yang hanya 
mengikuti pandangan umum dan kebiasaan yang terbentuk oleh teknologi. 

Memahami Dasein, dalam konteks zaman modern ini, membuka peluang bagi 

kita untuk lebih sadar akan eksistensi kita sebagai individu yang unik dan 

bertanggung jawab. Ini bukan hanya soal hidup, tetapi tentang bagaimana kita 

memilih untuk hidup dengan kesadaran penuh, memaknai setiap pilihan, dan tetap 

menjaga autentisitas di tengah perkembangan zaman. Dasein mengajarkan kita untuk 

tidak hanya ada, tetapi untuk benar-benar hidup dengan kesadaran akan dunia dan 

diri kita sendiri. 

DAFTAR PUSTAKA 

Adian, D. G. (2002). Martin Heidegger. Jakarta: Teraju. 

Adian, D. G. (2012). Senja Kala Metafisika Barat. Depok: Koekoesan. 

Al-Fayyadl, M. (2005). Derrida. Yogyakarta: Likis. 

Dreyfus, Hubert L. (1995). Being-in-the-World: A Comentary on Heidegger’s Being and 
Time Division I. London: MIT Press. 

Gorner, Paul. (2007). Heidegger’s Being and Time An Introduction. New York: 

Cambridge University Press.  

Hardiman, Fransiskus B. (2008). Heidegger dan Mistik Keseharian: Suatu Pengantar 

Menuju Sein und Zeit. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia.  

Haugeland, J. (2013). Dasein Disclosed. Cambridge: Harvard University Press.  

Heidegger, M. (1959). An Introduction to Metaphysics (Translated by Ralph Manheim). 

London: Yale University Press.  

Heidegger, M. (2010). Being and Time. Terj. Joan Stambaugh. New York: State 

University of  New York Press.  

Heidegger, M. (1973). The End of Philosophy. (Translated by Joan Stambough). 

Chicago: University of Chicago Press.  

Joseph, J. K. (1990). Heidegger’s Being and Time: The Analitic of Dasein as Fundamental 
Ontology. Washington: University Press of America.  



Adrianus Yosephus Kiko 

37 | Ledalogos 

 

Kleden, Leo. (2008). <Hermeneutika Modern dan Kontemporer=. Manuskrip Kuliah. 

Maumere: STFK Ledalero.  

Levinas, E. (1985). Ethics and Infinity (Translated by Richard A. Cohen). Pittsburgh: 

Duquesne University Press.   

Lim, F. (2008). Filsafat Teknologi: Don Idhe Tentang Dunia, Manusia, dan Alat. 

Yogyakarta: Kanisius.  

Polt, Rihard F. H. (1999). Heidegger An Introduction. New York: Cornell University 

Press.  

Richardson, William J. (2003). Heidegger: Through Phenomenology to Thought. New 

York: FordhamUniversity Press.  

Villa, Dana R. (1996). Arendt and Heidegger: The Fate of Political. London: Princeton 

University Press. 

 


