
JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

E-ISSN: 1234-1234, P-ISSN: 1234-1234 

Email: jasadidaskrempyang@gmail.com 

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

 

 

 

1 

 

TEORI MAQOSID SYAR9IYAH 

PERSPEKTIF ULAMA MODERN DAN KONTEMPORER 
 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

STAI Darussalam Krempyang Nganjuk 

Email : burhanudinubaidillah24@gmail.com, nurilalfin102@gmail.com  

Abstract.  

Al-Syatibi is considered to be the father of maqashid classical scholars through 

his monumental work al-Muwaffaqat fi Usul al-Syariah. On the other hand, 

modernization was carried out by Rasyid Ridha who consented to modern 

cases. Thaha ibn 'Assyria with his monumental work is considered the father 

of modern maqashid scholars. Jasser Auda with his monumental work 

Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

published by IIIT in London in 2007 is a contemporary maqashid figure who 

has concerns in the field of Islamic law from a very different generation. This 

article seeks to systematically reveal the thoughts of Modern and 

Contemporary Maqashid figures in using the considerations of Maqashid al-

Sharia in determining the birth of legal decisions. 

 

Absrak. 

Al-Syatibi merupakan dianggap sebagai bapak maqashid ulama klasik melalui 

karya monumentalnya al-Muwaffaqat fi Ushul al-Syariah. Di sisi lain, 

moderinisasi dilakukan oleh Rasyid Ridha yang consent pada kasus-kasus modern. Thaha ibn 8Asyur dengan karya monumentalnya dianggap sebagai 

bapak maqashid ulama modern. Jasser Auda dengan karya monumentalnya 

Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

diterbitkan oleh IIIT di London tahun 2007 merupakan tokoh maqashid 

kontemporer yang memiliki concern di bidang hukum Islam dari generasi 

yang jauh berbeda. Artikel ini berupaya untuk mengungkap secara sistematis 

pemikiran tokoh tokoh Maqashid Modern dan Kontemporer dalam 

mailto:jasadidaskrempyang@gmail.com
mailto:burhanudinubaidillah24@gmail.com
mailto:nurilalfin102@gmail.com


2 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

menggunakan pertimbangan-pertimbangan maqashid al-syariah dalam 

menentukan lahirnya keputusan hukum.  

 

Keyword: maqashid al-syariah, Modernisasi, kontemporerisasi.  

 

Pendahuluan Izin Rasulullah kepada Mu9adz untuk berijtihad merupakan cikal bakal 
lahirnya maqashid al-syari9ah pada masa Rasulullah dan dibenarkan oleh 

wahyu. Ketika Rasulullah telah wafat dan wahyu telah usai, maka akal dengan 

pemikiran falsaû maqashidi berperan, baik dalam perkara yang ada nash-nya 

maupun yang tidak ada. Pemikiran falsaû terhadap hukum Islam yang ada 

nash-nya bermula pada masa Khulafa al-Rasyidin, terutama Umar bin Khattab. 

Penghapusan hukum potong tangan bagi pencuri, zakat bagi muallaf, dan lain 

lain, dilakukan oleh Umar berdasarkan kesesuaian zaman untuk menjamin 

penegakkan keadilan yang menjadi asas hukum Islam dan menjadi tujuan dari 

hukum Islam (maqashid al-syari9ah).1 

Perkembangan ûlsafat hukum Islam terus bergulir dari masa ke masa dengan rujukan hadits Mu9adz bin Jabal di atas. Al-Tirmidzi (w. 296 H) adalah 

tokoh pertama yang memperkenalkan sebuah karya mengenai maqashid al-

syari9ah dengan judul al-Shalat wa Maqashiduha. Disusul oleh Abu Zaid al-

Bakhili (w. 322 H) dengan sumbangsih pemikirannya tentang maqashid al-

syari9ah dengan karyanya al-Ibanah 8an 8Ilal al-Diyanah. Disusul oleh al-Qaffal 

al-Kabir (w. 365 H) dengan karyanya Mahasin al-Syarai9. Generasi selanjutnya 

Ibnu Babawaih al-Qummi (w. 381 H) menulis tentang maqashid al-syari9ah 

dengan judul 8Ilal al-Syarai9, dan al-8Amiri al-Failasuf yang memperkenalkan 

karyanya al-I9lam bi Manaqib al-Islam.2   

Abad ke 5 H menjadi babak baru perumusan konsep maqashid al-

syari9ah secara tematik dan sistematis sebagai jawaban atas kompleksitas 

problematika sosial yang tidak terakomodir oleh rumusan literal sebelumnya. 

Seorang ahli ushul ûqih pertama Abu al-Ma9ali al-Juwaini (w. 478 H) 

                                                           

1 Fathurrahman Jamil, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), 18-

19. 
2 Jasser Audah, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, (Bandung:  

Mizan Pustaka, 2008), 49. 



3 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

menekankan pentingnya memahami maqashid al-syari9ah dalam penetapan 

Hukum. Menurut al-Juwaini, seseoarang tidak dikatakan mampu menetapakan 

hukum dalam Islam sebelum dapat memahami benar tujuan Allah 

menetapkan perintah dan larangan-Nya. Melalui risalah Ushul Fiqh berjudul 

al-Burhan fi Ushul al-Fiqh (Dalil-dalil Nyata dalam Usul Fikih) mulai 

mempromosikan gagasan dan mengelaborasikan maqashid al-syari9ah dalam 

pembahasan 8illat pada masalah Qiyas. Menurut pendapatnya, dalam kaitannya 

dengan 8illat, ashl menjadi 5 (lima) tingkatan sebagai Ushul al-Syariat, yaitu: al-

dlaruri (kebutuhan pokok), al-hajah al-8ammah (kebutuhan publik), al-

mukramat (perilaku moral), al-mandubat (anjuran-anjuran), dan sesuatu yang 

tidak tercantum secara khusus dalam kategori di atas (tahsiniyyat). Al-Juwain 

mengemukakan bahwa maqashid hukum Islam adalah memelihara (al-

8ishmah) keimanan, jiwa, akal, keluarga dan harta.3 

Gemilangnya perkembangan teori maqashid al-syari9ah mencapai 

puncaknya pada abad ke 8 H setelah muncul Abu Ishaq al-Syathibi (w. 790 H) 

dengan karyanya al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah (kesesuaian-kesesuaian 

dalam Dasar-dasar Syariah). Dengan model terminologi kajian yang nyaris 

serupa dengan al-Juwaini dan al-Ghazali, al-Syathibi mempromosikan 

formulasi penting bagi posisi maqashid al-syari9ah dalam hukum Islam. Ketika 

sebelum al-Syathibi maqashid hanya diposisikan sebagai mashalih al-mursalah 

(kemaslahatan lepas; tidak teratur dalam al-Qur9an dan Sunnah), maka 
gagasan al-Syathibi mereposisinya menjadi bagian dari dasar-dasar hukum 

Islam. Al-Syathibi menilai bahwa maqashid merupakan pokok-pokok agama 

(ushul al-din), kaidah-kaidah syariah (qawaid syariah), dan nilai-nilai universal 

agama (kulliyat al-millah).4 

Al-Syatibi mengembangkan teori Maqasid dalam 3 (tiga) cara 

substansial, yaitu: Pertama, maqashid yang semula sebagai bagian dari 

Kemaslahatan mursal (al-masalih al-mursalah) menjadi bagian dari dasar-

dasar hukum Islam. Maqashid yang sebelumnya termasuk dalam kategori 

                                                           

3 Al-Juwaini, al-Burhan fi ushul al-Fiqh. Beirut: Dar al-Kutub al-Islami, 1997. Juz II Hlm 

80, Jasser Auda, Al-Maqasid; untuk Pemula, (Yogyakarta: SUKAPress UIN Sunan Kalijaga, 

2013), 50. 
4 Al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariat. Juz II, 6. 



4 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

kemaslahatan lepas, yang tidak disebutkan secara lagsung dalam nash, dan 

tidak pernah dinilai sebagai dasar hukum Islam yang mandiri. Kedua, dari <hikmah di balik hukum= menjadi <dasar bagi hukum.= Berdasarkan fondasi 
dan keumuman maqashid, al-Syatibi berpendapat bahwa sifat keumuman dari 

keniscayaan, kebutuhan dan kelengkapan, tidak bisa dikalahkan oleh hukum 

parsial. Ketiga, dari zanniyyah (ketidakpastian) menuju qath9iyyah 

(kepastian).5 Dengan karya al-Muwafaqat-nya, melengkapi banyak aspek dari 

gagasan Maqashid sebelumnya, buku tersebut lalu menjadi buku standart 

maqashid al-syari9ah di kalangan ulama hingga abad ke 13 H/ 20 M.6 
 

Pembahasan 

Maqosid Al-Syar9iyah di Dunia Modern & Kontemporer 

A. Maqasid Al-Syar9iyah Dalam Perspektif Rosyid Ridla 

  Pemikiran Sayyid Muhammad Rasyid Ridha sangat terpengaruh oleh 

Ihya Ulum al-Din karya al-Gazali. Kitab Ihya Ulum al-Din membantu 

membentuk pandangannya bahwa umat muslim harus secara sadar 

menghayati (menginternalisasikan) keimanannya, dan melampaui 

ketaatan-ketaatan lahiriyah belaka, serta harus selalu menyadari implikasi 

etis dari tindakan-tindakannya. Kitab Ihya Ulum al-Din mendorong Sayyid 

Muhammad Rasyid Ridha muda untuk berkonsentrasi kepada persiapan 

spiritual untuk kehidupan akhirat.7  

Kitab tersebut tidak hanya menarik minatnya untuk berulang kali 

membacanya, tetapi telah menjadi gurunya yang pertama dalam 

membentuk kepribadiannya. Sewaktu dalam pengaruh al-Ghazali itulah, 

kata Sayyid Muhammad Rasyid Ridha ia mengikuti tarekat 

Naqsyabandiyyah, mengamalkan ajaran-ajarannya, dan melaksanakan latihanlatihan 8uzlah yang sangat berat. Beberapa tahun kemudian setelah 
tekun menjalani kehidupan sufi dan mengamalkan ajaran-ajaran tarekat, 

                                                           

5 Jasser Auda, Al-Maqasid; untuk Pemula, (Yogyakarta: SUKAPress UIN Sunan Kalijaga, 

2013), 55. 
6 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, (Bandung: Mizan 

Pustaka. 2008), 56. 
7A. Athaillah, Rasyid Ridha: Konsep Teologi Rasional dalam Tafsir al-Manar (Jakarta: 

Erlangga, 2006), 89. 



5 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menyadari banyakanya bid9ah dan 

khurafat yang terdapat dalam ajaran-ajaran tasawuf dan tarekat tersebut. 

Karena itu, ajaran-ajaran tersebut ditinggalkannya.  

Bahkan, sikapnya terhadap ajaran-ajaran tasawuf dan tarekat, tidak 

hanya sampai disitu, tetapi ia membimbing masyarakatnya agar 

meninggalkan ajaran-ajaran yang telah bercampur baur dengan bidah dan 

khurafat tersebut.Yaitu dengan membuka pengajian untuk kaum pria dan 

pengajian untuk kaum wanita, menebang pohon- pohon yang dianggap 

keramat dan membawa berkah, dan melarang masyarakat mencari berkah 

dari kuburan-kuburan para wali atau bertawasul dengan para wali yang 

telah wafat. Perubahan sikap Sayyid Muhammad Rasyid Ridha terhadap 

ajaran tasawuf dan tarekat muncul setelah ia mempelajari kitab-kitab 

hadits dengan tekun. 

Di Libanon, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha mencoba menerapkan 

ide-ide pembaruan yang diperolehnya. Namun, upayanya ini mendapat 

tentangan dan tekanan politik dari Kerajaan Turki Usmani yang tidak 

menerima ide-ide pembaruan yang dilontarkannya. Akibat semakin 

besarnya tentangan itu, akhirnya pada 1898 M, Sayyid Muhammad Rasyid 

Ridha pindah ke Mesir mengikuti gurunya, Muhammad Abduh, yang telah 

lama tinggal di sana.8  

 

Konsep Syura Dasar Hukum Rosyid Ridla. 

  Kata syura berasal dari akar kata syawara. Bentuk dasar ini mempunyai 

banyak arti. Di antara sekian banyak arti itu adalah menawarkan diri, 

menyambut dan menjadi sasaran. Istilah musyawaral (musyawarah), 

merupakan bentuk masdar dari kata kerja syawara, yusyawiru berarti 

"menampakkan, menawarkan dan mengambil sesuatu". Makna yang 

terakhir terdapat dalam ungkapan syawartu Fulanan fi al-amri (saya 

mengambil pendapat si fulan mengenai urusanku).9 

                                                           

8Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1975), 622. 
9Ahmad Yamin, Konsepsi Muhamad Rasyid Ridha tentag Syura sebagai Azas 

Pemerintahan Islam, Kontekstualita Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan I Vol.21 No. 1, (Juni 

2006), 35 



6 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

  Sebagian ulama fiqh menyatakan bahwa syura berarti meminta 

pendapat orang lain mengenai suatu urusan, karena orang-orang yang 

bermusyawarah dituntut untuk mengeluarkan pendapatnya tentang suatu 

masalah yang dihadapi bersama. Syura sering dikaitkan dengan teori politik 

modern (Barat), seperti sistem pemerintahan republik, demokrasi, 

parlemen, sistem perwakilan, senat, formatur dan berbagai konsep yang 

berhubungan dengan sistem pemerintahan10.  

Dalam Islam, syura bukanlah masalah yang bersifat opsional, tetapi 

syura merupakan suatu kewajiban bagi para pemimpin yang mengemban 

tanggung jawab terhadap masa depan umat. Bahkan, Allah telah 

memuliakan syura dengan menjadikannya sebagai salah satu surat dalam 

al-Qur'an. Kewajiban syura tersebut, di samping merujuk pada nash-nash 

al-Qur'an, juga mengacu pada hadits-hadits Nabi dan ijmak para sahabat.  

Paling tidak ada dua ayat tentang syura yang berhubungan langsung 

dengan konteks politik yakni surah Alimran (3): 159 yang artinya: "Maka 

disebabkan rahmat Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka. 

Sekiranya kamu bersikap kasar dan berhati keras, tentulah mereka akan 

menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah mereka, 

mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka 

dalam urusan tertentu. Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, 

maka bertaqwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah mencintai orang yang bertawakkal kepadaNya=.  
Ridha menyatakan perintah syura di sini bukan hanya dinisbatkan 

kepada Nabi, tetapi ditujukan kepada umat Islam untuk menjadikan syura 

sebagai kaidah dan prinsip pertama bagi sebuah sistem pemerintahan 

Islam. Sejalan dengan Ridhho, Quraish Shihab menyatakan, secara 

redaksional ayat ini ditujukan kepada Nabi.  

Supaya memusyawarahkan persoalan tertentu (seperti urusan 

perang) dengan para sahabat atau anggota masyarakatnya, tetapi ayat ini 

juga merupakan petunjuk kepada setiap muslim, khususnya kepada para 

pemimpin, agar senantiasa menjunjung tinggi prinsip-prinsip syura dalam 

                                                           

10Ibid. 



7 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

mengambil suatu keputusan dan menggiuarkan kebijakan. (Shihab, 

1998:470). 

  Ridha menyatakan bahwa syura adalah jalan (solusi) terbaik dalam 

menyelesaikan persoalan umat. Syura merupakan (strategi) dalam 

menghadapi kondisi penting dalam masyarakat, misalnya perang, 

manajemen pemerintahan dan masalah sosial lainnya. Pemimpin umat 

(khalifah) harus menjalankan prinsip syura, untuk mencari solusi setiap 

persaoalan yang dihadapi, terutama menyangkut persoalan politik yang 

menyangkut kepentingan masyarakat secara luas. Di samping berdasarkan 

pada prinsip ayat di atas, terdapat juga beberapa hadits Nabi yang 

menetapkan syura adalah salah satu prinsip hukum dalam Islam.11 

Pemikiran Sayyid Muhammad Rasyid Ridha sangat terpengaruh oleh Ihya 

Ulum al-Din karya al-Gazali. Kitab Ihya Ulum al-Din membantu membentuk 

pandangannya bahwa umat muslim harus secara sadar menghayati 

(menginternalisasikan) keimanannya, dan melampaui ketaatan-ketaatan 

lahiriyah belaka, serta harus selalu menyadari implikasi etis dari tindakan-

tindakannya. Kitab Ihya Ulum al-Din mendorong Sayyid Muhammad Rasyid 

Ridha muda untuk berkonsentrasi kepada persiapan spiritual untuk 

kehidupan akhirat.12  

Kitab tersebut tidak hanya menarik minatnya untuk berulang kali 

membacanya, tetapi telah menjadi gurunya yang pertama dalam 

membentuk kepribadiannya. Sewaktu dalam pengaruh al-Ghazali itulah, 

kata Sayyid Muhammad Rasyid Ridha ia mengikuti tarekat 

Naqsyabandiyyah, mengamalkan ajaran-ajarannya, dan melaksanakan latihanlatihan 8uzlah yang sangat berat. Beberapa tahun kemudian setelah 
tekun menjalani kehidupan sufi dan mengamalkan ajaran-ajaran tarekat, 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menyadari banyakanya bid9ah dan 

khurafat yang terdapat dalam ajaran-ajaran tasawuf dan tarekat tersebut. 

Karena itu, ajaran-ajaran tersebut ditinggalkannya.  

                                                           

11Ibid, 36-37. 
12A. Athaillah, Rasyid Ridha: Konsep Teologi Rasional dalam Tafsir al-Manar (Jakarta: 

Erlangga, 2006), 89. 



8 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

Bahkan, sikapnya terhadap ajaran-ajaran tasawuf dan tarekat, tidak 

hanya sampai disitu, tetapi ia membimbing masyarakatnya agar 

meninggalkan ajaran-ajaran yang telah bercampur baur dengan bidah dan 

khurafat tersebut.Yaitu dengan membuka pengajian untuk kaum pria dan 

pengajian untuk kaum wanita, menebang pohon- pohon yang dianggap 

keramat dan membawa berkah, dan melarang masyarakat mencari berkah 

dari kuburan-kuburan para wali atau bertawasul dengan para wali yang 

telah wafat. Perubahan sikap Sayyid Muhammad Rasyid Ridha terhadap 

ajaran tasawuf dan tarekat muncul setelah ia mempelajari kitab-kitab 

hadits dengan tekun. 

Di Libanon, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha mencoba menerapkan 

ide-ide pembaruan yang diperolehnya. Namun, upayanya ini mendapat 

tentangan dan tekanan politik dari Kerajaan Turki Usmani yang tidak 

menerima ide-ide pembaruan yang dilontarkannya. Akibat semakin 

besarnya tentangan itu, akhirnya pada 1898 M, Sayyid Muhammad Rasyid 

Ridha pindah ke Mesir mengikuti gurunya, Muhammad Abduh, yang telah 

lama tinggal di sana.13  

 

Konsep Syura Dasar Hukum Rosyid Ridla. 

  Kata syura berasal dari akar kata syawara. Bentuk dasar ini mempunyai 

banyak arti. Di antara sekian banyak arti itu adalah menawarkan diri, 

menyambut dan menjadi sasaran. Istilah musyawaral (musyawarah), 

merupakan bentuk masdar dari kata kerja syawara, yusyawiru berarti 

"menampakkan, menawarkan dan mengambil sesuatu". Makna yang 

terakhir terdapat dalam ungkapan syawartu Fulanan fi al-amri (saya 

mengambil pendapat si fulan mengenai urusanku).14 

  Sebagian ulama fiqh menyatakan bahwa syura berarti meminta 

pendapat orang lain mengenai suatu urusan, karena orang-orang yang 

bermusyawarah dituntut untuk mengeluarkan pendapatnya tentang suatu 

                                                           

13Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1975), 622. 
14Ahmad Yamin, Konsepsi Muhamad Rasyid Ridha tentag Syura sebagai Azas 

Pemerintahan Islam, Kontekstualita Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan I Vol.21 No. 1, (Juni 

2006), 35 



9 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

masalah yang dihadapi bersama. Syura sering dikaitkan dengan teori politik 

modern (Barat), seperti sistem pemerintahan republik, demokrasi, 

parlemen, sistem perwakilan, senat, formatur dan berbagai konsep yang 

berhubungan dengan sistem pemerintahan15.  

Dalam Islam, syura bukanlah masalah yang bersifat opsional, tetapi 

syura merupakan suatu kewajiban bagi para pemimpin yang mengemban 

tanggung jawab terhadap masa depan umat. Bahkan, Allah telah 

memuliakan syura dengan menjadikannya sebagai salah satu surat dalam 

al-Qur'an. Kewajiban syura tersebut, di samping merujuk pada nash-nash 

al-Qur'an, juga mengacu pada hadits-hadits Nabi dan ijmak para sahabat.  

Paling tidak ada dua ayat tentang syura yang berhubungan langsung 

dengan konteks politik yakni surah Alimran (3): 159 yang artinya: "Maka 

disebabkan rahmat Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka. 

Sekiranya kamu bersikap kasar dan berhati keras, tentulah mereka akan 

menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah mereka, 

mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka 

dalam urusan tertentu. Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, 

maka bertaqwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah mencintai orang yang bertawakkal kepadaNya=.  
Ridha menyatakan perintah syura di sini bukan hanya dinisbatkan 

kepada Nabi, tetapi ditujukan kepada umat Islam untuk menjadikan syura 

sebagai kaidah dan prinsip pertama bagi sebuah sistem pemerintahan 

Islam. Sejalan dengan Ridhho, Quraish Shihab menyatakan, secara 

redaksional ayat ini ditujukan kepada Nabi.  

Supaya memusyawarahkan persoalan tertentu (seperti urusan 

perang) dengan para sahabat atau anggota masyarakatnya, tetapi ayat ini 

juga merupakan petunjuk kepada setiap muslim, khususnya kepada para 

pemimpin, agar senantiasa menjunjung tinggi prinsip-prinsip syura dalam 

mengambil suatu keputusan dan menggiuarkan kebijakan. (Shihab, 

1998:470). 

  Ridha menyatakan bahwa syura adalah jalan (solusi) terbaik dalam 

menyelesaikan persoalan umat. Syura merupakan (strategi) dalam 

                                                           

15Ibid. 



10 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

menghadapi kondisi penting dalam masyarakat, misalnya perang, 

manajemen pemerintahan dan masalah sosial lainnya. Pemimpin umat 

(khalifah) harus menjalankan prinsip syura, untuk mencari solusi setiap 

persaoalan yang dihadapi, terutama menyangkut persoalan politik yang 

menyangkut kepentingan masyarakat secara luas. Di samping berdasarkan 

pada prinsip ayat di atas, terdapat juga beberapa hadits Nabi yang 

menetapkan syura adalah salah satu prinsip hukum dalam Islam.16 

  

B. Maqosid Al-Syar9iyah Dalam Perspektif Ibnu 8Asyur 

Maqasid al-Syari9ah dalam Perspektif Ibnu 8Asyur Dalam pandangan Ibnu 8Asyur, setiap syariat yang diturunkan dan dititahkan Allah kepada 

manusia pastilah tidak hampa dari tujuan dan hikmah mulia. Ia 

mendasarkan pandangannya ini kepada sumber legalistik, firman Allah di 

antaranya surah al-Dukh�n [44]: 38-39 <Dan kami tidak menciptakan langit 

dan bumi dan apa yang ada antara keduanya dengan bermain-main. Kami 

tidak menciptakan keduanya melainkan dengan haq, tetapi kebanyakan 

mereka tidak mengetahui.= 

Gagasan tentang maqasid al-syari9ah, sebagai sebuah nilai, prinsip, 
dan paradigma telah dikenal sejak permulaan Islam. Namun, secara 

konseptual, pemikiran tentang maqasid al-syari9ah baru terkonstruksi 
secara sistematis oleh al-Syathibi melalui bukunya al-Muwafaqat fi Usul al-

Syari9ah, yang berarti Harmonisasi Asas-Asas Syariat.17 Atas jasanya itulah 

al-Syathibi digelari sebagai Bapak Perumus maqosid al-syari9ah Pertama.  
Melalui karyanya Maqasid al-Syari8ah al-Islamiyyah, Muhammad Thahir ibn 8Asyur mengembangkan teori al-maqasid dengan melakukan tiga 

transformasi penting, yaitu: 

1. Transformasi al-maqasid dari sekadar maslahat al-mursalah (maslahat-

maslahat lepas) ke usul al-din wa qawa9id al-syari9ah wa kulliyat al-

millah (asas-asas agama, kaidah-kaidah syariat, dan pokok-pokok 

kepercayaan dalam agama Islam). 

                                                           

16Ibid, 36-37. 
17Siti Muhtamiroh, <Muhammad Thahir bin 8Asyur dan Pemikirannya tentang 

Maqashid al-Syari9ah=, Jurnal at-Taqaddum, Vol. 5, No. 2, (Novembr 2013), 15. 



11 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

2. Transformasi al-maqasid dari <hikmah di balik aturan= kepada <dasar aturan=. Berdasarkan pemahaman ini al-Syathibi menarik kesimpulan 

bahwa aturan mana pun yang dibuat atas nama syariat tidak dapat 

melangkahi al-maqasid. Lebih lanjut ia mengatakan, berdasarkan 

transformasi kedua ini, pengetahuan akan almaqasid adalah syarat 

utama bagi keahlian ijtihad pada segala tingkatan. 

3. Transformasi al-maqasid dari <ketidaktentuan= menuju <keyakinan= dari zanniy menuju qat9iy. Yakni keyakinan akan hasil proses induksi yang 
dilakukannya terhadap ayat-ayat Alquran untuk menarik kesimpulan 

tentang al-maqasid. 

 

C. Maqosid Al-Syar9iyah Dalam Perspektif Jasser Auda 

  Beberapa kritik serta sebagian solusi yang disampaikan Jaser Auda 

sebagai salah satu cendekiawan yang menjadi salah satu representasi 

gagasan kontemporerisasi maqashid al-syari9ah melalui karyanya Maqasid 

Shariah as Philosophy of Islamic Law; A Systems Approach, sebuah karya 

monomental Jaser Auda yang menjadi media publikasi gagasannya tentang 

pendekatan sistem dalam menggali hukum Islam.  

Sajian kritik dipopulerkan oleh Jasser Auda sebagai berikut: 

a. Parsialitas Jangkauan Maqashid 

Upaya para penggagas maqashid tradisional tidak memasukkan 

maksud khusus dari suatu nash/hukum yang meliputi topik fikih 

tertentu. Menurut kalangan cendekiawan kontemporer, jangkauan 

maqashid idealnya direnovasi menuju perbaikan yang lebih sistematis 

dalam bidang klasifikasi jangkauannya.  

Klasifikasi kontemporer membagi maqashid menjadi 3 (tiga) 

tingkatan, yaitu: 1) Maqashid Umum (al-maqashid al-8ammah), adalah 

maqashid yang dapat ditelaah di seluruh bagian hukum Islam seperti 

rumusan maqashid tradisional, ditambah usulan maqashid baru seperti 

keadilan dan kemudahan. 2) Maqashid Khusus (al-maqashid al-

khassah), adalah maqashid yang dapat diobservasi di seluruh isi bab 

hukum Islam tertentu, seperti kesejahteraan anak dalam hukum 

keluarga; perlindungan dari kejahatan dalam hukum kriminal; dan 

perlindungan dari monopoli dalam hukum ekonomi. 3) Maqashid 

Parsial (al-maqashid al-juz9iyyah), yaitu maksud-maksud di balik suatu 



12 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

nash atau hukum tertentu, seperti maksud mengungkapkan kebenaran 

dalam mensyaratkan jumlah saksi tertentu dalam kasus hukum 

tertentu misalnya.18   

b. Individualisme Subjek hukum Maqashid 

Maqashid tradisional lebih berkaitan dengan individu 

dibandingkan dengan keluarga, masyarakat atau umat manusia. Dalam 

rangka memperbaiki kekurangan teori maqashid terkait jangkauan 

orang bersifat individual, maka ide maqashid cendekiawan muslim 

modern dan kontemporer diperluas hingga mencakup jangkauan 

manusia yang lebih luas yaitu masyarakat, bangsa, bahkan umat manusia. Seperti Ibnu 8Atsur yang memprioritaskan maqashid yang 

berkaitan dengan kepentingan bangsa atau umat manusia di atas 

maqashid seputar kepentingan individual. Rasyid Ridho memasukkan 

isu reformasi dan hak-hak wanita dalam teori maqashid-nya, serta 

Yusuf al-Qardhawi yang banyak mengkaji martabat dan hak asasi 

manusia dalam teori maqashid-nya. 

Meurut Jasser Auda, pemekaran jangkauan maqashid 

membuatnya dapat merespon isu-isu global, serta membuatnya 

berkembang dari sekedar hikmah di balik keputusan sebuah hukum 

menuju rencana praktis untuk reformasi dan pembaharuan hukum 

Islam.19 

c. Reformasi Induksi dan Keumuman Maqashid 

Maqashid tradisonal dideduksi dari kajian literatur fiqh 

ketimbang dari sumber-sumber syariat (al-Qur9an dan al-Sunnah). 

Selain itu, klasifikasi maqashid tradisional tidak memasukkan nilai-nilai 

yang paling umum seperti keadilan dan kebebasan. Berangkat dari 

hasil koreksi tersebut, cendekiawan kontemporer memperkenalkan 

teori maqashid baru yang langsung digalinya dari nash. Menurut Jaser 

Auda, pendekatan ini akan memungkinkan maqashid melampaui 

historisitas keputusan fikih dan merepresentasikan nilai serta prinsip 

umum dari nash. Dengan demikian, hukum-hukum yang detail (ahkam 

tafshiliyyat) dapat digali dari prinsip-prinsip yang menyeluruh 

(kulliyat).  

Selain itu, gagasan kontemporerisasi maqashid adalah konsep 

rumusan baru yang diviralkan oleh cendekiawan maqashid modern dan 

                                                           

18 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, (Bandung:  

Mizan Pustaka. 2008), 36. 
19 Ibid, 36. 



13 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

kontemporer berkenaan dengan sudut pandang pemaknaan terhadap 

dlaruriyyat al-khams yang menjadi standar pemahaman sejak abad ke 5 H. 

Dalam perkembangan maqashid abad ke 20 M, terminologi yang 

digunakan dalam memposisikan dlaruriyyat al-khams dari yang semula  

menggunakan istilah perlindungan atau penjagaan (hifdz/muhafadzah) 

menuju pada pengembangan hak asasi manusia. Hifdz al-din yang dalam 

maqashid tradisional dimaknai sebagai konsep perlindungan terhadap 

agama, dalam kaca mata kontemporer diinterpretasikan ulang menjadi 

konsep kebebasan kepercayaan (freedom of faiths) menurut istilah Ibnu 8Asyur atau kebebasan berkeyakinan dalam ungkapan kontemporer lain.20 

Hifdz al-nafs dan hifdz al-i9rdl yang semula bermakna perlindungan 

jiwa raga dan perlindungan kehormatan, dalam perkembangan 

kontemporer diganti dengan perlindungan hak asasi manusia dan 

perlindungan harkat dan martabat manusia. Hifdz al-nasl yang semula 

bermakna perlindungan, dalam perkembangannya berubah menjadi teori berorientasi keluarga. Ibnu 8Asyur menjadikannya tema perduli keluarga 
sebagai maqashid hukum Islam. Begitu juga Hifdz al-mal yang semula 

bermakna perlindungan harta, berkembang menjadi istilah-istilah sosio 

ekonomi yang lebih familiar dan melienial seperti pengembangan 

ekonomi, bantuan sosial, distrubusi uang tunai, masyarakat sejahtera dan 

pengurangan perbedaan antar kelas ekonomi.21  

Konsep hifdz al-8aql yang dalam khazanah tradisional klasik 

dimaknai perlindungan akal fikiran, dalam perkembangannya diganti 

dengan konsep pengembangan pemikiran ilmiah, melawan mentalitas 

taklid dan mencegah migrasinya tenaga ahli ke luar negeri yang senafas 

dengan konsep hifdz al-8aql. Lahirnya gagasan-gagasan baru tersebut 

dimaksudkan untuk menerjemahkan ulang positioning sumber-sumber 

ushul al-syariah agar tidak kehilangan aspek relevansinya dengan 

kemajuan dan tantangan global.22 

 

 

 

                                                           

20 Tahir ibn 8Ashur, Maqâshid al-Syarî8ah al-Islâmiyah, (Kairo: Dâr al-Salam, 2009), 

292. 
21 Quttub Sana, Qira9at Ma9rifiyyat fi al-Afkar al-Ushuli, (Kuala Lumpur: Dar al-Tajdid, 

2003), 157. 
22 Jasser Audah, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, (Bandung:  

Mizan Pustaka, 2008), 57. 



14 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

Penutup 

Maqasid Syariah Modern dan Kontemporer lebih dimanis dan selaras 

dengan isu-isu masa kini dibandingkan dengan konsepsi Maqasid Klasik. 

Beberapa pergeseran penafsiran konsepsi Maqasid Klasik bahwa hifz al-nasl 

yang berarti pelestarian keturunan, berkembang menjadi kepedulian pada 

keluarga, bahkan sampai mengusulkan adanya sistem social Islam madani. hifz 

al-8aql yang berarti pelestarian akal, berkembang menjadi pengembangan 

pemikiran ilmiah, perjalanan menuntut ilmu, menekan mentalitas ikut-ikutan, 

bahkan menghindari imigrasi ahli keluar negeri.  

Dalam teori Maqasid Kontemporer juga mengalami reformulasi. Konsep 

hifz al-ird yang berarti plestarian kehormatan, berkembang menjadi 

pelestarian harga diri manusia dan menjaga hak-hak asasi manusia.  Di sisi 

lain, hifz al-din yang berarti pelestarian agama, berkembang menjadi 

kebebasan kepercayan dalam ekspresi-ekspresi kontemporer. Hifz al-mal  

yang berarti pelestarian harta, berkembang menjadi pengembangan ekonomi 

dan menekan jurang antar-kelas. Selain hal tersebut Maqasid Kontemporer 

juga menganjurkan pembangunan Sumber Daya Manusia (SDM) sebagai 

ekspresi kontemporer dari Kemaslahatan yang dapat diukur secara empiris 

melalui target-target perkembangan SDM menurut Perserikatan Bangsa-

Bangsa (PBB). 

 

Daftar Pustaka 

A. Athaillah, Rasyid Ridha: Konsep Teologi Rasional dalam Tafsir al-Manar 

(Jakarta: Erlangga, 2006) 

 

Al-Juwaini, al-Burhan fi ushul al-Fiqh. Beirut: Dar al-Kutub al-Islami, 1997  

 

Auda, Jasser, Al-Maqasid; untuk Pemula, (Yogyakarta: SUKAPress UIN Sunan 

Kalijaga, 2013) 

 

Audah, Jasser, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, 

(Bandung:  Mizan Pustaka, 2008) 

 

Ferdiansyah, Hengki. Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda (Tangerang Selatan: 

Yayasan Pengkajian Hadist el-Bukhori, cet kedua, 2018) 



15 

 

 

  

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 

 

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili 

Teori Maqosid Syar9iyah Perspektif & 

 

 

Gumanti, Retna. Pendekatan Sistem dalam Hukum Islam, Jurnal Al-Himayah, 

Vol. 2, No. 1, (2018) 

 

Ibn 8Ashur, Tahir, Maqâshid al-Syarî8ah al-Islâmiyah, (Kairo: Dâr al-Salam, 

2009) 

 

Jamil, Fathurrahman, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 

1999) 

 

Muhtamiroh, Siti. <Muhammad Thahir bin 8Asyur dan Pemikirannya tentang 
Maqashid al-Syari9ah=, Jurnal at-Taqaddum, Vol. 5, No. 2, (Novembr 2013) 

 

Nasution, Harun. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1975) 

 

Sana, Quttub, Qira9at Ma9rifiyyat fi al-Afkar al-Ushuli, (Kuala Lumpur: Dar al-

Tajdid, 2003) 

 

Yamin, Ahmad. Konsepsi Muhamad Rasyid Ridha tentag Syura sebagai Azas 

Pemerintahan Islam, Kontekstualita Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan I 

Vol.21 No. 1, (Juni 2006) 

 

 


