JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah
E-ISSN: 1234-1234, P-ISSN: 1234-1234
Email: jasadidaskrempyang@gmail.com

Vol: 1, No: 1, Desember 2021

TEORI MAQOSID SYAR'IYAH
PERSPEKTIF ULAMA MODERN DAN KONTEMPORER

M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

STAI Darussalam Krempyang Nganjuk
Email : burhanudinubaidillah24@gmail.com, nurilalfin102@gmail.com

Abstract.

Al-Syatibi is considered to be the father of maqashid classical scholars through
his monumental work al-Muwaffaqat fi Usul al-Syariah. On the other hand,
modernization was carried out by Rasyid Ridha who consented to modern
cases. Thaha ibn 'Assyria with his monumental work is considered the father
of modern maqashid scholars. Jasser Auda with his monumental work
Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach
published by IIIT in London in 2007 is a contemporary maqashid figure who
has concerns in the field of Islamic law from a very different generation. This
article seeks to systematically reveal the thoughts of Modern and
Contemporary Maqashid figures in using the considerations of Maqashid al-
Sharia in determining the birth of legal decisions.

Absrak.

Al-Syatibi merupakan dianggap sebagai bapak maqashid ulama klasik melalui
karya monumentalnya al-Muwaffaqat fi Ushul al-Syariah. Di sisi lain,
moderinisasi dilakukan oleh Rasyid Ridha yang consent pada kasus-kasus
modern. Thaha ibn ‘Asyur dengan karya monumentalnya dianggap sebagai
bapak maqgashid ulama modern. Jasser Auda dengan karya monumentalnya
Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach
diterbitkan oleh IIIT di London tahun 2007 merupakan tokoh maqashid
kontemporer yang memiliki concern di bidang hukum Islam dari generasi
yang jauh berbeda. Artikel ini berupaya untuk mengungkap secara sistematis
pemikiran tokoh tokoh Maqashid Modern dan Kontemporer dalam



mailto:jasadidaskrempyang@gmail.com
mailto:burhanudinubaidillah24@gmail.com
mailto:nurilalfin102@gmail.com

menggunakan pertimbangan-pertimbangan maqashid al-syariah dalam
menentukan lahirnya keputusan hukum.

Keyword: maqashid al-syariah, Modernisasi, kontemporerisasi.

Pendahuluan

[zin Rasulullah kepada Mu’adz untuk berijtihad merupakan cikal bakal
lahirnya magqashid al-syari’ah pada masa Rasulullah dan dibenarkan oleh
wahyu. Ketika Rasulullah telah wafat dan wahyu telah usai, maka akal dengan
pemikiran falsafi maqashidi berperan, baik dalam perkara yang ada nash-nya
maupun yang tidak ada. Pemikiran falsafi terhadap hukum Islam yang ada
nash-nya bermula pada masa Khulafa al-Rasyidin, terutama Umar bin Khattab.
Penghapusan hukum potong tangan bagi pencuri, zakat bagi muallaf, dan lain
lain, dilakukan oleh Umar berdasarkan kesesuaian zaman untuk menjamin
penegakkan keadilan yang menjadi asas hukum Islam dan menjadi tujuan dari
hukum Islam (maqashid al-syari’ah).1

Perkembangan filsafat hukum Islam terus bergulir dari masa ke masa
dengan rujukan hadits Mu’'adz bin Jabal di atas. Al-Tirmidzi (w. 296 H) adalah
tokoh pertama yang memperkenalkan sebuah karya mengenai maqashid al-
syari’‘ah dengan judul al-Shalat wa Maqashiduha. Disusul oleh Abu Zaid al-
Bakhili (w. 322 H) dengan sumbangsih pemikirannya tentang maqashid al-
syari’ah dengan karyanya al-Ibanah ‘an ‘llal al-Diyanah. Disusul oleh al-Qaffal
al-Kabir (w. 365 H) dengan karyanya Mahasin al-Syarai’. Generasi selanjutnya
Ibnu Babawaih al-Qummi (w. 381 H) menulis tentang magqashid al-syari’ah
dengan judul ‘llal al-Syarai’, dan al-‘Amiri al-Failasuf yang memperkenalkan
karyanya al-I'lam bi Managqib al-Islam.?

Abad ke 5 H menjadi babak baru perumusan konsep maqashid al-
syari‘ah secara tematik dan sistematis sebagai jawaban atas kompleksitas
problematika sosial yang tidak terakomodir oleh rumusan literal sebelumnya.
Seorang ahli ushul figih pertama Abu al-Ma’ali al-Juwaini (w. 478 H)

1 Fathurrahman Jamil, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), 18-
19.

2z Jasser Audah, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, (Bandung:
Mizan Pustaka, 2008), 49.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



menekankan pentingnya memahami magqashid al-syari’‘ah dalam penetapan
Hukum. Menurut al-Juwaini, seseoarang tidak dikatakan mampu menetapakan
hukum dalam Islam sebelum dapat memahami benar tujuan Allah
menetapkan perintah dan larangan-Nya. Melalui risalah Ushul Figh berjudul
al-Burhan fi Ushul al-Figh (Dalil-dalil Nyata dalam Usul Fikih) mulai
mempromosikan gagasan dan mengelaborasikan maqashid al-syari’‘ah dalam
pembahasan ‘illat pada masalah Qiyas. Menurut pendapatnya, dalam kaitannya
dengan ‘llat, ashl menjadi 5 (lima) tingkatan sebagai Ushul al-Syariat, yaitu: al-
dlaruri (kebutuhan pokok), al-hajah al-‘ammah (kebutuhan publik), al-
mukramat (perilaku moral), al-mandubat (anjuran-anjuran), dan sesuatu yang
tidak tercantum secara khusus dalam kategori di atas (tahsiniyyat). Al-Juwain
mengemukakan bahwa magqashid hukum Islam adalah memelihara (al-
‘ishmah) keimanan, jiwa, akal, keluarga dan harta.3

Gemilangnya perkembangan teori magqashid al-syari’‘ah mencapai
puncaknya pada abad ke 8 H setelah muncul Abu Ishaq al-Syathibi (w. 790 H)
dengan karyanya al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah (kesesuaian-kesesuaian
dalam Dasar-dasar Syariah). Dengan model terminologi kajian yang nyaris
serupa dengan al-Juwaini dan al-Ghazali, al-Syathibi mempromosikan
formulasi penting bagi posisi maqashid al-syari’ah dalam hukum Islam. Ketika
sebelum al-Syathibi maqashid hanya diposisikan sebagai mashalih al-mursalah
(kemaslahatan lepas; tidak teratur dalam al-Qur'an dan Sunnah), maka
gagasan al-Syathibi mereposisinya menjadi bagian dari dasar-dasar hukum
[slam. Al-Syathibi menilai bahwa maqashid merupakan pokok-pokok agama
(ushul al-din), kaidah-kaidah syariah (qawaid syariah), dan nilai-nilai universal
agama (kulliyat al-millah).*

Al-Syatibi mengembangkan teori Maqasid dalam 3 (tiga) cara
substansial, yaitu: Pertama, maqashid yang semula sebagai bagian dari
Kemaslahatan mursal (al-masalih al-mursalah) menjadi bagian dari dasar-
dasar hukum Islam. Maqashid yang sebelumnya termasuk dalam kategori

3 Al-Juwaini, al-Burhan fi ushul al-Figh. Beirut: Dar al-Kutub al-Islami, 1997. Juz Il HIm
80, Jasser Auda, Al-Magqasid; untuk Pemula, (Yogyakarta: SUKAPress UIN Sunan Kalijaga,
2013), 50.

4 Al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariat. Juz II, 6.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



kemaslahatan lepas, yang tidak disebutkan secara lagsung dalam nash, dan
tidak pernah dinilai sebagai dasar hukum Islam yang mandiri. Kedua, dari
“hikmah di balik hukum” menjadi “dasar bagi hukum.” Berdasarkan fondasi
dan keumuman magqashid, al-Syatibi berpendapat bahwa sifat keumuman dari
keniscayaan, kebutuhan dan kelengkapan, tidak bisa dikalahkan oleh hukum
parsial. Ketiga, dari zanniyyah (ketidakpastian) menuju qath’iyyah
(kepastian).> Dengan karya al-Muwafaqat-nya, melengkapi banyak aspek dari
gagasan Magqashid sebelumnya, buku tersebut lalu menjadi buku standart
magqashid al-syari’ah di kalangan ulama hingga abad ke 13 H/ 20 M.6

Pembahasan

Magqosid Al-Syar’iyah di Dunia Modern & Kontemporer

A. Magqasid Al-Syar’iyah Dalam Perspektif Rosyid Ridla

Pemikiran Sayyid Muhammad Rasyid Ridha sangat terpengaruh oleh

Thya Ulum al-Din karya al-Gazali. Kitab Ihya Ulum al-Din membantu
membentuk pandangannya bahwa umat muslim harus secara sadar
menghayati (menginternalisasikan) keimanannya, dan melampaui
ketaatan-ketaatan lahiriyah belaka, serta harus selalu menyadari implikasi
etis dari tindakan-tindakannya. Kitab lhya Ulum al-Din mendorong Sayyid
Muhammad Rasyid Ridha muda untuk berkonsentrasi kepada persiapan
spiritual untuk kehidupan akhirat.”

Kitab tersebut tidak hanya menarik minatnya untuk berulang kali
membacanya, tetapi telah menjadi gurunya yang pertama dalam
membentuk kepribadiannya. Sewaktu dalam pengaruh al-Ghazali itulah,
kata Sayyid Muhammad Rasyid Ridha ia mengikuti tarekat
Nagsyabandiyyah, mengamalkan ajaran-ajarannya, dan melaksanakan
latihanlatihan ‘uzlah yang sangat berat. Beberapa tahun kemudian setelah
tekun menjalani kehidupan sufi dan mengamalkan ajaran-ajaran tarekat,

5 Jasser Auda, Al-Magqasid; untuk Pemula, (Yogyakarta: SUKAPress UIN Sunan Kalijaga,
2013), 55.

6 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, (Bandung: Mizan
Pustaka. 2008), 56.

7A. Athaillah, Rasyid Ridha: Konsep Teologi Rasional dalam Tafsir al-Manar (Jakarta:
Erlangga, 2006), 89.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menyadari banyakanya bid’ah dan
khurafat yang terdapat dalam ajaran-ajaran tasawuf dan tarekat tersebut.
Karena itu, ajaran-ajaran tersebut ditinggalkannya.

Bahkan, sikapnya terhadap ajaran-ajaran tasawuf dan tarekat, tidak
hanya sampai disitu, tetapi ia membimbing masyarakatnya agar
meninggalkan ajaran-ajaran yang telah bercampur baur dengan bidah dan
khurafat tersebut.Yaitu dengan membuka pengajian untuk kaum pria dan
pengajian untuk kaum wanita, menebang pohon- pohon yang dianggap
keramat dan membawa berkah, dan melarang masyarakat mencari berkah
dari kuburan-kuburan para wali atau bertawasul dengan para wali yang
telah wafat. Perubahan sikap Sayyid Muhammad Rasyid Ridha terhadap
ajaran tasawuf dan tarekat muncul setelah ia mempelajari kitab-kitab
hadits dengan tekun.

Di Libanon, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha mencoba menerapkan
ide-ide pembaruan yang diperolehnya. Namun, upayanya ini mendapat
tentangan dan tekanan politik dari Kerajaan Turki Usmani yang tidak
menerima ide-ide pembaruan yang dilontarkannya. Akibat semakin
besarnya tentangan itu, akhirnya pada 1898 M, Sayyid Muhammad Rasyid
Ridha pindah ke Mesir mengikuti gurunya, Muhammad Abduh, yang telah
lama tinggal di sana.?

Konsep Syura Dasar Hukum Rosyid Ridla.

Kata syura berasal dari akar kata syawara. Bentuk dasar ini mempunyai
banyak arti. Di antara sekian banyak arti itu adalah menawarkan diri,
menyambut dan menjadi sasaran. Istilah musyawaral (musyawarah),
merupakan bentuk masdar dari kata kerja syawara, yusyawiru berarti
"menampakkan, menawarkan dan mengambil sesuatu”. Makna yang
terakhir terdapat dalam ungkapan syawartu Fulanan fi al-amri (saya
mengambil pendapat si fulan mengenai urusanku).?

8Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan (Jakarta:
Bulan Bintang, 1975), 622.

9Ahmad Yamin, Konsepsi Muhamad Rasyid Ridha tentag Syura sebagai Azas
Pemerintahan Islam, Kontekstualita Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 1 Vol.21 No. 1, (Juni
2006), 35

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



Sebagian ulama figh menyatakan bahwa syura berarti meminta
pendapat orang lain mengenai suatu urusan, karena orang-orang yang
bermusyawarah dituntut untuk mengeluarkan pendapatnya tentang suatu
masalah yang dihadapi bersama. Syura sering dikaitkan dengan teori politik
modern (Barat), seperti sistem pemerintahan republik, demokrasi,
parlemen, sistem perwakilan, senat, formatur dan berbagai konsep yang
berhubungan dengan sistem pemerintahan10.

Dalam Islam, syura bukanlah masalah yang bersifat opsional, tetapi
syura merupakan suatu kewajiban bagi para pemimpin yang mengemban
tanggung jawab terhadap masa depan umat. Bahkan, Allah telah
memuliakan syura dengan menjadikannya sebagai salah satu surat dalam
al-Qur'an. Kewajiban syura tersebut, di samping merujuk pada nash-nash
al-Qur'an, juga mengacu pada hadits-hadits Nabi dan ijmak para sahabat.

Paling tidak ada dua ayat tentang syura yang berhubungan langsung
dengan konteks politik yakni surah Alimran (3): 159 yang artinya: "Maka
disebabkan rahmat Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka.
Sekiranya kamu bersikap kasar dan berhati keras, tentulah mereka akan
menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah mereka,
mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka
dalam urusan tertentu. Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad,
maka bertagwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah mencintai orang yang
bertawakkal kepadaNya”.

Ridha menyatakan perintah syura di sini bukan hanya dinisbatkan
kepada Nabi, tetapi ditujukan kepada umat Islam untuk menjadikan syura
sebagai kaidah dan prinsip pertama bagi sebuah sistem pemerintahan
Islam. Sejalan dengan Ridhho, Quraish Shihab menyatakan, secara
redaksional ayat ini ditujukan kepada Nabi.

Supaya memusyawarahkan persoalan tertentu (seperti urusan
perang) dengan para sahabat atau anggota masyarakatnya, tetapi ayat ini
juga merupakan petunjuk kepada setiap muslim, khususnya kepada para
pemimpin, agar senantiasa menjunjung tinggi prinsip-prinsip syura dalam

10Tbid.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



mengambil suatu keputusan dan menggiuarkan kebijakan. (Shihab,
1998:470).

Ridha menyatakan bahwa syura adalah jalan (solusi) terbaik dalam
menyelesaikan persoalan umat. Syura merupakan (strategi) dalam
menghadapi kondisi penting dalam masyarakat, misalnya perang,
manajemen pemerintahan dan masalah sosial lainnya. Pemimpin umat
(khalifah) harus menjalankan prinsip syura, untuk mencari solusi setiap
persaoalan yang dihadapi, terutama menyangkut persoalan politik yang
menyangkut kepentingan masyarakat secara luas. Di samping berdasarkan
pada prinsip ayat di atas, terdapat juga beberapa hadits Nabi yang
menetapkan syura adalah salah satu prinsip hukum dalam Islam.11
Pemikiran Sayyid Muhammad Rasyid Ridha sangat terpengaruh oleh /hya
Ulum al-Din karya al-Gazali. Kitab Ihya Ulum al-Din membantu membentuk
pandangannya bahwa umat muslim harus secara sadar menghayati
(menginternalisasikan) keimanannya, dan melampaui ketaatan-ketaatan
lahiriyah belaka, serta harus selalu menyadari implikasi etis dari tindakan-
tindakannya. Kitab Ihya Ulum al-Din mendorong Sayyid Muhammad Rasyid
Ridha muda untuk berkonsentrasi kepada persiapan spiritual untuk
kehidupan akhirat.12

Kitab tersebut tidak hanya menarik minatnya untuk berulang kali
membacanya, tetapi telah menjadi gurunya yang pertama dalam
membentuk kepribadiannya. Sewaktu dalam pengaruh al-Ghazali itulah,
kata Sayyid Muhammad Rasyid Ridha ia mengikuti tarekat
Nagsyabandiyyah, mengamalkan ajaran-ajarannya, dan melaksanakan
latihanlatihan ‘uzlah yang sangat berat. Beberapa tahun kemudian setelah
tekun menjalani kehidupan sufi dan mengamalkan ajaran-ajaran tarekat,
Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menyadari banyakanya bid’ah dan
khurafat yang terdapat dalam ajaran-ajaran tasawuf dan tarekat tersebut.
Karena itu, ajaran-ajaran tersebut ditinggalkannya.

11]bid, 36-37.
12A. Athaillah, Rasyid Ridha: Konsep Teologi Rasional dalam Tafsir al-Manar (Jakarta:
Erlangga, 2006), 89.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



Bahkan, sikapnya terhadap ajaran-ajaran tasawuf dan tarekat, tidak
hanya sampai disitu, tetapi ia membimbing masyarakatnya agar
meninggalkan ajaran-ajaran yang telah bercampur baur dengan bidah dan
khurafat tersebut.Yaitu dengan membuka pengajian untuk kaum pria dan
pengajian untuk kaum wanita, menebang pohon- pohon yang dianggap
keramat dan membawa berkah, dan melarang masyarakat mencari berkah
dari kuburan-kuburan para wali atau bertawasul dengan para wali yang
telah wafat. Perubahan sikap Sayyid Muhammad Rasyid Ridha terhadap
ajaran tasawuf dan tarekat muncul setelah ia mempelajari kitab-kitab
hadits dengan tekun.

Di Libanon, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha mencoba menerapkan
ide-ide pembaruan yang diperolehnya. Namun, upayanya ini mendapat
tentangan dan tekanan politik dari Kerajaan Turki Usmani yang tidak
menerima ide-ide pembaruan yang dilontarkannya. Akibat semakin
besarnya tentangan itu, akhirnya pada 1898 M, Sayyid Muhammad Rasyid
Ridha pindah ke Mesir mengikuti gurunya, Muhammad Abduh, yang telah
lama tinggal di sana.13

Konsep Syura Dasar Hukum Rosyid Ridla.

Kata syura berasal dari akar kata syawara. Bentuk dasar ini mempunyai
banyak arti. Di antara sekian banyak arti itu adalah menawarkan diri,
menyambut dan menjadi sasaran. Istilah musyawaral (musyawarah),
merupakan bentuk masdar dari kata kerja syawara, yusyawiru berarti
"menampakkan, menawarkan dan mengambil sesuatu”. Makna yang
terakhir terdapat dalam ungkapan syawartu Fulanan fi al-amri (saya
mengambil pendapat si fulan mengenai urusanku).14

Sebagian ulama figh menyatakan bahwa syura berarti meminta
pendapat orang lain mengenai suatu urusan, karena orang-orang yang
bermusyawarah dituntut untuk mengeluarkan pendapatnya tentang suatu

BBHarun Nasution, Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan
(Jakarta: Bulan Bintang, 1975), 622.

4Ahmad Yamin, Konsepsi Muhamad Rasyid Ridha tentag Syura sebagai Azas
Pemerintahan Islam, Kontekstualita Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 1 Vol.21 No. 1, (Juni
2006), 35

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



masalah yang dihadapi bersama. Syura sering dikaitkan dengan teori politik
modern (Barat), seperti sistem pemerintahan republik, demokrasi,
parlemen, sistem perwakilan, senat, formatur dan berbagai konsep yang
berhubungan dengan sistem pemerintahan?s.

Dalam Islam, syura bukanlah masalah yang bersifat opsional, tetapi
syura merupakan suatu kewajiban bagi para pemimpin yang mengemban
tanggung jawab terhadap masa depan umat. Bahkan, Allah telah
memuliakan syura dengan menjadikannya sebagai salah satu surat dalam
al-Qur'an. Kewajiban syura tersebut, di samping merujuk pada nash-nash
al-Qur'an, juga mengacu pada hadits-hadits Nabi dan ijmak para sahabat.

Paling tidak ada dua ayat tentang syura yang berhubungan langsung
dengan konteks politik yakni surah Alimran (3): 159 yang artinya: "Maka
disebabkan rahmat Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka.
Sekiranya kamu bersikap kasar dan berhati keras, tentulah mereka akan
menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah mereka,
mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka
dalam urusan tertentu. Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad,
maka bertagwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah mencintai orang yang
bertawakkal kepadaNya”.

Ridha menyatakan perintah syura di sini bukan hanya dinisbatkan
kepada Nabi, tetapi ditujukan kepada umat Islam untuk menjadikan syura
sebagai kaidah dan prinsip pertama bagi sebuah sistem pemerintahan
Islam. Sejalan dengan Ridhho, Quraish Shihab menyatakan, secara
redaksional ayat ini ditujukan kepada Nabi.

Supaya memusyawarahkan persoalan tertentu (seperti urusan
perang) dengan para sahabat atau anggota masyarakatnya, tetapi ayat ini
juga merupakan petunjuk kepada setiap muslim, khususnya kepada para
pemimpin, agar senantiasa menjunjung tinggi prinsip-prinsip syura dalam
mengambil suatu keputusan dan menggiuarkan kebijakan. (Shihab,
1998:470).

Ridha menyatakan bahwa syura adalah jalan (solusi) terbaik dalam
menyelesaikan persoalan umat. Syura merupakan (strategi) dalam

15]bid.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



10

menghadapi kondisi penting dalam masyarakat, misalnya perang,
manajemen pemerintahan dan masalah sosial lainnya. Pemimpin umat
(khalifah) harus menjalankan prinsip syura, untuk mencari solusi setiap
persaoalan yang dihadapi, terutama menyangkut persoalan politik yang
menyangkut kepentingan masyarakat secara luas. Di samping berdasarkan
pada prinsip ayat di atas, terdapat juga beberapa hadits Nabi yang
menetapkan syura adalah salah satu prinsip hukum dalam Islam.16

B. Magqosid Al-Syar’iyah Dalam Perspektif Ibnu ‘Asyur
Magasid al-Syari’ah dalam Perspektif Ibnu ‘Asyur Dalam pandangan

Ibnu ‘Asyur, setiap syariat yang diturunkan dan dititahkan Allah kepada

manusia pastilah tidak hampa dari tujuan dan hikmah mulia. Ia

mendasarkan pandangannya ini kepada sumber legalistik, firman Allah di

antaranya surah al-Dukhan [44]: 38-39 “Dan kami tidak menciptakan langit

dan bumi dan apa yang ada antara keduanya dengan bermain-main. Kami
tidak menciptakan keduanya melainkan dengan haq, tetapi kebanyakan
mereka tidak mengetahui.”

Gagasan tentang magqasid al-syari’ah, sebagai sebuah nilai, prinsip,
dan paradigma telah dikenal sejak permulaan Islam. Namun, secara
konseptual, pemikiran tentang magqasid al-syari'ah baru terkonstruksi
secara sistematis oleh al-Syathibi melalui bukunya al-Muwafagqat fi Usul al-
Syari’ah, yang berarti Harmonisasi Asas-Asas Syariat.17 Atas jasanya itulah
al-Syathibi digelari sebagai Bapak Perumus maqosid al-syari’ah Pertama.

Melalui karyanya Magqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah, Muhammad
Thahir ibn ‘Asyur mengembangkan teori al-maqasid dengan melakukan tiga
transformasi penting, yaitu:

1. Transformasi al-maqasid dari sekadar maslahat al-mursalah (maslahat-
maslahat lepas) ke usul al-din wa qawa’id al-syari’ah wa kulliyat al-
millah (asas-asas agama, kaidah-kaidah syariat, dan pokok-pokok
kepercayaan dalam agama Islam).

16]bid, 36-37.
17Siti Muhtamiroh, “Muhammad Thahir bin ‘Asyur dan Pemikirannya tentang
Magashid al-Syari’ah”, Jurnal at-Tagaddum, Vol. 5, No. 2, (Novembr 2013), 15.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



11

2. Transformasi al-maqasid dari “hikmah di balik aturan” kepada “dasar
aturan”. Berdasarkan pemahaman ini al-Syathibi menarik kesimpulan
bahwa aturan mana pun yang dibuat atas nama syariat tidak dapat
melangkahi al-maqgasid. Lebih lanjut ia mengatakan, berdasarkan
transformasi kedua ini, pengetahuan akan almaqasid adalah syarat
utama bagi keahlian ijtihad pada segala tingkatan.

3. Transformasi al-maqasid dari “ketidaktentuan” menuju “keyakinan” dari
zanniy menuju qat’iy. Yakni keyakinan akan hasil proses induksi yang
dilakukannya terhadap ayat-ayat Alquran untuk menarik kesimpulan
tentang al-maqasid.

C. Maqosid Al-Syar’iyah Dalam Perspektif Jasser Auda

Beberapa kritik serta sebagian solusi yang disampaikan Jaser Auda
sebagai salah satu cendekiawan yang menjadi salah satu representasi
gagasan kontemporerisasi maqashid al-syari’ah melalui karyanya Maqasid
Shariah as Philosophy of Islamic Law; A Systems Approach, sebuah karya
monomental Jaser Auda yang menjadi media publikasi gagasannya tentang
pendekatan sistem dalam menggali hukum Islam.

Sajian kritik dipopulerkan oleh Jasser Auda sebagai berikut:

a. Parsialitas Jangkauan Magqgashid

Upaya para penggagas magqashid tradisional tidak memasukkan
maksud khusus dari suatu nash/hukum yang meliputi topik fikih
tertentu. Menurut kalangan cendekiawan kontemporer, jangkauan
magqashid idealnya direnovasi menuju perbaikan yang lebih sistematis
dalam bidang klasifikasi jangkauannya.

Klasifikasi kontemporer membagi maqashid menjadi 3 (tiga)
tingkatan, yaitu: 1) Maqgashid Umum (al-maqashid al-‘ammah), adalah
magqashid yang dapat ditelaah di seluruh bagian hukum Islam seperti
rumusan magqashid tradisional, ditambah usulan maqashid baru seperti
keadilan dan kemudahan. 2) Maqashid Khusus (al-maqashid al-
khassah), adalah magqgashid yang dapat diobservasi di seluruh isi bab
hukum Islam tertentu, seperti kesejahteraan anak dalam hukum
keluarga; perlindungan dari kejahatan dalam hukum kriminal; dan
perlindungan dari monopoli dalam hukum ekonomi. 3) Maqashid
Parsial (al-maqashid al-juz’iyyah), yaitu maksud-maksud di balik suatu

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



12

nash atau hukum tertentu, seperti maksud mengungkapkan kebenaran
dalam mensyaratkan jumlah saksi tertentu dalam kasus hukum
tertentu misalnya.18

b. Individualisme Subjek hukum Magqashid

Maqashid tradisional lebih berkaitan dengan individu
dibandingkan dengan keluarga, masyarakat atau umat manusia. Dalam
rangka memperbaiki kekurangan teori maqashid terkait jangkauan
orang bersifat individual, maka ide magqashid cendekiawan muslim
modern dan kontemporer diperluas hingga mencakup jangkauan
manusia yang lebih luas yaitu masyarakat, bangsa, bahkan umat
manusia. Seperti Ibnu ‘Atsur yang memprioritaskan maqashid yang
berkaitan dengan kepentingan bangsa atau umat manusia di atas
magqashid seputar kepentingan individual. Rasyid Ridho memasukkan
isu reformasi dan hak-hak wanita dalam teori magashid-nya, serta
Yusuf al-Qardhawi yang banyak mengkaji martabat dan hak asasi
manusia dalam teori maqashid-nya.

Meurut Jasser Auda, pemekaran jangkauan maqashid
membuatnya dapat merespon isu-isu global, serta membuatnya
berkembang dari sekedar hikmah di balik keputusan sebuah hukum
menuju rencana praktis untuk reformasi dan pembaharuan hukum
[slam.1?

c. Reformasi Induksi dan Keumuman Maqashid

Magqgashid tradisonal dideduksi dari kajian literatur figh
ketimbang dari sumber-sumber syariat (al-Qur'an dan al-Sunnah).
Selain itu, klasifikasi maqashid tradisional tidak memasukkan nilai-nilai
yang paling umum seperti keadilan dan kebebasan. Berangkat dari
hasil koreksi tersebut, cendekiawan kontemporer memperkenalkan
teori maqgashid baru yang langsung digalinya dari nash. Menurut Jaser
Auda, pendekatan ini akan memungkinkan maqgashid melampaui
historisitas keputusan fikih dan merepresentasikan nilai serta prinsip
umum dari nash. Dengan demikian, hukum-hukum yang detail (ahkam
tafshiliyyat) dapat digali dari prinsip-prinsip yang menyeluruh
(kulliyat).

Selain itu, gagasan kontemporerisasi magqashid adalah konsep
rumusan baru yang diviralkan oleh cendekiawan maqashid modern dan

18 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, (Bandung:
Mizan Pustaka. 2008), 36.
19 Ibid, 36.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



13

kontemporer berkenaan dengan sudut pandang pemaknaan terhadap
dlaruriyyat al-khams yang menjadi standar pemahaman sejak abad ke 5 H.
Dalam perkembangan maqashid abad ke 20 M, terminologi yang
digunakan dalam memposisikan dlaruriyyat al-khams dari yang semula
menggunakan istilah perlindungan atau penjagaan (hifdz/muhafadzah)
menuju pada pengembangan hak asasi manusia. Hifdz al-din yang dalam
magqashid tradisional dimaknai sebagai konsep perlindungan terhadap
agama, dalam kaca mata kontemporer diinterpretasikan ulang menjadi
konsep kebebasan kepercayaan (freedom of faiths) menurut istilah Ibnu
‘Asyur atau kebebasan berkeyakinan dalam ungkapan kontemporer lain.20

Hifdz al-nafs dan hifdz al-i’rdl yang semula bermakna perlindungan
jiwa raga dan perlindungan kehormatan, dalam perkembangan
kontemporer diganti dengan perlindungan hak asasi manusia dan
perlindungan harkat dan martabat manusia. Hifdz al-nasl yang semula
bermakna perlindungan, dalam perkembangannya berubah menjadi teori
berorientasi keluarga. Ibnu ‘Asyur menjadikannya tema perduli keluarga
sebagai maqashid hukum Islam. Begitu juga Hifdz al-mal yang semula
bermakna perlindungan harta, berkembang menjadi istilah-istilah sosio
ekonomi yang lebih familiar dan melienial seperti pengembangan
ekonomi, bantuan sosial, distrubusi uang tunai, masyarakat sejahtera dan
pengurangan perbedaan antar kelas ekonomi.21

Konsep hifdz al-‘aql yang dalam khazanah tradisional klasik
dimaknai perlindungan akal fikiran, dalam perkembangannya diganti
dengan konsep pengembangan pemikiran ilmiah, melawan mentalitas
taklid dan mencegah migrasinya tenaga ahli ke luar negeri yang senafas
dengan konsep hifdz al-‘aql. Lahirnya gagasan-gagasan baru tersebut
dimaksudkan untuk menerjemahkan ulang positioning sumber-sumber
ushul al-syariah agar tidak kehilangan aspek relevansinya dengan
kemajuan dan tantangan global.?2

20 Tahir ibn ‘Ashur, Maqdshid al-Syari‘ah al-Isldmiyah, (Kairo: Dar al-Salam, 2009),
292.

21 Quttub Sana, Qira’at Ma’rifiyyat fi al-Afkar al-Ushuli, (Kuala Lumpur: Dar al-Tajdid,
2003),157.

22 Jasser Audah, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, (Bandung:
Mizan Pustaka, 2008), 57.

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



14

Penutup

Magqasid Syariah Modern dan Kontemporer lebih dimanis dan selaras
dengan isu-isu masa kini dibandingkan dengan konsepsi Magqasid Klasik.
Beberapa pergeseran penafsiran konsepsi Maqasid Klasik bahwa hifz al-nasl
yang berarti pelestarian keturunan, berkembang menjadi kepedulian pada
keluarga, bahkan sampai mengusulkan adanya sistem social Islam madani. hifz
al-‘aql yang berarti pelestarian akal, berkembang menjadi pengembangan
pemikiran ilmiah, perjalanan menuntut ilmu, menekan mentalitas ikut-ikutan,
bahkan menghindari imigrasi ahli keluar negeri.

Dalam teori Maqasid Kontemporer juga mengalami reformulasi. Konsep
hifz al-ird yang berarti plestarian kehormatan, berkembang menjadi
pelestarian harga diri manusia dan menjaga hak-hak asasi manusia. Di sisi
lain, hifz al-din yang berarti pelestarian agama, berkembang menjadi
kebebasan kepercayan dalam ekspresi-ekspresi kontemporer. Hifz al-mal
yang berarti pelestarian harta, berkembang menjadi pengembangan ekonomi
dan menekan jurang antar-kelas. Selain hal tersebut Maqgasid Kontemporer
juga menganjurkan pembangunan Sumber Daya Manusia (SDM) sebagai
ekspresi kontemporer dari Kemaslahatan yang dapat diukur secara empiris
melalui target-target perkembangan SDM menurut Perserikatan Bangsa-
Bangsa (PBB).

Daftar Pustaka

A. Athaillah, Rasyid Ridha: Konsep Teologi Rasional dalam Tafsir al-Manar
(Jakarta: Erlangga, 2006)

Al-Juwaini, al-Burhan fi ushul al-Figh. Beirut: Dar al-Kutub al-Islami, 1997

Auda, Jasser, Al-Magqasid; untuk Pemula, (Yogyakarta: SUKAPress UIN Sunan
Kalijaga, 2013)

Audah, Jasser, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah,
(Bandung: Mizan Pustaka, 2008)

Ferdiansyah, Hengki. Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda (Tangerang Selatan:
Yayasan Pengkajian Hadist el-Bukhori, cet kedua, 2018)

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



15

Gumanti, Retna. Pendekatan Sistem dalam Hukum Islam, Jurnal Al-Himayah,
Vol. 2, No. 1, (2018)

Ibn ‘Ashur, Tahir, Maqdshid al-Syari‘ah al-Isldamiyah, (Kairo: Dar al-Salam,
2009)

Jamil, Fathurrahman, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu,
1999)

Muhtamiroh, Siti. “Muhammad Thahir bin ‘Asyur dan Pemikirannya tentang
Magqashid al-Syari’ah”, Jurnal at-Tagaddum, Vol. 5, No. 2, (Novembr 2013)

Nasution, Harun. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan
(Jakarta: Bulan Bintang, 1975)

Sana, Quttub, Qira’at Ma’rifiyyat fi al-Afkar al-Ushuli, (Kuala Lumpur: Dar al-
Tajdid, 2003)

Yamin, Ahmad. Konsepsi Muhamad Rasyid Ridha tentag Syura sebagai Azas
Pemerintahan Islam, Kontekstualita Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan |
Vol.21 No. 1, (Juni 2006)

JAS MERAH

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah M. Burhanuddin Ubaidillah, Alfin Nuril Laili

Vol: 1, No: 1, Desember 2021 Teori Magqosid Syar’iyah Perspektif ...



