
 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

15 

AL-MUHITH 
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS 

E-ISSN : 2963-4024 (media online) 

P-ISSN : 2963-4016 (media cetak) 
DOI : 10.35931/am.v2i1.3199 

 

ILMU QIRAAT DAN DAMPAKNYA PADA KEMUNCULAN DAN PERKEMBANGAN 

ILMU NAHWU 

 

Akhmad Rusydi 

Sekolah Tinggi Ilmu Qur’an (STIQ) Amuntai 
jihadhanif212@gmail.com  

 

Abstrak 
Ilmu nahwu menjadi elemen krusial dalam pemahaman teks berbahasa Arab, terutama dalam konteks 

keagamaan seperti Al-Quran Al-Karim dan hadis An-Nabawi. Keterampilan dalam ilmu ini merupakan 

fondasi utama bagi ahli tafsir dan ahli hadis untuk menafsirkan makna yang terkandung dalam ayat atau 

hadis. Ilmu Qiraat, dengan keterkaitannya yang erat terhadap ilmu nahwu, bahkan memengaruhi lahirnya 

ilmu tanda baca Al-Quran pertama kali oleh Abu Aswad Ad-Duali. Tulisan ini menyelidiki hubungan 

antara ilmu qiraat dan perkembangan ilmu nahwu melalui metode penelitian kepustakaan. Analisis 

mendalam terhadap kitab-kitab klasik tentang ilmu qiraat memberikan gambaran bagaimana praktik dan 

pengkajian qiraat memengaruhi pemahaman tata bahasa Arab pada masa lalu. Selain itu, penelitian ini 

menelusuri evolusi ilmu nahwu dalam konteks historis yang berkaitan dengan pengajaran dan praktik ilmu 

qiraat. Perbandingan pandangan ulama dari berbagai era mengenai kedua bidang ini mengungkapkan 

dampak signifikan ilmu qiraat dalam pengembangan ilmu nahwu. Sejarah panjang kemunculan ilmu nahwu 

terdalam dipengaruhi oleh ilmu Qiraat dan Al-Quran itu sendiri. Dengan demikian, tulisan ini menyoroti 

pentingnya hubungan antara ilmu qiraat dan kemunculan serta perkembangan ilmu nahwu sebagai bagian 

integral dalam sejarah Al-Quran dan ilmu-ilmu yang berhubungan dengannya. 

Kata Kunci : Ilmu Nahwu, Ilmu Qiraat, Hubungan 

 

Abstract 
Nahwu knowledge is a crucial element in understanding Arabic texts, especially in religious contexts such 

as Al-Quran Al-Karim and the An-Nabawi hadith. Skills in this science are the main foundation for 

commentators and hadith experts to interpret the meaning contained in a verse or hadith. The science of 

Qiraat, with its close connection to the science of nahwu, even influenced the birth of the first science of Al-

Quran punctuation by Abu Aswad Ad-Duali.This paper investigates the relationship between qiraat science 

and the development of nahwu science through library research methods. An in-depth analysis of classical 

books on the science of qiraat provides an overview of how the practice and study of qiraat influenced the 

understanding of Arabic grammar in the past. In addition, this research traces the evolution of nahwu 

science in a historical context related to the teaching and practice of qiraat science. A comparison of the 

views of scholars from various eras regarding these two fields reveals the significant impact of qiraat 

science in the development of nahwu science.The long history of the emergence of the deepest knowledge of 

nahwu was influenced by the knowledge of Qiraat and the Koran itself. Thus, this paper highlights the 

importance of the relationship between the science of qiraat and the emergence and development of the 

science of nahwu as an integral part of the history of the Koran and the sciences related to it. 

Keywords: Nahwu Science, Qiraat Science, Relationships 

 

PENDAHULUAN 

Ilmu nahwu ilmu yang sangat penting dalam memahami teks-teks berbahasa arab, 

terkhusus teks-teks keagamaan, seperti Al-Quran Al-Karim, dan hadis An-Nabawi. Tanpa 

menguasai ilmu tersebut, tentu akan sangat sulit bagi seorang ahli tafsir untuk menentukan makna 

yang terkandung dalam suatu ayat, begitu pula bagi seorang ahli hadis, bagaimana dia memahami 

mailto:Jihadhanif212@gmail.com


Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

16 

sebuah hadis apabila dia tidak faham apa maksud dari sebuah kalimat, dan apa arti dari sebuah 

harakat (baris). 

Ilmu Qiraat memiliki kaitan yang sangat erat dengan ilmu nahwu, Begitu pentingnya ilmu 

tersebut, bahkan kita dapatkan lahirnya ilmu nahwu sendiri berbarengan dengan lahirnya 

pemberian tanda baca Al-Quran untuk pertama kalinya di tangan Abu Aswad Ad-Duali. 

Tulisan sederhana ini akan berusaha untuk mencari hubungan ilmu Qiraat dengan 

perkembangan ilmu nahwu  

Sudah menjadi fitrah manusia, terdapat mungkin tidak satu, dua atau mungkin begitu 

banyak kesalahan dalam makalah yang ada di tangan para pembaca sekalian, oleh karena itu kami 

sangat berterima kasih kepada rekan sekalian atas saran dan kritik yang membangun. Akhirnya, 

dengan membaca bismillah kami persembahkan kepada pembaca sekalian makalah ini. 

 

METODE PENELITIAN 

Dalam menyelidiki hubungan antara ilmu qiraat dan perkembangan ilmu nahwu, metode 

penelitian kepustakaan menjadi fondasi yang kuat. Pendekatan ini memungkinkan para peneliti 

untuk menelusuri sumber-sumber teks klasik dan literatur terkait yang membahas korelasi antara 

kedua bidang ini. Pertama, melalui analisis mendalam terhadap kitab-kitab klasik yang mengulas 

ilmu qiraat, seperti karya-karya Imam Asy-Syafi'i, Imam Malik, Imam Abu Hanifah, dan lainnya, 

peneliti dapat mengidentifikasi bagaimana pengamalan dan pengkajian qiraat mempengaruhi 

pemahaman tata bahasa Arab pada masa itu. Dengan mengumpulkan dan menganalisis berbagai 

pandangan serta pendapat ulama tentang hubungan ini, akan terbuka wawasan tentang bagaimana 

ilmu qiraat memberikan sumbangan terhadap perkembangan ilmu nahwu. 

Kedua, metode penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti untuk menelusuri evolusi 

ilmu nahwu dalam konteks historis yang berkaitan dengan pengajaran dan praktik ilmu qiraat. 

Dengan meneliti literatur klasik dan kontemporer yang membahas ilmu nahwu dari masa ke masa, 

peneliti dapat mengidentifikasi titik-titik perubahan dan pengaruh yang diakibatkan oleh 

pemahaman dan praktik ilmu qiraat. Perbandingan antara pandangan-pandangan ulama dari 

berbagai era terhadap kedua bidang ini dapat memberikan gambaran yang lebih komprehensif 

tentang bagaimana ilmu qiraat memengaruhi cara pandang dan pemahaman dalam pengembangan 

ilmu nahwu. Dengan demikian, metode penelitian kepustakaan menjadi jendela utama untuk 

memahami dampak ilmu qiraat pada kemunculan dan perkembangan ilmu nahwu. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pembahasan tentang perkembangan ilmu nahwu serta hubungannya dengan ilmu Qiraat  

sangat luas, untuk itu kami selaku pemakalah pada kesempatan kali ini hanya akan berbicara 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

17 

tentang tiga pembahasan, yaitu hubungan ilmu Qiraat atas kelahiran ilmu nahwu, kemudian  

perkembangan ilmu nahwu. Berikut pembahasan yang akan kami sampaikan. 

 

A. Ilmu Qiraat bidani lahirnya ilmu nahwu  

Perkembangan Ilmu Nahwu tidak bisa dilepaskan dari sejarah Al-Quran serta qiraatnya. 

Al-Quran dulunya tidak berhakat dan tidak bertitik, akhirnya pada abad-abad berikutnya 

disempurnakan dengan harakat dan titiknya.1 Penyempurnaan itu tidak lain untuk mempermudah 

umat untuk menelaah dan membacanya. Proses pemberian harakat dan titik  pada Al-Quran tidak 

dapat dipungkiri merupakan terminal awal perkembangnya Ilmu Nahwu. Di samping itu, Ilmu 

Qiraat juga sangat berperan membidani ilmu tersebut. Sebab para ulama membagi ilmu qiraat 

menjadi dua periode. Episode tersebut merupakan peletakan pondasi pertama berkembangnya 

ilmu nahwu. 

 Pertama, masa periwayatan Syafawiyah (periwayatan melalui lisan) yaitu periode ini 

ditandai dengan talaqqi atau pertemuan langsung seorang murid dengan gurunya untuk membaca 

serta menyetorkan hafalannya secara lisan. Gaya periwayatan seperti ini sudah dimulai budayakan 

sejak Nabi Muhammad Saw hingga penyempurnaan mushaf Utsmani dengan pemberian tanda 

baca (baris) oleh Abu Aswad Ad-Dualiy (w. 69/688) pada tahun 60 Hijriah. Sampai sekarang 

pentransformasian ilmu dengan cara-cara demikian masih dapat dijumpai di sejumlah negara-

negara Islam. 

 Pemberian harakat Al-Quran hingga sempurna memakan waktu yang cukup lama 

mencapai sekitar satu abad. Sejak itulah sebenarnya Ilmu Nahwu dan Ilmu Balaghah mulai masuk 

kepada tahap proses hingga keluar menjadi sebuah disiplin ilmu yang mesti ditaati kita 

bersentuhan qiraat dan lafadz-lafazh berbahasa Arab. Sebab bagaimana pun kelahiran dan peran 

kedua cabang ilmu tersebut tidak bisa dilepaskan dari perkembangan qiraat. Sebab pada intinya 

kedua itu memang mencermati bagaimana membaca, melantunkan kalimat atau Al-Quran 

sehingga umat Islam bersatu padu dalam satu qaidah. Para ulama para qurun pertama yang 

membidani lahirnya kedua ilmu tersebut patut mendapatkan apresiasi, mengingat urgensitas kedua 

ilmu tersebut bagi umat Islam. 

 Kedua, periode pembukuan Ilmu Qiraat sebenarnya telah dimulai sejak Abu Aswad ad-

Dualiy melakukan penyempunaan mushaf yang ditandai dengan pemberian tanda baca. Periode 

ini memakan waktu cukup lama, terhitung sejak 60 Hijriyah hingga tahun 255 hijriah. Pada masa 

itulah ilmu ini mengalami pematangan sehingga menjadi salah disiplin ilmu yang harus dirujuk 

 

1 Hasanuddin. Af, Anatomi Al-Quran: Perbedaan Qiraat dan Pengaruhnya Terhadap Istinbath 

Hukum Dalam Al-Quran, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1995), Cet. Ke-1, h. 5.  



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

18 

oleh setiap orang. Abu Ubad Ibnu Sallam (157-224/744-838) dianggap sebagai orang yang 

pertama kali melakukan kodifikasi terhadap Ilmu Qiraat yang terlihat dalam karyanya Al-Qira`at.2  

 Yahya ibnu Ya`mar (w. 90/708) yang merupakan salah seorang murid Abu Aswad ad-

Dualiy juga dianggap banyak ulama sebagai penkodifikasi Ilmu Qiraat pertama. Karya beliau 

lebih banyak fokus pada pemberian harakat. Pada masa itulah ilmu Nahwu terus mengalami 

perkembangan yang cukup signifikan. Abdullah ibn Amir (w. 118/736), Abu Amr (w. 156/772), 

Hamzah al-Zayyat juga dianggap berperan dalam perkembangan ilmu Nahwu.3 

Kendati demikian, bertambah banyaknya umat Islam di berbagai suku, kabilah, bahasa 

dan negara turut mendorong lahirnya Ilmu Nahwu. Sebab ilmu itu lebih banyak berperan pada 

kaidah bahasa dan menyatukan umat Islam dalam membaca Al-Quran dan lafazh Arab. Kehadiran 

qaidah-qaidah yang tertuang dalam Ilmu Nahwu sangat tepat di tengah maju pesatnya 

perkembangan Islam ke berbagai daerah dan wilayah di zaman kekhalifahan. Masuk Islamnya 

sejumlah orang secara berbondong-bondong jika tidak difilter dengan ilmu tersebut maka akan 

terjadi banyak kekeliruan dan ketimpang-tindihan dalam melafazhkan Al-Quran yang ketika itu 

belum diberi harakat. Kekhawatiran  akan terkontaminasinya Al-Quran dan bahasa Arab dengan 

bahasa asing maka dengan petunjuk Allah, ilmu Nahwu, dan ilmu kebahasaannya pun lahir di 

tengah-tengah bangsa Arab yang sudah mulai rusak kefitrahan berbahasa Arabnya. Terlebih lagi, 

kalangan sahabat dan tabiin tidak semuanya penuh mempelajari qiraat Al-Quran, maka kondisi 

inilah sangat signifikan mendorong lahirnya ilmu tersebut.4 

 

B. Perkembangan ilmu nahwu 

1. Pengertian ilmu nahwu dan peletak pertamanya 

Ilmu nahwu apabila kita lihat dari aspek bahasa di ambil dari kata naha – yanhu - nahwan 

 dan bisa di  ,5(  مال) dan mala ( أبعد ) Ab`ada ,( قصد ) yang bermakna Qashada ,( نحا  –  ينحو  -  نحوا  )

artikan menuju dan condong ke suatu arah. Dikatakan ( عنه كذا   atau menjauhkan sesuatu (  نحا 

darinya. Sedangkan secara istilah ilmu nahwu adalah ilmu yang dengannya bisa kita ketahui 

bentuk dan baris akhir suatu kata dan kalam, serta bentuk I`rab dan bina`nya.6  

 

2 Nabil ibn Muhammad Ibrahim, `Ilmu Al-Qur’ân Nasy’atuhu wa Athwâruhu fî al-`Ulûmi asy-

Syar`iyyah` (Riyadh: Maktabah Taubah, 1421 H), Cet. Ke-1, h. 99., lihat juga Subhî ash-Shahih. Mabâhist 

fî al-`Ulûmi al-Qur’ân, (Bairut: Darul Ilmi), Cet. ke-17, h. 103. 
3  Nabil ibn Muhammad Ibrahim, `Ilmu Al-Qur’ân Nasy’atuhu wa Athwâruhu fî al-`Ulûmi asy-

Syar`iyyah`,  (Riyadh: Maktabah Taubah, 1421 H), Cet. Ke-1, h. 99-103 
4 Muhamad Arif Ustman Musa al-Hardi, al-Qirâ’ât al-Mutawâtirah al-latî ‘Ankarahâ Ibnu Jarîr 

ath-Thabariy fî Tafsîrahi wa Raddu `Alaihi min awwali Al-Qur’ân ilâ Akhiri sûrah at-Taubah, (Riyadh: 

Ma`had Al-Quran dan Ilmunya, 1986), Cet. Ke-1, h. 7-8.  Lebih lengkap lihat juga: Muhammad Habsy, 

Asy-Syâmil fî al-Qirâ’ât al-Mutawâtirah, (Bairut: Darul Kalami Thaib, 2001), Cet. Ke-1, h. 21-30. 
5 Majma`ul Lughah Al-`Arabiah, Al-Mu`jam Al-Wasith, juz 2, (Turki : Al-Maktabah Al-Islamiah, 

T.tl), hal 908 
6 Majma`ul Lughah Al-`Arabiah, Al-Mu`jam Al-Wasith, juz 2, (Turki : Al-Maktabah Al-Islamiah, 

T.tl), hal 908 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

19 

Adapun ilmu nahwu apabila kita lihat dari sejarah penyebutannya dengan kata “ nahwu” ( 

-maka para ahli sejarah berbeda pendapat tentang asal mulanya. Dr.Muhammad Khair Al ,( نحو

Hilwani menyebutkan bahwa penyebutan istilah nahwu sudah muncul pada masa Abu Aswad Ad-

Duali, yaitu pada masa lahirnya ilmu nahwu itu sendiri.7 adapun sebab penamaan ilmu ini dengan 

nama ilmu Nahwu, diceritakan bahwasanya ketika Abu Aswad Ad-Duali meletakan pandangan-

pandangan beliau tentang ilmu “Arabiah” beliau mengucapkan : (  انحوا هذا النحو ), sehingga ilmu 

disebut sebagai “nahwu”. Selain itu adapula yang berpendapat bahwasanya para ulama terdahulu 

sering menggunakan kata “nahwu” untuk menjelaskan sebuah kaedah dengan menyebutkan misal 

yang fashih, maka bergeserlah penggunaan makna bahasa yang ada menjadi makna istilah, dan 

alasan yang kedua ini didukung dengan pemaknaan kata nahwu ( نحو  ) sebagai misal ( مثل ),  

seperti perkataan Yunus bin Habib : “ ( ويزيدون في أوساط فعل : افتعل، وانفعل، واستفعل، ونحو ذلك )”, dan 

banyak contoh seperti ini di kitab-kitab pada masa itu, dan seperti sudah disebutkan sebelumnya 

penggunaan makna bahasa akhirnya bergeser menjadi sebuah cabang ilmu dalam bahasa arab.8   

Adapun peletak pertama ilmu nahwu, maka hampir tidak ada perbedaan pendapat antara 

para ahli bahasa arab (sepengetahuan penulis) adalah Dzhalim bin `Amru yang lebih dikenal 

dengan sebutan Abul Aswad Ad-Duali9, namun terjadi perbedaan pendapat dikalangan ulama 

tentang atas perintah siapa Abu Aswad Ad-Duali meletakan pondasi dasar ilmu nahwu tersebut? 

Ada riwayat yang menyebutkan atas peritah Umar bin Khattab lah  Abu Aswad Ad-Duali 

meletakan dasar-dasar ilmu nahwu, adapula riwayat yang menyebutkan bahwa semua itu atas 

perintah Ali bin Abi Thalib, dan pendapat ketiga menyatakan perintah itu berasal dari Amir 

Bashrah Ziyad bin Abihi.10 

 

2. Sebab munculnya  ilmu nahwu 

Pada mulanya bangsa arab sama sekali tidak mengenal ilmu nahwu, dan tidak 

membutuhkan ilmu tersebut, sebab mereka mengucapkan bahasa arab yang fush-ha dengan naluri 

alamiah serta tabiat yang masih murni. Diceritakan pada suatu hari seorang kakek tua sedang 

membacakan hafalan surah Al-Masad di depan seorang anak kecil seraya membaca : (  يدا  ( تبت 

dengan berwaqaf pada kalimat ( يدا )spontan anak kecil tersebut membaca : ( تبت يدان ), maka sang 

 

7 Khair, Muhammad Al-Hilwani, Almufashal fi tarikh nahw el-Arab, juz 1, (Bairut : Muassasah 

Risalah, 1399 H), cet pertama, hal 13 
8 Khair, Muhammad Al-Hilwani, Almufashal fi tarikh nahw el-Arab, juz 1,  hal 15-16 
9 Lihat Khair, Muhammad Al-Hilwani, Almufashal fi tarikh nahw el-Arab, juz 1,  hal 40, lihat juga 

Ali Muhammad Fakhir, Tarikh An-Nahw Al-`Arabi,  Hal9, Syauqi Dhaif, Madaris Nahwiyah, hal 13, 

disebutkan dalam kitab ini,  ada pendapat yang menyebutkan bahwa peletak pertama ilmu nahwu adalah 

nashr bin `Ashim, adapula yang menyebutkan `Abdurrahman bin Hurmuz lah peletak pertama ilmu nahwu, 

dan disebutkan dalam kitab al-Mufashal fi tarikh nahw `Arabi, bahwa ada di antara kaum oreantalis yang 

mengingkari penisbahan peletak pertama ilmu nahwu kepada Abu Aswad Ad-Duali, dengan beberapa 

alasan, namun sudah dibantah oleh syekh Muhammad Khair dalam kitab tersebut pada halaman 85. 
10 Ali Muhammad Fakhir, Tarikh An-Nahw Al-`Arabi, 9 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

20 

kakek mengulang bacaan beliau dengan bacaan yang sama, dan si anak kecil tersebut juga 

mengulang dengan bacaan yang dia baca pertama kali, sampai pada akhirnya sang kakek 

membaca ayat tersebut secara sempurna : (  تبت بدا أبي لهب وتب ) lalu sang anak kecil pun mengikuti 

bacaan sang kakek, dan sebab kenapa anak kecil tersebut membaca dengan huruf (ن  ) ketika dia 

berwaqaf pada kalimat (يدان  ) karena berwaqaf dengan kata bentuk mutsanna tanpa idhafah 

(penyandaran) harus disertai ( ن ), ketika sang kakek menyambung bacaan beliau maka huruf ( ن ) 

yang ada dihapus dikarenakan bentuk mutsanna ketika di idhafahkan wajib dibuang huruf ( ن ). 

Begitulah orang arab pada zaman dulu, mereka selalu mengucapkan bahasa arab secara alamiah.11  

  Sebab utama munculnya ilmu nahwu adalah tersebarnya kejanggalan atau kesalahan ( 

baca : lahan). Yang menyebabkan semakin menjauhnya dari ke-fashihan dalam berbicara dan 

membaca pada umumnya, terlebih lagi  ketika membaca Al-Quran12. Dr. khair Al-Hilwani 

membagi sebab peletakan ilmu nahwu kepada tiga aspek, yaitu : 

❖ Aspek bahasa (  السبب اللغوي ) 

Para ahli bahasa menyatakan bahwa dasar ilmu bahasa adalah adanya pertentangan antara 

dua bahasa, atau antara dua dialek dalam satu bahasa, seperti dialek yang sudah umum 

pada masyarakat awam dengan dialek para pendahulu mereka pada masa awal 

dibentuknya suatu bahasa tertentu. Sebab ketika kita membandingkan pertentangan antara 

kedua dialek tersebut akan menimbulkan pertanyaan yang mendasar, yaitu yang manakah 

dialek yang benar (baca :fashih)? Dan yang manakah dialek yang baru? Sehingga 

mendorong kaum terpelajar untuk mencari kebenaran. Adapun urutan bahasa arab pada 

masa peletakan pertama ilmu nahwu ada tiga, yaitu : 

- Al-Lughah al-Mitsaliah : yaitu bahasa arab yang dipergunakan dalam syair-syair, 

khutbah, nasehat, dan sebagainya yang sepenuhnya menggunakan kaedah bahasa 

yang fush-ha. 

- Al-Lughah al-badwiyah : yaitu bahasa arab yang digunakan oleh orang-orang suku 

pedalaman atau badui, bagian najed, hijaz dan tuhamah. Bahasa yang mereka 

pergunakan juga merupakan bahasa yang sangat menjaga kefashihan dan gramatikal 

yang asli. Mereka itulah yang disebut sebagai ahlu fashahah ( الفصاحة  Oleh .( أهل 

karena itu hampir tidak ada bedanya antara lughah mitsaliah dan lughah badwiyah. 

- Lughahtul Hawadhir : yaitu bahasa yang digunakan didaerah perkotaan seperti 

Makkah, Madinah, Thaif dan sebagainya, dan lughah jenis ini tidak sama antara satu 

dan lainya, bahkan bisa dikatakan lughah ini bertingkat-tingkat, ada yang mendekati 

bahasa mitsaliah, adapula yang sangat jauh dari lughah mitsaliah dari sisi kefashihan. 

 

11 Ali Muhammad Fakhir, Tarikh An-Nahw Al-`Arabi, (Kairo : universitas Al-Azhar, kuliatul 

lughat, 1423 H), cet-2. Hal 8-9.  
12 Lihat Syauqi Dhaif, Madaris Nahwiyyah, (Kairo : Dar el-Ma`arif, T.tl) cet-4, hal11-12, lihat 

juga Ali Muhammad Fakhir, Tarikh An-Nahw Al-`Arabi, hal 8-9. 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

21 

❖ Aspek masyarakat (  جتماعيالسببϻا  ) 

Di antara sebab berkurangnya kualitas bahasa arab diperkotaan adalah bercampurnya 

bangsa arab dengan bangsa non arab, sebab dengan adanya pergesekan antara dua bahasa 

atau bahkan lebih dari dua bahasa yang ada, maka akan sangat berpotensi memberikan 

pengaruh kepada bahasa arab yang fush-ha. Sebagai contoh, di kota Makkah terdapat 3 

golongan, yaitu : kaum Quraisy murni, bangsa arab non Quraisy, dan bangsa non arab 

yang terdiri dari kaum budak dan saudagar dari Persia dan Rum. Adapun bahasa yang 

paling dominan pergesekannya dengan bahasa arab ada dua bahasa, yaitu bahasa Persia, 

dan bahasa Suryaniah. 

❖ Aspek agama ( السبب الديني ) 

Atau lebih tepatnya aspek Qurani. Al-Quran sebagaimana kita ketahui diturunkan dengan 

bahasa arab yang fush-ha, yaitu dengan bahasa mitsaliah yang terhindar dari segala jenis 

lahan dan kekurangan. Yang mana umat Islam yang ingin memahami Al-Quran, mau 

tidak mau harus mempelajari bahasa arab yang sesuai dengan bahasa mitsaliah yang tentu 

tidak semua orang menguasainya, apalagi sesudah masa ihtijaj bil lughah13, baik bangsa 

arab itu sendiri, maupun bangsa non arab.14 

 

3. Perkembangan ilmu nahwu 

Syekh Ali Muhammad Fakhir menyebutkan bahwa perkembangan ilmu nahwu terbagi 

kepada empat periode, yaitu : 

a. Masa peletakan dan pembentukan ilmu nahwu 

Yaitu masa dimana ilmu nahwu dilahirkan untuk pertama kalinya, dikota Basrah ditangan 

dzhalim bin `Amru yang lebih dikenal dengan abu Aswad Ad-Duali, sekitar pertengahan 

abad pertama hijriah sampai pertengahan abad kedua, dimasa runtuhnya kerajaan umawiyah 

tahun 132 hijriah. 

Pada masa ini, terdapat beberapa nama yang terkenal seperti abu Aswad Ad-Duali (69H), 

Nashir bin `Ashim Al-Laitsi (89H), `Anbasah bin Ma`dan Al-Fil (110), Abdullah bin abi 

Ishaq Al-Hadrami (117H), Abdurrahman bin Hurmuz (117H), Yahya bin Umar Al-`Adwani 

(129H), `Isa bin Umar Al-Tsaqafi (149H), Abu `Amru bin `Ala (154H), Abu Sufyan bin `Ala 

(165H).  

Ciri khas pada masa ini adalah jarangnya musthalah-musthalah, serta pembagian bab-bab 

nahwu dan pengertian nahwiyah seperti yang kita lihat pada masa sekarang ini. Sebab masa 

 

13 Yang dimaksud dengan masa ihtijaj bil lughah adalah masa dimana percakapan bangsa arab dan 

bahasa yang keluar dari mulut mereka adalah bahasa yang bisa dijadikan syahid dalam penggunaan bahasa 

arab, ada yang mengatakan masa itu terjadi pada masa sebelum Islam sampai masa khulafa rasyidin. 
14 Khair, Muhammad Al-Hilwani, Almufashal fi tarikh nahw el-Arab, juz 1, (Bairut : Muassasah 

Risalah, 1399 H), cet pertama, hal 17-33. 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

22 

mereka masih sangat jarang adanya lahan, serta sebagian masih masuk dalam masa ihtijaj bil 

lughah.  

b. Masa perkembangan dan pertumbuhan ilmu nahwu 

Tidak seperti masa sebelumnya yang hanya terfokus dan berpusat di kota Bashrah, pada masa 

ini, kota Kuffah juga ikut andil dalam perkembangan ilmu nahwu, dimulai dari pertengahan 

abad kedua hijriah yaitu pada masa Khalil bin Ahmad Al-Farahidy dan Sibawaihi, sampai 

pada awal abad ketiga hijriah.  

Di antara ahli nahwu yang terkenal dari bashrah adalah : Al-Khalil bin Ahmad Al-Farahidy 

(175 H), Akhfasy Akbar atau Abu Khattab (177H), Abu Basyr Sibawaihi (188H), Abu 

Muhammad Al-Yazidi (202H), An-Nashr bin Syamil (203H), dan Ya`qub bin Ishaq Al-

Hadhramy (205H). dan dari Kufah adalah : Abu Ja`far Ar-Ru`asi, Abu Muslim Mu`adz bin 

Muslim Al-Harra (187H), Abu hasan Al-Kisai (189H), Abu hasan Ahmar (194H), Abu 

Zakaria Al-Farra (207H), Hisyam bin Mu`awiyah Ad-Dharir (209), Al-Lihyani (202H). 

Ciri khas pada masa ini adalah perkembangan ilmu nahwu yang sangat cepat, para nuhat15 

pada masa ini lebih focus dalam penelitian mereka untuk mencari syawahid dan ihtijaj untuk 

memperkokoh argument dan aliran mereka.  Diceritakan bahwasanya Khalil bin Ahmad dan 

Sibawaihi sengaja pergi kepedalaman suku-suku badui hanya untuk mempelajari lughah 

mereka, serta bertanya pada mereka tentang syawahid-syawahid yang ada. 

Pada masa ini juga banyak dikarang kitab-kitab yang khusus berbicara tentang ilmu nawhu, 

baik dari madrasah kufah, maupun dari madrasah bashrah yang saling bersaing dalam bidang 

ini. 

c. Masa kesempurnaan dan kematangan ilmu nahwu 

Begitu juga pada masa ini, kota bashrah dan kota kufah tetap menjadi pusat perkembangan 

ilmu nahwu, pada akhir masa ini persaingan ketat antara kedua madrasah dihentikan setelah 

kedua belah pihak sepakat untuk menghentikan perdebatan dan persaingan antara mereka, 

itupun setelah meninggalnya kedua imam masing-masing pihak, yaitu Al-Mubarrid16 (285H) 

dan Tsa`lab17 (291H). 

Di antara ahli nahwu yang terkenal pada masa ini dari madrasah bashrah adalah : Abu `Amr 

Shalih bin Ishaq Al-Jurmy (225H), Abu Muhammad Abdullah At-Tuzy (238H), Al-Mizany 

(249H), Abu Hatim As-Sajistani (250H), Abu Fadhl Al-Riyasi (257H), Abu Ala Muhammad 

Al-Bahily (257H), sedangkan dari madrasah Kufah adalah : Abu Ja`far Ad-Dharir (231H), 

 

15 Nuhat adalah jama dari nahwiy, yaitu istilah yang ditujukan untuk para ahli nahwu. 
16 Beliau adalah Abu `Abbas Muhammad bin Yazid bin Abdul Akbar Al-Azdi Al-Bashri, Lihat 

Muhammad bin Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 13, (Beirut : Muassasah 

Risalah, 1402H), cet-2, hal 576 
17 Beliau adalah Abul Abbas, Yahya bin Yazid As-Syaibani, lihat Muhammad bin Ahmad bin 

Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 15, hal 5. 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

23 

Abu Abdillah At_Thual (243H), Abu Ja`far Muhammad Bin adim (251H), Abu `Abbas 

Muhammad Tsa`lab (291H). 

Ciri khas pada masa ini adalah dipisahnya antara ilmu nahwu dan Sharf yang pada masa 

sebelumnya masih dikarang dan digabung dalam satu pembahasan. Dan yang pertama kali 

mengarang khusus dalam ilmu sharaf adalah Abu `Utsman Al-Mizani18,   

d. Masa tarjih dan perluasan ilmu nahwu 

Pada masa-masa sebelumnya ilmu nahwu tumbuh subur dimadrasah Bashrah dan Kufah, 

maka pada masa ini, ilmu nahwu justru berkembang di tiga wilayah, yaitu Baghdad, Andalus, 

dan Mesir dan Syam19. Adapun madrasah Baghdad bertahan selama kurang lebih tiga 

setengah abad, yaitu pada abad keempat, sampai pertengahan abad ketujuh, sedangkan 

madrasah Andalus mengalami puncak kejayaannya selama 2 abad, yaitu pada abad keenam 

dan ketujuh Hijriah, sedangkan madrasah Mesir dan Syam mengalami puncak kejayaannya 

selama 3 abad, yaitu dari abad ketujuh, sampai abad kesembilan Hijriah, dan itu setelah 

runtuhnya Baghdad ditangan bangsa Tartar, serta jatuhnya Andalus ditangan kaum kristiani, 

lalu ulama-ulama dari kedua madrasah tersebut pindah ke Mesir dan Syam. 

Di antara ahli nahwu yang terkenal pada masa ini dari madrasah Baghdad adalah : Ibnu 

Kisan (299H), Az-Zujaj (310H), Ibnu Siraj (316H), Ibnu Jinni (392H), Az-Zamakhsyari 

(538H), Al-Anbari (573H), sedangkan dari madrasah Andalus di antaranya : Ibnu At-

Tharawah (528H), As-Suhaili (581H), Ibnu Ali As-Syalubin (645H), Ibnu `Ushfur (669H), 

Ibnu Abi Rabi` (688H), dan Al-Maliqi (702H), sedangkan dari madrasah Mesir dan Syam di 

antaranya adalah : Ibnu Ya`isy (643H), Ibnu Hajib (646H), Ibnu Malik (672H), Abu Hayyan 

(745H), Al-Muradi (749H), Ibnu Hisyam (761H), Ibnu `Aqil (769H), dan Nadzhirul Jaisy 

(778H).20 

  

4. Pembagian madzhab Nahwu 

Di atas sudah kami sebutkan adanya 5 madrasah nahwu yang pernah muncul dan 

berkembang dalam sejarah ilmu nahwu, namun pada kesempatan kali ini pemakalah hanya akan 

mencoba berbicara tentang dua madrasah yang paling besar pengaruhnya terhadap perkembangan 

ilmu nahwu sampai saat ini. yaitu madzhab Bashrah dan madzhab Kufah. Pemakalah akan 

mencoba mengajak para pembaca untuk berkenalan sekilas dengan kedua madrasah tersebut, baik 

dari sejarah kemunculan kedua madzhab tersebut, tokoh-tokohnya, serta arah pemahaman dan 

ciri-ciri khas kedua madzhab tersebut. 

Berikut penjelasan tentang kedua madzhab nahwu, Bashrah dan Kufah : 

 

18 Beliau adalah Abu `Utsman, bakr bin Muhammad bin `Adi Al-Bashri, lihat Muhammad bin 

Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 12, hal 270  
19 Kota mesir dan syam dikelompokkan menjadi satu wilayah. 
20 Ali Muhammad Fakhir, Tarikh An-Nahw Al-`Arabi. Hal 15-28. 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

24 

a. Madzhab Bashrah 

1) Sejarah munculnya madrasah Bashrah 

Berbicara tentang sejarah munculnya madrasah Bashrah, maka sama saja ketika kita 

berbicara tentang sejarah munculnya ilmu nahwu itu sendiri, sebab di Bashrah lah untuk 

pertama kalinya pondasi dasar ilmu nahwu diletakan oleh Abu Aswad Ad-Duali, yaitu ketika 

Abu Aswad mendengar ada seseorang yang membaca ayat Quran (    المشركين بريءمن   ௌ إن 

 : maka beliau berkata ,( رسول ) dengan menkasrahkan huruf lam, pada kata Rasul ( ورسوله

“aku tidak menyangka bahwa perkara lahan sudah mencapai batas yang tidak dapat 

ditoleransi” lalu beliau meminta izin dari Ziyad bin Abihi yang waktu itu menjabat sebagai 

wali kota Bashrah untuk meletakan sebuah kaedah umum dalam bahasa arab.21 Namun 

itupun masih terbatas pada beberapa bab dalam ilmu nahwu, seperti yang disebutkan oleh 

ibnu Salam : “,,,maka beliau (Abu Aswad Ad-Duali) meletakan bab Fa`il, maf`ul, mudhaf, 

huruf Jar, Rafa`, Nashab dan Jazam”, setelah itu muncul lah Ibnu Abi Ishaq Al-Hadhrami 

yang disebut-sebut sebagai pendiri madrasah Bashrah dibidang nahwu, kemudian ada murid 

beliau yang bernama `Isa bin `Umar, Abu `Amru bin `Ala, dan Yunus bin Habib, kemudian 

muncul generasi berikutnya yaitu Khalil bin Ahmad Al-Farahidi yang terkenal dengan 

kecerdasannya dan keluasan ilmunya, setelah itu muncul lah murid Khalil yang nantinya 

akan menjadi  imam ahli nahwu madrasah Bashrah, Abu Basyr `Amru bin Utsman bin 

Qanbar yang lebih dikenal dengan sebutan Sibawaihi.22 

2) Tokoh-tokoh madzhab 

Tokoh-tokoh madrasah bashrah yang terkenal ada banyak, namun pemakalah hanya akan 

menyebutkan beberapa saja yang terkenal dan memiliki andil dalam kemajuan ilmu nahwu. 

Mereka itu adalah :  

- Khalil bin Ahmad Al-Farahidi 

Beliau adalah orang arab dari suku Azd-Uman, dilahirkan pada tahun 100 H, dan 

meninggal pada tahun 175 H, beliau mempelajari nahwu dari kedua murid Ibnu Abi 

Ishaq, yaitu `Isa bin Umar dan Abu`Amru bin `Ala. Beliau memiliki otak yang sangat 

brilian, sehingga tidaklah beliau mengenal suatu ilmu, kecuali akan beliau kuasai 

dengan sedetail-detailnya. Beliau lah orang yang pertama kali menemukan dan 

meletakan ilmu `Arudh yang sangat fenomenal, dan beliau pula lah yang telah 

 

21 Lihat Syauqi Dhaif, Madaris Nahwiyah, hal 15, ada juga yang berpendapat bahwa beliau 

tergerak hatinya untuk menulis kaedah umum tersebut, ketika beliau mendengar putri beliau mengucapkan  

 namun putri beliau mengatakan  sebenarnya dia tidak ingin ,( نجومها ) ,lalu beliau berkata ,( ما أحسن السماء )

bertanya, namun ingin menyatakan bahwa langit malam sangat indah. Dalam riwayat yang lain disebutkan 

beliau mengadukan lahan yang diucapkan putri beliau kepada  Ali bin Abi Thalib, lalu beliau menuliskan ( 

 .maka lahirlah istilah ilmu nahwu ( انح هذا النحو
22 Lihat Syauqi Dhaif, Madrasah Nahwiyah, hal 17-85 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

25 

mengarang mu`jam yang beliau namakan “Al-`Ain” yang disusun berdasarkan urutan 

makharijul huruf23. 

Jasa beliau dalam ilmu nahwu, sangat banyak, di antaranya adalah penamaan tanda i`rab 

اϹعراب )  ,seperti rafa`, nashab, kahfadh dan sebagainya berasal dari beliau ( عϼمات 

diantaranya juga adalah penyebutan huruf alif (  الف), waw ( واو ) dan ya` ( ياء ), pada ism 

tatsniah dan jama` mudzakkar salim adalah huruf i`rab. bahkan dikatakan kebanyakan 

kandungan dari Al-Kitab milik sibawaihi adalah penyempurnaan dari apa yang telah 

dikokohkan oleh guru beliau ini24. 

- Sibawaihi 

Beliau adalah Abu Basyar `Amru bin `Utsman bin Qanbar,  Sibawaihi adalah sebutan 

non arab dari Persia yang berarti aroma buah apel, kenapa beliau dijuluki seperti itu? 

disebutkan oleh Ad-Dhzahabi mengutip perkataan Ibrahim Al-harabi “dikarenakan 

beliau mempunyai pipi yang menyerupai apel”.25 dulunya beliau adalah budak bani 

Harits bin Ka`ab, beliau dilahirkan di sebuah kampung yang bernama “baidha”, daerah 

syairaz, dan dari sana lah beliau memulai perjalanan menuntut ilmu, sampai ke Bashrah, 

dan  saat itu beliau masih seorang bocah belia yang kemudian rajin mengikuti halaqah-

halaqah Fiqh dan Hadits, sampai pada suatu hari beliau keliru dan melakukan lahan 

ketika membaca hadits Nabi, dan mulai saat itulah beliau bertekad untuk mempelajari 

nahwu dan lughah. 

Beliau berguru pada banyak masyayikh, di antaranya yang paling terkenal adalah Khalil 

bin Ahmad Al-Farahidi, Yunus bin Habib, `Isa bin Umar, dan Al-Akhfasy Al-Akbar.  

Kemudian beliau mengarang sebuah kitab fenomenal yang menjadi rujukan hampir 

semua kitab nahwu yang dikarang sesudahnya, dan merupakan kitab yang mencakup 

hampir semua pembahasan nahwu modern.26 

3) Ciri khas madrasah 

Ada beberapa ciri khas madrasah Bashrah apabila dibandingkan dengan madrasah kufah, di 

antaranya yaitu : 

- Konsisten dan berpegang teguh dengan kaedah-kaedah yang telah mereka letakan, 

sehingga siapapun yang ingin menggunakan bahasa arab, harus mengikuti kaedah 

yang telah mereka letakan, tidak peduli orang arab kah itu, atau non arab. 

- Lebih berpijak pada riwayat dan pendengaran dalam menggunakan bahasa arab. 

 

23 Lihat Muhammad bin Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 7, hal 430-431 
24 Lihat Syauqi Dhaif, Madrasah Nahwiyah, hal 35-36 
25 Lihat Muhammad bin Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 8, (Beirut : 

Muassasah Risalah, 1402H), cet-2, hal 352. 
26 Mahdi Al-Makhzumi, Madrasatul Kufah, hal 59-60 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

26 

- Suku-suku yang mereka jadikan sebagai referensi hanyalah dari bangsa arab khullas ( 

murni) terkhusus dari suku-suku badui pedalaman27.  

b. Madzhab kufah 

1) Sejarah berdirinya madzhab 

Pada mulanya daerah yang sekarang kita kenal dengan nama kufah belum dikenal 

dengan nama tersebut, begitu pula dengan penduduknya, belum ada bangsa arab yang 

mendiami kawasan tersebut, kecuali ada beberapa suku dari bangsa Aram. Di lembah yang 

subur ini, serta pedalaman yang begitu luas, yang terhampar dari negri Syam, sampai barat 

Oman. Itulah yang menyebabkan daerah tersebut menjadi tempat pertukaran barang bangsa 

Persia, dan berkumpulnya para pemilik onta dari berbagai penjuru. 28 

Sebagaimana sudah kita jelaskan sebelumnya, madrasah Bashrah terlebih dahulu 

maju dan berkembang dibidang nahwu dari pada madrasah Kufah, itu semua disebabkan 

Ulama-ulama mereka pada abad pertama Islam, lebih focus kepada peletakan Fiqh, ushul 

fiqh, serta periwayatan Qiraat, yang menjadikan Kufah salah satu kota tempat kelahiran salah 

satu madzhab terkenal dalam dunia fiqh, yaitu madzhab Abi Hanifah, begitu pula dibidang 

Ilmu Qiraat, dari Kufah lah, muncul tiga Qari yang masuk nominasi Qurra Sab`ah, yaitu : 

`Ashim, Hamzah, dan Kisa`i. lebih jauh dari itu ulama Kufah juga menaruh perhatian pada 

periwayatan syair dan pembuatan diwan Syair29, pada suatu kesempatan Abu Thayyib Al-

Lughawi mengatakan : “syair-syair yang terdapat di Kufah lebih banyak dan beragam 

dibandingkan dengan syair-syair yang ada dikota Bashrah, namun sangat disayangkan 

kebanyakan dari syair tersebut tidak disandarkan kepada pemilik syair tersebut”.30 

Ada riwayat yang menyebutkan bahwa orang yang disebut-sebut pertama kali 

membawa dan menyebarkan nahwu di Kufah adalah Abu Ja`far Ar-Ruwasi dan Mu`adz Al-

Harra`. Adapun Ar-Ruwasi maka diceritakan bahwa beliau mempelajari nahwu dari `Isa bin 

`Umar bin Abi `Amru bin `Ala, kemudian dia kembali ke Kufah dan seterusnya mengajar 

nahwu disana, begitu pula Al-Harra`, namun para sejarawan menyatakan bahwa ilmu mereka 

berdua tidaklah sehebat apa yang selama ini dibanggakan oleh beberapa oknum, bahkan Al-

Imam As-Suyuti menyatakan bahwa pendapat-pendapat Al-Harra yang terdapat dalam kitab 

“Tashrif” karangan Al-Mizani sama sekali tidak bernilai dan sangat lemah, beliau 

menambahkan keilmuan Al-Harra dibidang sharaf seperti keilmuan Ruwasi dibidang nahwu, 

yang bisa dikatakan masih jauh apabila dibandingkan dengan nahwu yang sudah berkembang 

 

27 Ali Muhammad Fakhir, Tarikh An-Nahw Al-`Arabi. Hal 35-40 
28 Mahdi Al-Makhzumi, Madrasatul Kufah, (Mesir : Mushtafa Al-Baba, 1958 H), cet- 2, hal 1. 
29 Yang dimaksud dengan diwan, adalah kumpulan syair-syair yang dikumpulkan menjadi sebuah 

buku atau kitab. 
30 Syauqi Dhaif, Madrasah Nahwiyah, hal 153 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

27 

di Bashrah. Adapaun nahwu Kufah bangkit dan mencapai puncak kejayaannya pada masa 

Al-Kisai dan Al-Farra`.31  

2) Tokoh-tokoh madzhab 

Sebagaimana di madrasah Bashrah terdapat banyak tokoh ahli nahwu yang tidak diragukan 

keilmuannya, begitupula di Kufah, terdapat banyak ulama terkemuka dibidang nahwu, di 

antaranya adalah sebagai berikut. : 

- Al-Kisai 

Beliau adalah `Ali bin Hamzah, dari keturunan Persia, beliau dilahirkan pada tahun 119 

H di kota Kufah. Beliau dijuluki Al-Kisa`I, karena pada suatu hari, beliau sedang berada 

di dalam masjid As-Sabi` sedang mengenakan Kisa (nama pakaian arab) berwarna 

hitam, dan kebetulan Hamzah bin Habib sedang mengajarkan Qiraat diHalaqah beliau, 

kemudian Hamzah pun shalat dan setelah itu bertanya kepada jamaah masjid tersebut, 

“siapa yang membaca Quran pertama?” maka ada yang mengusulkan agar laki-laki yang 

menggunakan Kisa ( yang dimaksud adalah Ali bin Hamzah) lah yang membaca 

pertama, akhirnya beliau membaca surah Yusuf, sampai pada ayat  (  الذئب  tanpa ,( فأكله 

hamzah pada kalimat ( الذئب ), lalu berkata lah Hamzah “kalimat ( الذئب ) menggunakan 

hamzah”, dan seterusnya terjadilah diskusi antara Hamzah dan Ali bin Hamzah, sampai 

akhirnya Hamzah mengakui keluasan ilmu yang dimiliki laki-laki yang menggunakan 

Kisa tersebut, sejak itulah beliau dikenal dengan nama Al-Kisa`I yang berarti laki-laki 

yang mengunakan kisa.32  Selain terkenal sebagai imam dibidang nahwu, beliau juga 

masuk dalam  nominasi Al-Qurra As-Sab`ah33,   

Cerita yang terkenal tentang beliau adalah ketika beliau sedang berdebat dengan 

Sibawaihi tentang gigitan tawon dan lebah, yang dikenal dengan “peristiwa Tawon”( 

 .34( مسألة زنبور

- Al-Farra` 

Beliau adalah Yahya bin Ziyad bin Abdillah, dari keturunan Persia, dilahirkan di Kufah 

pada tahun 144 H, dan besar di sana,  dan beliau adalah salah satu murid Al-Kisa`I yang 

paling menonjol. Dan salah satu dari tokoh nahwu yang paling disegani dan dihormati di 

Kufah. 

Ada begitu banyak pujian ulama terhadapnya, di antaranya adalah perkataan Tsa`lab 

“seandainya tidak ada Al-Farra, maka bahasa arab akan kacau, sebab beliau lah yang 

 

31 Syauqi Dhaif, Madrasah Nahwiyah, hal 154 
32 Lihat Muhammad bin Manshur As-Sam`ani, Al-Ansab, juz 5, (Beirut : Darul –Jinan, 1408H), cet 

pertama, hal 66. Lihat juga Muhammad bin Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 9, 

hal 133, lihat juga Muhammad bin Abdurrahman Al-Anbari, Nuzhatul Al-baa fi Thabaqatil Udaba, (Urdun : 

Maktabatul Manar, 1405H), cet-3, hal 66.  
33 Muhammad bin Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 9, hal 133 
34 Muhammad bin Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 8, hal 351-352.  



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

28 

telah menyaring dan menyeleksinya”, dan perkataan Hannad “kami dulu sering bersama 

Al-Farra ketika menuntut ilmu, namun tidak sekalipun kami melihatnya mencatat 

perkataan syekh, sehingga kami mengira bahwa beliau telah menghafal semua itu”35. 

3) Ciri khas madzhab 

Setelah di atas sudah disebutkan ciri-ciri khas madrasah Bashrah, sekarang kita akan 

menyebutkan ciri-ciri khas madrasah Kufah, yaitu sebagai berikut : 

- Madrasah Kufah cenderung agak longgar dalam menetapkan kaedah-kaedah mereka, 

mereka menghargai semua yang diriwayatkan dari orang arab. 

- Madrasah Kufah lebih cenderung menggunakan Qiyas dalam bahasa arab, karena 

mereka jauh dari perkampungan arab Khullash, bahkan Al-Kisai pernah berkata :  

 ( إنما النحو قياس يتبع # وبه في كل أمر ينتفع  )

- Madrasah Kufah tidak menggunakan Arab khullash dalam pengambilan syawahid-

syawahid mereka. Tidak peduli apakah itu orang arab atau non arab. 

 

KESIMPULAN 

Sebagai penutup dari tulisan sederhana ini, bisa dipahami bersama bahwa sejarah 

munculnya nahwu tidak pernah lepas dari sejarah Al-Quran secara umum, dan sejarah ilmu qiraat 

secara khusus, sehingga bisa disimpulkan bahwa sejarah panjang kemunculan ilmu nahwu 

sejatinya dibidani langsung oleh ilmu Qiraat dan Al-Quran itu sendiri. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd al-‘Aziz ‘Atiq, ‘Ilm al-Bayan, (Beirut: Dar Al-Nahdah al-‘Arabiyyah, 1985), 

Abd. Fattah Lasyin, Al-Ma’ani Fi Dau’ Asalib al-Qur’an al-Karim 

Abd. Fattah Lasyin, Al-Ma’ani Fi Dau’ Asalib al-Qur’an al-Karim, (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 
2003), 

Abdul Jalal, Ulumul Qur’an, (Surabaya: Dunia Ilmu, 2000), cet. Ke-II 

Ahmad al-Hasyimi, Jawahir al-Balaghah fi al-Ma’ani wa al-Bayan wa al-Badi’ (Beirut: Dar al-
Fikr, 1978), 

Ahmad Thib Raya, Rasionalitas Bahasa Al-Qur’an, (Jakarta: Fikra, 2006), 

Ali al-Jarim & Musthafa Amin, Al-Balaghah al-Wadhihah, (Kairo: Dar al-Ma’arif, tt), 
Ali Muhammad Fakhir, Tarikh An-Nahw Al-`Arabi, (Kairo : universitas Al-Azhar, kuliatul lughat, 

1423 H), cet-2. 

George A. Makdisi, Cita Humanisme Islam, terj. A. syamsu Rizal & Nur Hidayah, (Jakarta: PT. 

Serambi Ilmu Semesta, 2005) 

Hasanuddin. Af, Anatomi Al-Quran: Perbedaan Qiraat dan Pengaruhnya Terhadap Istinbath 

Hukum 

 

35 Muhammad bin Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 10, hal 119-120 



Akhmad Rusydi: Ilmu Qiraat dan Dampaknya pada Kemunculan dan Perkembangan Ilmu Nahwu 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 2 No. 1, Januari - Juni 2023 

29 

Khair, Muhammad Al-Hilwani, Almufashal fi tarikh nahw el-Arab, juz 1, (Bairut : Muassasah 

Risalah, 1399 H), cet pertama 

Mahdi Al-Makhzumi, Madrasatul Kufah, (Mesir : Mushtafa Al-Baba, 1958 H), cet- 2 

Majma`ul Lughah Al-`Arabiah, Al-Mu`jam Al-Wasith, juz 2, (Turki : Al-Maktabah Al-Islamiah, 

T.tl), 

Muhamad Arif Ustman Musa al-Hardi, al-Qirâ’ât al-Mutawâtirah al-latî ‘Ankarahâ Ibnu Jarîr 
ath-Thabariy fî Tafsîrahi wa Raddu `Alaihi min awwali Al-Qur’ân ilâ Akhiri sûrah at-
Taubah, (Riyadh: Ma`had Al-Quran dan Ilmunya, 1986), Cet. Ke-1 

Muhammad bin Abdurrahman Al-Anbari, Nuzhatul Al-baa fi Thabaqatil Udaba, (Urdun : 

Maktabatul Manar, 1405H), cet-3 

Muhammad bin Ahmad bin Utsman Ad-Dzahabi, Siyaru A`lam Nubala, juz 13, (Beirut : 

Muassasah Risalah, 1402H), cet-2 

Muhammad bin Manshur As-Sam`ani, Al-Ansab, juz 5, (Beirut : Darul –Jinan, 1408H), cet 

pertama 

Muhammad Habsy, Asy-Syâmil fî al-Qirâ’ât al-Mutawâtirah, (Bairut: Darul Kalami Thaib, 

2001), Cet. Ke-1 

Nabil ibn Muhammad Ibrahim, `Ilmu Al-Qur’ân Nasy’atuhu wa Athwâruhu fî al-`Ulûmi asy-

Syar`iyyah` (Riyadh: Maktabah Taubah, 1421 H), Cet. Ke-1, 

Subhî ash-Shahih. Mabâhist fî al-`Ulûmi al-Qur’ân, (Bairut: Darul Ilmi), Cet. ke-17 

Syauqi Dhaif, Madaris Nahwiyyah, (Kairo : Dar el-Ma`arif, T.tl) cet-4, 

Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islamy, jilid I (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 

  


