
 
Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 
Volume 9 Nomor 4 (2025) 
ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 208 

 

Implementasi Teologi Kerukunan Di Pura Labuhan Aji 
Kabupaten Buleleng 

 
Komang Heriyanti 

Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja, Indonesia 
heriyantikomang@gmail.com 

 
Abstract 

Religious harmony in Indonesia is an important factor in maintaining national 
unity. This study attempts to describe the form of interfaith harmony at Labuhan Aji 
Temple, Buleleng Regency. The harmony between Hindus and Buddhists at Labuhan Aji 
Temple demonstrates that temples can be a place for interfaith practices through local 
traditions such as ngayah and the implementation of piodalan days. During piodalan 
days at Labuhan Aji Temple, not only Hindus carry out ngayah activities. But Buddhists 
also participate in ngayah preparing infrastructure for piodalan days. Thus, the purpose 
of this study is to provide an understanding that temples, as sacred places for Hinduism, 
have a space to unite communities of different faiths through the practice of local 
traditions. The method used in this study is a qualitative research method. Data were 
collected through observation, interviews, and document studies. Based on the data 
obtained, the results of this study are the implementation of the theology of harmony 
between Hindus and Buddhists at Labuhan Aji Temple, seen from the palinggih in the 
temple, some still use lanterns which are Buddhist ornaments and the standing of the Dwi 
Kwan Im statue. In addition, harmony can be seen on the piodalan day which starts from 
the ngayah process until during the piodalan, Buddhists wear Balinese traditional 
clothing and the same offerings as Hindus, such as banten. 

 
Keywords: Buleleng; Labuhan Aji Temple; Theology of Harmony 
 

Abstrak 
Kerukunan umat beragama di Indonesia menjadi salah satu faktor penting dalam 

menjaga persatuan dan kesatuan bangsa. Penelitian ini berusaha untuk menggambarkan 
bentuk kerukunan antarumat beragama di Pura Labuhan Aji, Kabupaten Buleleng. 
Kerukunan umat Hindu dan Buddha di Pura Labuhan Aji membuktikan bahwa pura dapat 
menjadi praktik lintas agama melalui tradisi lokal seperti ngayah dan pelaksanaan hari 
piodalan. Pada saat hari piodalan di Pura Labuhan Aji, tidak saja umat Hindu yang 
melaksanakan kegiatan ngayah. Tetapi umat Buddha juga ikut terjun ngayah 
mempersiapkan sarana prasarana untuk hari piodalan.  Dengan demikian, tujuan 
penelitian ini adalah untuk memberikan pemahaman bahwa pura sebagai tempat suci 
agama Hindu, memiliki ruang untuk menyatukan masyarakat lintas agama melalui 
praktek tradisi lokal. Adapun Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah meode 
penelitian kualitatif. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan studi 
dokumen. Berdasarkan data-data yang didapat adapun hasil dari penelitian ini yaitu 
implementasi teologi kerukunan antara umat Hindu dan umat Buddha di Pura Labuhan 
Aji terlihat dari palinggih di pura tersebut, masih ada yang menggunakan lampion yang 
merupakan ornamen umat Buddha serta berdirinya patung Dwi Kwan Im. Selain itu 
kerukunan dapat dilihat pada hari piodalan yang dimulai dari proses ngayah hingga pada 
saat piodalan umat Buddha menggunakan pakaian adat Bali dan persembahan yang sama 
dengan umat Hindu seperti banten. 

 
Kata Kunci: Buleleng; Pura Labuhan Aji; Teologi Kerukunan



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 209 

 

Pendahuluan  
Indonesia merupakan negara dengan masyarakat plural yang memiliki beragam 

suku, agama, bahasa, dan budaya. Keberagaman ini menjadi ciri khas dan kekayaan 
Indonesia yang memerlukan pendekatan toleransi, saling menghormati, dan kebersamaan 
dalam kehidupan bermasyarakat. Untuk menjaga persatuan dalam keragaman, Indonesia 
memiliki semboyan Bhinneka Tunggal Ika yang berarti berbeda-beda tetapi tetap satu. 
Saraswati (2023) sebagai simbol negara, Bhineka Tunggal Ika mengandung makna 
mendalam serta memikul tanggung jawab besar dalam menjaga persatuan di tengah 
keberagaman. Selanjutnya Hasan (2024) pandangan Bhinneka Tunggal Ika menegaskan 
urgensi toleransi serta saling menghargai antarindividu maupun kelompok. Prinsip ini 
membangun tatanan sosial yang inklusif dan ramah bagi seluruh warga negara, tanpa 
membedakan latar belakang apa pun. Dengan demikian prinsip Bhinneka Tunggal Ika 
menjadi dasar bagi masyarakat untuk menghormati perbedaan dan bekerja sama demi 
menjaga keharmonisan dan kesatuan bangsa. Meskipun pluralitas merupakan kekayaan, 
Indonesia juga menghadapi tantangan seperti potensi konflik antaretnis atau antaragama. 
Oleh karena itu, pemerintah dan masyarakat terus berupaya mempromosikan toleransi, 
dialog antarbudaya, dan kerja sama untuk mengelola perbedaan dengan damai dan 
harmonis. Pluralitas di Indonesia adalah sumber kekuatan yang memperkaya budaya dan 
identitas bangsa, namun juga membutuhkan kesadaran dan komitmen semua pihak untuk 
menjaga persatuan dan kesatuan. 

Konflik antarumat beragama di Indonesia memang terjadi dari waktu ke waktu. 
Ketidakpahaman atau interpretasi yang berbeda terhadap ajaran agama sering kali 
menjadi pemicu konflik. Beberapa kelompok mungkin merasa bahwa keyakinan atau 
praktik agama tertentu tidak sesuai dengan keyakinan mereka, yang dapat memicu 
ketegangan dan gesekan. Namun berbeda dengan umat Hindu dan umat Buddha di Pura 
Labuhan Aji. Kedua umat beragama mampu menjaga kerukunan dengan baik. Selain Pura 
Labuhan Aji, kerukunan antarumat beragama di Bali dapat dilihat dalam aktivitas 
keagamaan di beberapa pura. Seperti yang dijelaskan oleh Pradnya (2022) Pura Batu 
Meringgit adalah salah satu peninggalan budaya multikultural di nusantara yang masih 
bisa disaksikan hingga kini. Tempat suci ini menaungi berbagai etnis, termasuk etnis 
Tionghoa, dan hal tersebut berkaitan erat dengan latar sejarahnya sebagai bagian dari jalur 
perdagangan masa lampau. Keberagaman budaya telah hadir dan terjalin harmonis sejak 
zaman dahulu, menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan agama tidak menjadi 
penghalang dalam interaksi sosial masyarakat. Berdasarkan penjelasan tersebut, wujud 
kerukunan di Pura Batu Meringgit merupakan peninggalan peradaban terdahulu yang 
diwarisi oleh masyarakat lintas agama hingga saat ini, terutama peninggalan dalam 
bentuk bangunan. Akan tetapi, wujud kerukunan umat Hindu dan Buddha di Pura 
Labuhan Aji, bukan hanya melanjutkan peninggalan terdahulu. Wujud kerukunan 
semakin kuat dengan adanya patung Dewi Kwan In yang didirikan oleh salah satu umat 
Buddha pada tahun 2022.  Hal ini membuktikan bahwa kerukunan di Pura Labuhan Aji 
bukan saja karena masyarakat melanjutkan peninggalan para pendahulu, tetapi karena 
masyarakat memang memiliki sikap toleransi yang kuat. Dengan demikian implementasi 
teologi kerukunan di Pura Labuhan Aji perlu dikaji secara mendalam untuk memahami 
hal-hal yang menjadi landasan masyarakat tetap menjaga kerukunan. Teologi kerukunan 
yang diimplementasikan oleh umat lintas agama di Pura Labuhan Aji dapat dijadikan 
contoh bagi umat beragama dalam menjaga kerukunan bermasyarakat. 

Jika ditelaah secara lebih mendalam, terdapat banyak kesamaan antara ajaran 
Hindu yang dipraktikkan oleh masyarakat Bali dengan ajaran Buddha yang dianut oleh 
komunitas Tionghoa. Contohnya, umat Hindu di Bali mengamalkan ajaran mengenai 
Ketuhanan, penghormatan kepada leluhur, serta nilai-nilai etika dan moral (Astajaya, 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 210 

 

2021).  Dengan adanya persamaan-persamaan tersebut, umat Hindu dan umat Buddha di 
Pura Labuhan Aji dapat membuka ruang toleransi satu sama lain. Karena itulah umat 
Hindu dan Buddha di Pura Labuhan Aji sama-sama menghormati setiap palinggih yang 
ada, demikian pula palinggih Dewi Kwan Im. Pura Labuhan Aji sebagai tempat ibadah 
umat Hindu, sering kali menjadi simbol perdamaian dan tempat bagi masyarakat untuk 
berkumpul, berdoa, dan mempererat hubungan sosial.  

Umat Buddha yang berkunjung ke Pura Labuhan Aji biasanya menghormati 
aturan dan tata tertib di pura. Begitu pula umat Hindu yang beribadah, mereka bersikap 
terbuka dan ramah kepada siapa saja yang datang dengan niat baik, tanpa memandang 
perbedaan agama. Umat Hindu dan umat Buddha sering bekerja sama dalam kegiatan 
gotong royong, seperti membersihkan lingkungan pura atau melakukan bakti sosial 
bersama. Ini menjadi kesempatan untuk mempererat hubungan antarumat beragama dan 
memperkuat persaudaraan. Pura Labuhan Aji sebagai tempat ibadah tidak hanya menjadi 
simbol spiritual bagi umat Hindu, tetapi juga menjadi ruang untuk mempererat persatuan 
dan kerukunan antarumat beragama, yang pada akhirnya memperkuat keharmonisan 
dalam masyarakat. Melalui peran-peran tersebut, Pura Labuhan Aji tidak hanya menjadi 
tempat ibadah, tetapi juga menjadi jembatan yang menyatukan umat Hindu dan Buddha, 
serta memperkuat kerukunan dan persatuan di masyarakat. 

Mengembangkan sikap toleransi seperti antarumat beragama di Pura Labuhan Aji, 
bukan hanya merupakan tanggung jawab individu, tetapi juga tanggung jawab kolektif 
masyarakat dan pemerintah untuk menciptakan lingkungan yang aman dan damai bagi 
semua. Jika dilihat fenomena di Pura Labuhan Aji komunitas umat Hindu dan komunitas 
umat Buddha telah memiliki kesadaran untuk mengembangkan sikap toleransi. Menurut 
Arifin (2019) toleransi tidak hanya diterapkan terhadap sesama pemeluk agama yang 
sama, tetapi juga terhadap pemeluk agama lain. Toleransi tidak cukup hanya dipahami 
secara konsep, melainkan harus diwujudkan dalam tindakan nyata. Bentuk nyata dari 
toleransi adalah dengan saling menghormati antarumat beragama serta memberikan 
kesempatan bagi mereka untuk menyampaikan aspirasi dan pendapat mereka. Penelitian 
arifin menjelaskan terkait toleransi secara detail, akan tetapi penelitian tersebut belum 
menampilkan tentang toleransi antara umat Hindu dan Buddha seperti yang terjadi di Pura 
Labuhan Aji. dengan demikian perlu digali lebih mendalam terkait wujud toleransi antara 
umat Hindu dan umat Buddha di Pura Labuhan Aji. 
 
Metode 

Penelitian ini merupakan sebuah penelitian kualitatif, dimana penelitian ini 
menggambarkan fakta yang terjadi di lapangan yaitu terkait kerukunan umat Hindu dan 
Buddha di Pura Labuhan Aji. Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi. 
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali secara mendalam bagaimana 
individu dari berbagai latar belakang agama memahami, merasakan, dan menghayati 
kerukunan dalam berinteraksi di Pura Labuhan Aji. Adapun sample dalam penelitian 
menggunakan purposive. Jenis informan yang dipilih adalah masyarakat yang terlibat 
langsung dalam aktivitas di Pura Labuhan Aji seperti Pemangku dan masyarakat 
penyungsung Pura Labuhan Aji. Metode pengumpulan data dilakukan dengan wawancara 
terstruktur dimana peneliti sudah menyiapkan berbagai pertanyaan terkait kerukunan 
umat beragama di Pura Labuhan Aji. Selain wawancara, pengumpulan data juga 
dilakukan dengan observasi dan studi dokumen. Ketiga metode ini saling melengkapi dan 
memberikan berbagai sudut pandang yang kaya untuk memahami fenomena secara 
mendalam. Dengan demikian validitas data dalam penelitian ini dilakukan dengan 
membandingkan data-data hasil dari wawancara, observasi, dan studi dokumen. Adapun 
metode analisis data melalui beberapa tahapan yaitu pertama reduksi data yaitu tahap 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 211 

 

memilih dan menyederhanakan data untuk fokus pada informasi yang relevan, kedua 
penyajian data yaitu mengorganisasi data secara sistematis untuk memudahkan analisis 
lebih lanjut, ketiga penarikan kesimpulan yaitu menginterpretasi data untuk menemukan 
pola, tema, dan makna yang sesuai dengan tujuan penelitian. 
 
Hasil dan Pembahasan 

Teologi kerukunan mengajarkan manusia untuk hidup rukun dan harmonis dengan 
pemeluk agama lain. Dalam hal ini, agama Hindu memiliki beragam ajaran yang 
membimbing umatnya untuk saling menghormati antar sesama (Heriyanti, 2021). Dengan 
adanya ajaran kerukunan dalam agama Hindu, sudah menjadi kewajiban bagi umat Hindu 
untuk menerapkan ajaran tersebut. Adanya perbedaan agama, tentu membentuk budaya 
yang berbeda satu sama lain. Gobang (2014) konflik budaya bisa muncul di berbagai 
tempat, terutama di lingkungan yang memiliki perbedaan mendasar dalam aspek budaya 
dan masyarakat pendukungnya. Penelitian Gobang menggambarkan bahwa jika 
perbedaan budaya muncul apabila seseorang merasa asing dengan budaya lain. Namun, 
tidak demikian dengan umat Hindu dan Buddha yang ada di Pura Labuhan Aji. Meskipun 
masing-masing memiliki budaya yang berbeda, tetapi mereka dapat memadukan budaya 
yang berbeda, sehingga terbentuk sinkretisme. Subawa (2024) kemunculan sinkretisme 
Siwa-Buddha di Bali tercermin dalam bentuk arsitektur pura beserta sistem pemujaannya. 
Pada masa lampau, ketika berbagai sekte masih berkembang di Bali, pura berfungsi 
sebagai simbol keagamaan sekaligus menjadi media untuk memadukan dan menyatukan 
masyarakat yang beragam. Berdasarkan pendapat tersebut, pura tidak hanya berperan 
dalam menghubungkan manusia dengan Tuhan. Tetapi secara nyata pura juga dapat 
menjadi tempat bersatunya masyarakat, bahkan masyarakat lintas agama seperti di Pura 
Labuhan Aji. 

Fenomena kerukunan di Pura Labuhan Aji berkaitan dengan teori fungsional 
struktural dari Talcott Parson yang menjelaskan bahwa sistem sosial idealnya mampu 
menghargai perbedaan, bahkan terhadap bentuk-bentuk penyimpangan tertentu. Sebuah 
sistem sosial yang fleksibel cenderung lebih tangguh dibandingkan sistem yang kaku dan 
menolak adanya penyimpangan (Turama, 2020). Sesuai dengan pendapat tersebut, umat 
Hindu dan Buddha di Pura Labuhan Aji mampu menghormati perbedaan yang ada, 
sehingga dapat membentuk masyarakat yang terintegrasi secara fungsional ke dalam 
suatu bentuk ekuilibrium. Kesinambungan aktivitas umat Hindu dan Buddha di Pura 
Labuhan Aji, tidak terlepas dari kesediaan masing-masing individu untuk menerima serta 
menghormati teologi masing-masing. Keseimbangan sosial di Pura Labuhan Aji terlihat 
dari adanya unsur-unsur budaya umat Buddha dan budaya umat Hindu yang bersinergi. 
Hal tersebut dapat dilihat dari adanya palinggih yang menggunakan lampion. Begitu juga 
keberadaan palinggih Dewi Kwan Im yang tidak saja disucikan oleh umat Buddha, tetapi 
juga umat Hindu. Partisipasi dari umat Buddha pada saat piodalan, juga memberi 
gambaran bahwa keseimbangan sosial di Pura Labuhan Aji menjadi hal menarik untuk 
dijadikan contoh kerukunan. 

Melihat aktivitas keberagamaan di Pura Labuhan Aji, maka Pura Labuhan Aji 
tidak hanya dianggap penting bagi masyarakat Hindu, tetapi juga bagi masyarakat yang 
beragama Buddha. Hal yang tak kalah penting adalah bahwa Pura Labuhan Aji diyakini 
sebagai pura Dang Kahyangan. Hal tersebut disampaikan Suryadnyana (2024) bahwa 
Pura Labuhan Aji dikenal sampai luar bali, pangempon pura menyepakati untuk 
mendaftarkan Pura Labuhan Aji sebagai Pura Dang Kayangan, dikarenakan Pura 
Labuhan Aji sebagai pura yang memiliki sejarah perjalanan Dang Hyang Nirartha. 
Dengan demikian Pura Labuhan Aji tidak saja menjadi ruang sakral bagi umat Hindu dan 
Buddha dalam memuja Ida Sang Hyang Widhi Wasa beserta manifestasi-Nya. Tetapi Pura 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 212 

 

Labuhan Aji juga dijadikan tempat suci untuk menghormati jasa orang suci. Hal penting 
dari Pura Labuhan Aji adalah adanya dua kepercayaan yang dapat berdampingan satu 
sama lain sehingga membentuk masyarakat lintas agama yang rukun. Kedua umat baik 
Hindu maupun Buddha, sama-sama menghormati jasa Dang Hyang Nirartha yang sudah 
memperkenalkan tempat suci bagi kedua umat. Adapun bentuk kerukunan di Pura 
Labuhan Aji dapat dijelaskan sebagai berikut: 
 
1. Implementasi Teologi Kerukunan dalam Bentuk Palinggih 

Pura Labuhan Aji adalah salah satu pura yang terletak di Desa Temukus, 
Kecamatan Banjar, Kabupaten Buleleng, Bali. Pura ini memiliki peran penting, baik 
sebagai tempat ibadah maupun sebagai pusat kegiatan sosial dan budaya. Pura Labuhan 
Aji merupakan pura yang memiliki nilai sejarah dan spiritual bagi masyarakat 
penyungsungnya. Kehadirannya tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai 
simbol pelestarian budaya dan tradisi Hindu Bali. Pura ini berfungsi sebagai tempat suci 
dimana umat Hindu setempat melaksanakan berbagai ritual keagamaan, seperti upacara 
piodalan, persembahyangan rutin, dan upacara keagamaan lainnya. Pura ini menjadi 
pusat spiritual yang penting bagi masyarakat untuk berdoa dan memperkuat hubungan 
mereka dengan Ida Sang Hyang Widhi Wasa (Tuhan Yang Maha Esa). Pura Labuhan Aji, 
seperti pura-pura lainnya di Bali, memiliki arsitektur tradisional Bali dengan susunan 
bangunan yang khas. Terdapat beberapa palinggih (bangunan suci) di dalam pura, yang 
masing-masing memiliki fungsi dan makna tersendiri dalam ritual keagamaan. Pura ini 
juga dikelilingi oleh lingkungan alami yang indah, memberikan suasana yang sakral dan 
tenang bagi umat yang bersembahyang. 

Sinkretisme yang terjadi di Pura Labuhan Aji mencerminkan masyarakat yang 
memiliki pemahaman teologis yang inklusif. Sunaryo (dalam Hyangsewu, 2012) 
inklusivisme dalam beragama adalah suatu pandangan yang meyakini bahwa kebenaran 
tidak dimiliki secara eksklusif oleh satu agama saja, melainkan merupakan hak yang dapat 
dimiliki oleh setiap agama di dunia. Pemahaman teologis umat Hindu dan Buddha di Pura 
Labuhan Aji tidak berfokus pada eksklusivitas kebenaran agama sendiri, tapi membuka 
ruang apresiasi terhadap jalan spiritual orang lain. Pura Labuhan Aji memberikan ruang 
bagi umat Hindu dan Buddha untuk mengimplementasikan teologi kerukunan yang 
diajarkan oleh masing-masing agama. Aeni (2021) agama Hindu dan Buddha memiliki 
simbol-simbol khas yang menjadi pembeda antara keduanya. Representasi simbolik dari 
masing-masing tradisi keagamaan ini berperan penting dalam membentuk pemahaman 
tentang pluralisme dan multikulturalisme dalam kehidupan umat beragama. Sesuai 
dengan pendapat tersebut, setiap agama tentunya memiliki simbol-simbol yang 
digunakan oleh setiap umatnya. Akan tetapi di Pura Labuhan Aji, simbol-simbol agama 
Buddha diintegrasikan dalam ruang ibadah agama Hindu tanpa menghilangkan esensinya. 
Hal tersebut adalah wujud nyata dari akulturasi dan toleransi antara ajaran Hindu dan 
Buddha. Di Pura Labuhan Aji, bentuk perpaduan tersebut tampak harmonis. Simbol 
Buddha tidak dipuja sebagai entitas terpisah, tapi diharmoniskan sebagai bagian dari jalan 
spiritual yang lebih luas. Kerukunan antarumat beragama di Pura Labuhan Aji, tidak 
hanya dipahami sebagai koeksistensi, yaitu hidup berdampingan tanpa konflik. Lebih dari 
itu, kerukunan dimaknai sebagai wujud integrasi nilai-nilai spiritual antaragama. 
Sebagaimana dijelaskan oleh Rai et al. (2020), kerukunan merupakan nilai universal yang 
terkandung dalam setiap ajaran agama. Secara umum, masyarakat Indonesia mampu 
memperlihatkan sikap toleran terhadap pemeluk agama lain. Dalam konteks ini, agama-
agama tidak hanya ditoleransi keberadaannya, tetapi nilai-nilai luhur yang dikandung 
seperti kasih sayang, kedamaian, kejujuran, dan welas asih diangkat menjadi landasan 
bersama dalam membangun kehidupan sosial yang harmonis. Hal ini berkaitan dengan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 213 

 

pernyataan Pemayun (2019) ajaran Siwa, yang menjadi aliran dominan dan berperan 
besar dalam membentuk nilai-nilai Hindu di Bali, tetap membuka diri dan menjalin 
keharmonisan dengan ajaran lain, termasuk aliran Buddha. Dengan demikian, integrasi 
yang terjadi bukan mencampuradukkan doktrin keimanan, melainkan menciptakan ruang 
spiritual bersama yang saling menguatkan dalam keberagaman. Dengan demikian, 
kerukunan menjadi proses aktif untuk menciptakan kesatuan dalam perbedaan, dan bukan 
sekadar penghindaran dari konflik. 

Pura Labuhan Aji tidak hanya mencerminkan arsitektur tradisional Bali, akan 
tetapi dari banyaknya palinggih, ada palinggih yang menggunakan ornamen Buddha 
seperti lampion. Ornamen Buddha menggunakan lampion biasanya terlihat sangat indah 
dan memiliki nuansa spiritual. Dalam kepercayaan Buddha, lampion sering digunakan 
dalam perayaan keagamaan atau dekorasi kuil, sehingga menciptakan suasana yang 
tenang dan damai. Akan tetapi hal yang terjadi di Pura Labuhan Aji, lampion digunakan 
sebagai pelengkap dalam sebuah palinggih. Aktivitas yang berlangsung di Pura Labuhan 
Aji, Buleleng, Bali, mencerminkan bahwa umat Hindu dan Buddha dapat berdampingan 
secara harmonis. Adanya unsur-unsur yang mencerminkan agama Buddha di Pura 
Labuhan Aji, memperlihatkan bahwa terjadi sinkretisme yang kuat. 

Perkembangan agama Buddha di Indonesia tidak dapat dipisahkan dari pengaruh 
agama Hindu. Keduanya saling memengaruhi satu sama lain, sehingga melahirkan bentuk 
baru dari agama Hindu (Siwa) dan Buddha yang berbeda dari versi aslinya di India Ardika 
(dalam Yanti, 2022). Joniarta (2023) perkembangan Siwaisme dan Buddhisme di 
Indonesia merupakan hasil langsung dari interaksi budaya antara dua peradaban besar, 
yakni India dan Indonesia di masa lampau. Pengaruh tersebut sangat mendalam dan telah 
mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat yang terdiri dari berbagai suku, bahasa, 
kepercayaan, serta adat istiadat yang beragam. Berdasarkan pendapat tersebut sinkretisme 
Hindu Buddha yang terjadi di Pura Labuhan Aji terjadi karena adanya pengaruh yang 
kuat satu sama lain dan dikarenakan adanya sikap terbuka pada masyarakat.  

Hal di atas juga sesuai dengan penjelasan Talcot Parson terkait teori 
fungsionalisme struktural berasumsi bahwa setiap unsur kebudayaan memiliki manfaat 
bagi masyarakat dimana unsur tersebut berada. Dengan kata lain, pandangan ini 
menegaskan bahwa setiap pola perilaku yang telah menjadi kebiasaan, termasuk 
keyakinan dan sikap, merupakan bagian integral dari kebudayaan dan berperan dalam 
memenuhi kebutuhan dasar masyarakat. Pendekatan fungsionalisme struktural muncul 
sebagai upaya untuk mempertahankan tatanan sosial, yang tersusun dari jaringan relasi 
sosial. Teori ini didasarkan pada asumsi bahwa masyarakat terdiri atas berbagai elemen 
yang saling berinteraksi dan memengaruhi satu sama lain (Aprilia, 2022). Fungsi sosial 
Pura Labuhan Aji, dapat dilihat meskipun pada dasarnya Pura Labuhan Aji adalah tempat 
ibadah umat Hindu, tetapi juga terbuka untuk kegiatan yang melibatkan umat Buddha, 
dimana hubungan antara kedua agama ini sangat erat secara historis dan budaya. Di Bali, 
terdapat tradisi keagamaan yang kerap melibatkan elemen-elemen dari kedua agama, 
Hindu dan Buddha. Umat Buddha yang tinggal di sekitar Pura Labuhan Aji turut 
berpartisipasi dalam kegiatan-kegiatan bersama, seperti upacara Melasti, Galungan, dan 
Kuningan, sebagai bentuk dukungan sosial dan penghormatan terhadap kebersamaan. Hal 
ini menunjukkan adanya sikap keterbukaan dan penerimaan yang kuat di antara kedua 
kelompok. Seperti banyak pura di Bali lainnya, Pura Labuhan Aj juga memiliki elemen 
atau peninggalan yang menggabungkan simbol-simbol dari kedua agama ini. Peninggalan 
tersebut mencerminkan sinkretisme (penyatuan unsur-unsur agama) yang sudah 
berlangsung sejak zaman Bali Kuno. Kehadiran elemen-elemen Buddha dalam arsitektur 
atau simbol di pura menjadi tanda dari hubungan historis dan keterikatan spiritual yang 
kuat antara umat Hindu dan Buddha di Bali. Pura Labuhan Aji juga bisa menjadi tempat 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 214 

 

dialog dan interaksi sosial antara umat Hindu dan Buddha, terutama dalam kegiatan-
kegiatan yang bersifat sosial dan budaya. Melalui dialog dan komunikasi, kedua 
komunitas dapat memperkuat hubungan dan saling belajar untuk memahami serta 
menghormati tradisi masing-masing. 

Prakosa (2022) menjelaskan bahwa praktik dan perilaku beragama yang 
menyesuaikan dengan budaya lokal bisa digunakan untuk menilai moderasi dalam 
beragama. Orang yang moderat biasanya lebih terbuka dan menerima tradisi serta budaya 
lokal dalam menjalankan ajaran agamanya, asalkan tidak bertentangan dengan prinsip-
prinsip utama agama tersebut. Hasil penelitian Prakosa telah banyak mengulas bentuk 
moderasi beragama terkait penghargaan terhadap budaya lokal. Akan tetapi, belum secara 
spesifik menjelaskan budaya lokal yang seperti apa yang dimaksdukan. Dalam hal ini 
permasalahan tentang kerukunan dalam bentuk budaya di Pura Labuhan Aji penting untuk 
dikaji. Melalui keterbukaan, rasa hormat, dan kolaborasi yang terjalin, umat Hindu dan 
Buddha di sekitar Pura Labuhan Aji mampu menjaga kerukunan dan hidup berdampingan 
dengan damai, sehingga menjadi contoh keragaman yang harmonis di Bali. Dalam 
beberapa upacara yang dilaksanakan di Pura Labuhan Aji, mungkin terdapat pengaruh 
dari tradisi Buddha, seperti penggunaan mudra (gerakan tangan) dan mantra yang juga 
diakui dalam ajaran Buddha. Hal ini memperlihatkan bagaimana budaya dan agama di 
Bali mampu menyatukan elemen-elemen dari kedua kepercayaan ini dalam praktik 
spiritual yang harmonis. 

Implementasi nilai kerukunan dalam bidang budaya di Pura Labuhan Aji juga 
dapat dilihat dengan berdirinya palinggih Dewi Kwam In. Berdasarkan hasil wawancara 
dijelaskan bahwa keberadaan palinggih Dewi Kwam Im di Pura Labuhan Aji, dibangun 
oleh salah satu umat Buddha yang sering datang bersembahyang ke Pura Labuhan Aji. 
Hal ini dilakukan karena adanya kepercayaan yang begitu kuat umat Buddha tersebut 
terhadap Tuhan beserta manifestasi-Nya yang bersthana di Pura Labuhan Aji. Dipercayai 
bahwa para dewa di Pura Labuhan Aji memiliki sifat yang welas asih seperti sifat Dewi 
Kwan Im dalam kepercayaan Buddha. Oleh karena itu, akhirnya dibangun patung Dewi 
Kwam Im di bagian nista mandala atau bagian paling luar pura. 

 
Gambar 1. Patung Dewi Kwan Im di Pura Labuan Aji 

Dewi Kwan Im yang disthanakan di Pura Labuan Aji, bukan saja disakralkan oleh 
umat Buddha, tetapi juga umat Hindu. Untuk persembahan yang dihaturkan sama halnya 
dengan persembahan yang dihaturkan pada palinggih-palinggih lain di areal Pura Labuan 
Aji. Ada umat yang menghaturkan canang sari ataupun canang raka. Berdasarkan 
wawancara lebih lanjut juga dijelaskan bahwa Dewi Kwan Im di Pura Labuhan Aji bukan 
hanya dipuja oleh umat Buddha. Tetapi banyak umat Hindu yang menyempatkan diri 
untuk bersembahyang di patung Dewi Kwan Im sebelum memasuki areal madya mandala 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 215 

 

dan utama mandala. Hal ini membuktikan bahwa dua keyakinan telah melebur jadi satu 
di Pura Labuhan Aji. Baik umat Hindu maupun umat Buddha masing-masing 
menghormati satu sama lain. Hal ini senada dengan yang dijelaskan dalam kakawin 
Sutasoma pupuh 139 bait 5 sebagai berikut: 

Rwāneka dhatu winuwus wara Buddha Wiśwa.   
Bhinneka rakwa ring apan kěna parwanosěn.  
Mangkāng jinatwa kalawan Śiwatwa tunggal.   
Bhinneka tunggal ika tan hana Dharma mangrwa 

 Terjemahannya:     
Disebutkan dua pewujudan beliau itu Buddha dan Siwa.  Berbeda  konon,  tapi 
kapan  dapat  dibagi  dua.  Demikianlah kebenaran Buddha dan kebenaran Siwa 
itu satu.  Berbeda itu satu itu tidak ada Dharma yang mendua. 
Berdasarkan penjelasan di atas walaupun ajaran Buddha dan Siwa terlihat berbeda 

dalam beberapa aspek, tetapi esensi kebenaran yang mereka ajarkan adalah sama yaitu 
mengajarkan kebajikan, harmoni, dan jalan menuju pembebasan dari penderitaan. Konsep 
Bhinneka Tunggal Ika yang muncul dari kakawin Sutasoma menunjukkan bahwa 
perbedaan agama atau keyakinan bukanlah sumber perpecahan, melainkan hal yang 
memperkaya kehidupan spiritual dan sosial masyarakat. Yanti (2022) latar ajaran agama 
Buddha yang memiliki penekanan pada praktek kehidupan sehari-hari, memberikan arti 
khusus bagi masyarakat di Bali. Hal inilah yang menjaga eksistensi agama Buddha 
mampu bertahan dari masa kemasa dengan penyesuaian berdasarkan perjalanan waktu 
dan jaman. Berdasarkan hal tersebut, meskipun ada perbedaan antara ajaran Buddha dan 
Siwa, tetapi keduanya menyampaikan pesan yang sama tentang kebajikan dan harmoni. 
Hal Ini adalah bentuk toleransi yang sangat mendalam, dimana perbedaan dihargai dan 
dipahami sebagai jalan yang berbeda menuju kebenaran yang sama. 

 
2. Implementasi Teologi Kerukunan dalam Upacara Piodalan 

Koentjaraningrat (2009) menjelaskan bahwa setiap agama memiliki ritual yang 
berfungsi sebagai sistem upacara keagamaan, yang dapat dibagi menjadi empat 
komponen. Pertama, tempat dimana upacara keagamaan dilaksanakan, yang mencakup 
lokasi-lokasi suci seperti candi, makam, pura, kuil, gereja, langgar, surau, dan masjid. 
Kedua, waktu pelaksanaan upacara, yang terkait dengan momen ibadah, hari-hari suci, 
dan perayaan tertentu. Ketiga, benda dan alat yang digunakan dalam upacara, yang 
mencakup sarana ritual seperti patung dewa, alat musik, seruling suci, genderang suci, 
dan lainnya. Keempat, orang-orang yang terlibat dalam pelaksanaan serta pemimpin 
upacara, yang meliputi pelaku keagamaan seperti pedanda, pemangku, dan umat. Dalam 
pelaksanaan ritual, terdapat berbagai unsur, seperti mempersembahkan sesaji, berkorban, 
berdoa, makan bersama setelah disucikan dengan doa, menari, menyanyi, berprosesi, 
memainkan seni drama, berpuasa, bertapa, bersemadi, dan lain-lain. 

Berdasarkan uraian di atas, keempat komponen  sebagai sistem upacara juga 
berlaku di Pura Labuhan Aji. Begitu pula pelaksanaan yadnya yaitu Dewa Yadnya tidak 
hanya berlangsung pada hari piodalan, tetapi juga pada hari lain. Dalam Upadesa 
(Sudharta dan Atmaja, 2001) dijelaskan bahwa dewa yadnya adalah korban suci dengan 
tulus ikhlas ke hadapan Ida Sang Hyang Widhi Wasa dengan jalan cinta bhakti, sujud 
memuja, serta mengikuti ajaran-ajaran-Nya.Terkait dengan upacara yadnya di Pura 
Labuhan Aji, hal yang paling nampak adanya implementasi nilai kerukunan umat Hindu 
dan umat Buddha yaitu pada hari piodalan. Ngurah (2022) tujuan dari 
upacara piodalan adalah untuk mewujudkan kehidupan yang harmonis dan sejahtera 
lahir batin dalam masyarakat. Demikian pula piodalan di Pura Labuhan Aji selain 
bertujuan untuk menghormati dan memuliakan keberadaan para dewa yang bersthana di 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 216 

 

pura tersebut juga mewujudkan hubungan harmonis antarumat beragama. Umat Hindu 
percaya bahwa pada saat piodalan, dewa-dewa turun untuk memberikan berkat. Namun 
pada kenyataannya, piodalan di Pura Labuhan Aji tidak hanya melibatkan umat Hindu, 
tetapi juga umat Buddha. 

Adanya praktek toleransi di Pura Labuhan Aji membuktikan bahwa ajaran-ajaran 
universal dalam agama Hindu seperti Tat Twam Asi telah mampu diterapkan oleh umat 
Hindu. Putra (2019) konsep Tat Twam Asi secara sederhana mengajarkan bahwa setiap 
manusia memiliki derajat dan martabat yang setara, karena masing-masing mengandung 
bagian kecil dari Tuhan yang disebut atman atau roh. Oleh karena itu, dalam kehidupan, 
manusia seharusnya saling mengasihi, melindungi, dan menjaga satu sama lain. 
Berdasarkan hal tersebut, implementasi ajaran Tat Twam Asi di Pura Labuhan Aji oleh 
umat Hindu bukan hanya terlihat dari sikap terbuka umat Hindu kepada umat Buddha 
untuk ikut serta dalam ritual atau upacara, tetapi juga dalam sikap, perilaku, dan cara umat 
Hindu memperlakukan umat Buddha sama seperti sesama umat Hindu. Hal tersebut 
sebagai wujud kesadaran umat Hindu  bahwa pelayanan kepada sesama adalah bentuk 
pelayanan kepada Tuhan itu sendiri. 

Donder (2007) menyatakan bahwa pemahaman, penghayatan, dan pelaksanaan 
ritual atau upacara dapat berpengaruh pada perubahan perilaku. Pelaksanaan ritual, mulai 
dari persiapan sarana hingga pelaksanaan, mengandung elemen edukasi. Giri (2022) 
menjelaskan bahwa dari sudut pandang fenomenologi, pendidikan sosial yang bernuansa 
religius sangat terlihat dalam proses pelaksanaan upacara agama Hindu di Bali, terutama 
dalam piodalan. Desa adat berperan dalam mengelola masyarakatnya agar terlibat dalam 
gotong royong dan bekerja sama untuk mempersiapkan sarana dan prasarana keagamaan 
(upakara) di pura. Dari kedua pendapat tersebut, secara jelas memaparkan tentang peran 
upacara piodalan dalam membentuk tingkah laku dan sebagai pendidikan sosial. Namun 
yang difokuskan dalam kedua pendapat tersebut terkait dengan komunitas sesama Hindu. 
Hal tersebut disebabkan karena upacara piodalan identik dengan upacara dalam agama 
Hindu. Berbeda dengan penelitian ini yang berusaha mengupas peran upacara piodalan 
di Pura Labuhan Aji mampu membentuk tingkah laku dan interaksi sosial antara umat 
Hindu dan umat Buddha sehingga tercipta kerukunan antara keduanya. 

Sinkretisasi Siwa-Buddha di Bali diartikan sebagai penggabungan dan 
percampuran yang terjadi akibat interaksi budaya, yang menghilangkan berbagai 
perbedaan dan menciptakan kesatuan antara sekte atau aliran filsafat agama dan 
kepercayaan Siwa-Buddha di Bali. Secara umum, di Indonesia, ajaran Siwa dan Buddha 
telah mengalami sinkretisme yang saling memberikan kontribusi satu sama lain. 
Fenomena ini merupakan keunikan yang terlihat di Indonesia, terutama di Bali, di mana 
penghormatan terhadap Siwa dan Buddha berlangsung sangat harmonis, seakan-akan 
tidak ada perbedaan di antara keduanya (Ariyoga, 2021). Penelitian tersebut memberikan 
gambaran bahwa sinkretisme Siwa atau agama Hindu dengan agama Buddha  begitu kuat 
di Indonesia. Harmoni antara kedua agama ini tidak hanya terwujud dalam aspek spiritual, 
tetapi juga dalam budaya, seni, arsitektur, dan kehidupan sehari-hari masyarakat Bali. 
Kedua agama ini, meskipun berbeda secara teologis, memiliki banyak nilai-nilai etika dan 
spiritual yang sejalan, dan sinkretisme ini menjadi salah satu kekayaan budaya Bali. Akan 
tetapi penelitian tersebut, tidak membahas tentang sinkretisme antara agama Hindu dan 
Buddha dalam sebuah pura. Untuk itu penelitian ini menjadi penting dalam hal 
memahami bentuk sinkretisme Hindu dan Buddha dalam sebuah pura sebagai wujud 
kerukunan umat Hindu dan Buddha. 

Adapun nilai-nilai kerukunan yang dimplementasikan di Pura Labuah Aji pada 
hari suci piodalan dapat dilihat dari aktivitas ngayah untuk mempersiapkan piodalan. 
Salah satu kearifan lokal yang tetap ada hingga kini adalah ngayah (gotong royong). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 217 

 

Ngayah merupakan bentuk kearifan lokal yang mampu menyatukan umat dari berbagai 
latar belakang agama, budaya, dan tradisi yang berbeda. Menurut Kamus Bahasa Bali-
Indonesia terbitan tahun 1990, kata ngayah secara harfiah diartikan sebagai melakukan 
suatu pekerjaan tanpa menerima imbalan (Dahlan, 2023). Dewi (2025) dalam ajaran 
filsafat Hindu, konsep ngayah memiliki arti yang mendalam dan berkaitan dengan Karma 
Yoga, yakni bekerja sebagai wujud pengabdian kepada Tuhan tanpa mengharapkan 
balasan. Dalam konteks budaya masyarakat Hindu Bali, ngayah adalah sebuah kewajiban 
sosial yang dilaksanakan melalui kerjasama atau gotong royong dengan hati yang tulus 
dan ikhlas, baik di tingkat banjar maupun di tempat-tempat suci seperti pura. Berkaitan 
dengan kegiatan ngayah di Pura Labuah Aji, tidak hanya umat Hindu saja yang 
berkontribusi. Umat Buddha yang meyakini keberadaan Pura Labuhan Aji juga ikut 
berkontribusi. Dalam kesempatan itu kedua umat bersama-sama mempersiapkan upacara 
piodalan, seperti membersihkan areal pura. Sebelum upacara atau piodalan dimulai, umat 
Hindu melakukan kegiatan gotong royong untuk membersihkan area pura seperti 
menyapu halaman pura, membersihkan palinggih (bangunan suci di pura), dan 
memperbaiki atau merapikan fasilitas pura. Kegiatan ini dilakukan oleh seluruh umat, 
baik laki-laki maupun perempuan, sebagai bentuk pengabdian dan persiapan menyambut 
piodalan atau upacara. Selain itu, kegiatan ngayah juga dilakukan dalam bentuk  
mendirikan sarana upacara seperti penjor dan tenda-tenda upacara. 

Cara umat Buddha menghormati umat Hindu pada saat piodalan di Pura Labuhan 
Aji juga dapat dilihat dari tata cara berpakaian, dimana umat Buddha mengikuti budaya 
berpakaian umat Hindu Bali. Fenomena ini sejalan dengan pendapat Komala (2025) yang 
menyatakan bahwa budaya dan toleransi beragama sebagai strategi dalam 
membangun harmoni sosial. Berdasarkan hasil wawancara dijelaskan bahwa ketika 
upacara piodalan, umat Buddha yang datang bersembahyang menggunakan pakaian adat 
Bali. Hal ini dilakukan agar benar-benar mencerminkan pakaian orang yang mau 
bersembahyang ke pura. Karena umat Buddha benar-benar meyakini dewa-dewi yang 
bersthana di Pura Labuhan Aji.  berdasarkan wawancara tersebut, umat Buddha yang 
menggunakan pakaian adat Bali menunjukkan bagaimana toleransi dan harmoni sosial 
dapat tercipta melalui penghargaan terhadap kebudayaan lokal. Ini mencerminkan rasa 
saling menghormati antarumat beragama dan komitmen untuk hidup dalam kerukunan, 
dengan tetap menjaga identitas agama masing-masing tanpa mengorbankan nilai-nilai 
kebersamaan dan tradisi yang ada. 

Selanjutnya cara umat Buddha menerapkan rasa hormatnya di Pura Labuhan Aji 
dilihat dari persembahan yang dibawa. Sama halnya seperti umat Hindu, umat Buddha 
juga membawa banten dan canang sebagai sarana persembahyangan. Ada yang 
membawa canang sari, canang raka, banten pejati. Nisa (2025) canang sari adalah salah 
satu ciri khas masyarakat penganut agama Hindu. Persembahan ini merupakan sarana 
yang digunakan umat Hindu dan mengandung nilai filosofis yang kuat, terutama yang 
berkaitan dengan aspek keagamaan. Sesuai dengan pendapat tersebut, canang sari 
merupakan salah satu persembahan ydalam tradisi umat Hindu, akan tetapi di Pura 
Labuhan Aji, canang sari juga dipersembahyakan oleh umat Buddha.Tidak ada perbedaan 
persembahan antara umat Hindu dan umat Buddha.Di Bali, banten tidak hanya menjadi 
bagian dari ritual agama Hindu, tetapi juga telah menjadi simbol budaya yang umum 
diadopsi dalam berbagai kegiatan, termasuk oleh umat Buddha. Umat Buddha yang 
tinggal di Bali seringkali menggunakan banten sebagai bentuk penghormatan atau 
persembahan dalam upacara tertentu, terutama dalam acara yang terkait dengan adat dan 
tradisi Bali. Meskipun banten memiliki makna spiritual dalam Hindu, dalam beberapa 
konteks, banten digunakan oleh umat Buddha sebagai simbol penghormatan terhadap 
leluhur atau dewa-dewa lokal. Meskipun tradisi agama Buddha tidak mengenal konsep 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 218 

 

banten seperti dalam agama Hindu, tetapi di Bali, persembahan bisa dipengaruhi oleh 
elemen-elemen budaya setempat, seperti penggunaan bunga, buah, atau makanan sebagai 
simbol penghormatan. Persembahan banten dalam upacara Buddha mungkin tidak 
digunakan dengan cara yang sama seperti dalam Hindu, tetapi unsur-unsur yang mirip 
bisa ditemukan dalam bentuk-bentuk persembahan sederhana sebagai tanda 
penghormatan atau rasa syukur. Oleh sebab itulah umat Buddha yang datang 
bersembahyang pada saat hari piodalan di Pura Labuhan Aji tetap membawa banten atau 
canang. 

Praktik ngayah dan penggunaan pakaian adat oleh umat Buddha di Pura Labuhan 
Aji tidak semata-mata merupakan tindakan sosial atau budaya, melainkan juga 
mengandung makna spiritual yang mendalam. Hal tersebut mencerminkan bahwa budaya 
memiliki peran yang sangat kuat dalam membentuk harmoni sosial. Hal ini sesuai dengan 
pendapat Said (2024) hubungan antara budaya dan agama dalam kehidupan masyarakat 
di Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) menjadi landasan penting dalam 
membentuk interaksi sosial. Melalui partisipasi dalam upacara di pura, penggunaan 
busana adat Bali, dan keterlibatan dalam tradisi ngayah, umat Buddha menunjukkan 
bentuk pengabdian yang melampaui sekat-sekat formal keagamaan. Praktik ini tidak 
serta-merta mengaburkan identitas keimanan mereka, tetapi justru memperlihatkan 
bagaimana nilai-nilai spiritual lintas agama dapat terintegrasi secara harmonis dalam 
kehidupan sehari-hari. Fenomena ini menunjukkan bahwa spiritualitas bukan hanya 
dimediasi oleh doktrin formal, tetapi juga oleh pengalaman kolektif dan nilai-nilai lokal 
yang membentuk jembatan antaragama. Dengan demikian, batas-batas keagamaan tidak 
lagi bersifat eksklusif, melainkan lentur dan inklusif dalam ruang budaya yang 
menyatukan. 

 
Kesimpulan  

Penelitian ini menemukan bahwa implementasi teologi kerukunan di Pura 
Labuhan Aji dapat dilihat dari bentuk palinggih yang menggunakan ornamen Buddha 
seperti lampion dan adanya patung Dwi Kwan Im. Selain itu pada saat hari suci piodalan 
umat Hindu dan Buddha dapat berinteraksi dengan rukun. Kerukunan pada saat piodalan 
terlihat dari mulai persiapan seperti membersihkan areal pura, memasang penjor dan 
tenda. Hingga pada waktu puncak piodalan umat Buddha yang datang bersembahyang ke 
Pura Labuhan Aji mengikuti budaya umat Hindu dengan menggunakan pakaian adat Bali 
dan persembahan berupa banten dan canang. Dengan demikian penelitian ini dapat 
memperluas pemahaman masyarakat akan pentingnya pengaplikasian nilai-nilai teologi 
kerukunan dalam bermasyarakat. Dalam konteks lokal, ajaran agama tentang kerukunan 
tidak hanya bersifat doktrinal, tetapi dihidupkan melalui tradisi dan praktik sosial yang 
ada di masyarakat lokal. Keberadaan Pura Labuhan Aji memiliki fungsi berbeda 
dibandingkan pura lainnya, yang tidak saja sebagai tempat persembahyangan, tetapi juga 
tempat yang menyatukan dua komunitas. Belum banyak masyarakat yang mengetahui 
bahwa Pura Labuhan Aji sebagai pura yang membentuk toleransi antarumat beragama. 
Dengan demikian implikasi praktis dari temuan ini adalah pentingnya bagi masyarakat 
sekitar pura untuk menjaga nilai-nilai kerukunan yang sudah berjalan dari semenjak 
dahulu agar tidak sampai punah. Pelestarian kerukunan di Pura Labuhan Aji juga menjadi 
penting untuk dijadikan warisan spiritual dan budaya bagi generasi berikutnya. Jika 
kerukunan dijaga dengan baik, maka Pura Labuhan Aji kedepannya dapat dijadikan 
sebagai model pluralisme berbasis lokal Bali dan dapat dijadikan rujukan untuk tempat 
ibadah lintas agama lainnya. 

 
 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 219 

 

Daftar Pustaka 
Aeni, N. (2021). Masyarakat Agama Hinduisme Dan Buddhaisme (Kajian Sosiologi 

Agama). Jurnal Studi Agama, 5(2), 56-72. 
Aprilia, S., & Juniarti, U. (2022). Implementasi Fungsionalisme Struktural Talcott 

Parsons Dalam Upaya Melestarikan Tradisi Islam Melayu Nganggung Dulang di 
Bangka Belitung. JURNAL DIALOKA: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Dakwah dan 
Komunikasi Islam, 1(01), 18-37. 

Arifin, A. Z. (2019). Toleransi dalam Agama Hindu; Aplikasi Ajaran dan Praktiknya di 
Pura Jala Siddhi Amertha Sidoarjo. Satya Widya: Jurnal Studi Agama, 2(2), 71-
92. 

Ariyoga, I. N. (2021). Sinkretisme Siwa-Buddha dalam Lontar Candra Bherawa. 
Dharmasmrti, 21(1), 63-71. 

Astajaya, I. K. M., & Ria, N. M. A. E. T. (2021). Pendidikan Multikultur Dalam Aktivitas 
Keagamaan Di Konco Pura Taman Gandasari Desa Dangin Puri Kaja Kecamatan 
Denpasar Utara Provinsi Bali. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan 
Multikulturalisme, 3(1), 44-57. 

Dahlan, M. (2023). Tradisi Ngayah Pada Masyarakat Bali. Jurnal Kajian Sosial Dan 
Budaya: Tebar Science, 7(3), 112-116. 

Dewi, N. L. P. Y., Krisnha, I. B. W., & Gunarta, I. K. (2025). Manava Seva Madhava 
Seva: Refleksi Ketuhanan Dalam Tradisi Ngayah Masyarakat Bali. 
Jnanasiddhanta: Jurnal Teologi Hindu, 75-86. 

Donder, I. K. (2007). Kosmologi Hindu. Surabaya: Paramita. 
Giri, I. P. A. A., Girinata, I. M., & Dwipranata, K. A. Y. (2022). Upacara Piodalan sebagai 

Media Pendidikan Sosial Religius-Ekonomi (Kajian Fenomenologi). Sphatika: 
Jurnal Teologi, 13(2), 175-185. 

Gobang, J. K. G. D. (2014). Konflik Budaya Lokal pada Masyarakat di Pulau Flores 
(Sebuah Analisis Komunikasi Lintas Budaya). Jurnal Komunikasi, 9(1), 59-68. 

Hasan, Z., Wijaya, B. S., & Syahputra, M. F. (2024). Paradigma Bhineka Tunggal Ika dan 
Implikasinya dalam Menangani Tawuran Antar Kelompok. Jaksa: Jurnal Kajian 
Ilmu Hukum dan Politik, 2(3), 01-14. 

Heriyanti, K. (2021). Optimalisasi Keharmonisan Masyarakat Plural Melalui Ajaran 
Teologi Kerukunan. Sphatika: Jurnal Teologi, 12(2), 168-177. 

Hyangsewu, P., Adzimat, Q. M., Agista, S. B., & Lestari, W. (2022). Teologi Inklusif 
sebagai Resolusi Konflik Agama di Era Digital. Zawiyah: Jurnal Pemikiran 
Islam, 8(1), 39-50. 

Joniarta, M. (2023). Sinkretisasi Siwa-Buddha Di Pura Yeh Gangga Desa Perean Tengah 
Kecamatan Baturiti Kabupaten Tabanan. Pangkaja: Jurnal Agama Hindu, 26(1), 
66-72. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Renika Cipta. 
Komala, Y. W., Hidayat, M., Suhardi, M., & Lestari, M. I. (2025). Pluralisme Budaya Dan 

Toleransi Beragama: Strategi Membangun Harmoni Sosial Dalam Konteks 
Kehidupan Berbangsa Yang Multikultural. KHAZANAH: Jurnal Studi Ilmu 
Agama, Sosial Dan Kebudayaan, 1(1), 31-40. 

Ngurah Rika Wiguna, I. G. (2022). Kelentangan Dalam Upacara Piodalan Pura 
Payogan Agung Kutai (Doctoral Dissertation, Institut Seni Indonesia Yogyakarta). 

Nisa, F. K., Sulistiono, B., & Aliyah, S. (2025). Pelestarian Kearifan Lokal Canang Sari 
Sebagai Persembahan Dalam Kegiatan Ritul Dan Upacara Adat. Jurnal Ilmiah 
Widya Pustaka Pendidikan, 13(1), 59-71. 

Pemayun, C. A. S. D. (2019). Akulturasi Ajaran Siwa-Buddha Di Pura Pagulingan Desa 
Manukaya Gianyar. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 2(2), 114-122. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 220 

 

Pradnya, I. M. A. S. (2022). Refleksi Teologi Multikultural Di Pura Batu Meringgit Desa 
Candi Kuning Kecamatan Baturiti Kabupaten Tabanan. Pangkaja: Jurnal Agama 
Hindu, 25(1), 72-80. 

Prakosa, P. (2022). Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama. 
Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH), 4(1), 45-55. 

Putra, A. A. G. W. (2019). Ajaran Tat Twam Asi Dalam Kakawin Aji Palayon. Kalangwan 
Jurnal Pendidikan Agama, Bahasa dan Sastra, 9(1). 

Rai, I. W., Sunartha, I. G. M., Purnamaningsih, I. A. M., & Sadguna, I. G. A. J. (2020). 
Merajut Kerukunan di Jayapura: Diaspora Ethnis Bali Penyungsung Pura Agung 
Surya Bhuvana. Papua: Penerbit Aseni. 

Said, N., & Saidy, E. N. (2024). Revitalisasi Budaya Lokal dalam Bingkai Moderasi 
Beragama. Ruang Komunitas: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(2), 43-54. 

Saraswati, L. G., & Manalu, A. G. B. (2023). Rekognisi keragaman budaya dan 
multikulturalisme Bhineka Tunggal Ika. Krtha Bhayangkara, 17(2), 273-296. 

Subawa, I. M. P. (2024). Sinkretisme Pemujaan Hindu Konghucu Di Pura Penyagjagan 
Kabupaten Bangli. Jurnal Sphatika: Jurnal Teologi, 14(1), 45-53 

Sudharta, T.R., & Atmaja, I.B.O.P. (2001). Upadesa tentang Ajaran-Ajaran Agama 
Hindu. Surabaya: Paramita.  

Suryadnyana, I. G. E., Mahardika, G., & Hartaka, I. M. (2024). Eksistensi Pura Labuhan 
Aji Di Desa Adat Temukus Kecamatan Banjar Kabupaten Buleleng. Vidya 
Darsan: Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu, 6(1), 17-33. 

Turama, A. R. (2020). Formulasi teori fungsionalisme struktural Talcott Parsons. 
EUFONI: Journal of Language, Literary and Cultural Studies, 2(1), 58-69. 

Yanti, K. A. D. (2022). Sinkretisasi Siwa-Buddha di Pura Yeh Gangga Desa Perean 
Tengah Kecamatan Baturiti Kabupaten Tabanan. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 
5(3), 141-154. 

 
 


