Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 9 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

o 5
Sepzpragee frsid

Implementasi Teologi Kerukunan Di Pura Labuhan Aji
Kabupaten Buleleng

Komang Heriyanti
Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja, Indonesia
heriyantikomang@gmail.com

Abstract

Religious harmony in Indonesia is an important factor in maintaining national
unity. This study attempts to describe the form of interfaith harmony at Labuhan Aji
Temple, Buleleng Regency. The harmony between Hindus and Buddhists at Labuhan Aji
Temple demonstrates that temples can be a place for interfaith practices through local
traditions such as ngayah and the implementation of piodalan days. During piodalan
days at Labuhan Aji Temple, not only Hindus carry out ngayah activities. But Buddhists
also participate in ngayah preparing infrastructure for piodalan days. Thus, the purpose
of this study is to provide an understanding that temples, as sacred places for Hinduism,
have a space to unite communities of different faiths through the practice of local
traditions. The method used in this study is a qualitative research method. Data were
collected through observation, interviews, and document studies. Based on the data
obtained, the results of this study are the implementation of the theology of harmony
between Hindus and Buddhists at Labuhan Aji Temple, seen from the palinggih in the
temple, some still use lanterns which are Buddhist ornaments and the standing of the Dwi
Kwan Im statue. In addition, harmony can be seen on the piodalan day which starts from
the ngayah process until during the piodalan, Buddhists wear Balinese traditional
clothing and the same offerings as Hindus, such as banten.

Keywords: Buleleng; Labuhan Aji Temple; Theology of Harmony

Abstrak

Kerukunan umat beragama di Indonesia menjadi salah satu faktor penting dalam
menjaga persatuan dan kesatuan bangsa. Penelitian ini berusaha untuk menggambarkan
bentuk kerukunan antarumat beragama di Pura Labuhan Aji, Kabupaten Buleleng.
Kerukunan umat Hindu dan Buddha di Pura Labuhan Aji membuktikan bahwa pura dapat
menjadi praktik lintas agama melalui tradisi lokal seperti ngayah dan pelaksanaan hari
piodalan. Pada saat hari piodalan di Pura Labuhan Aji, tidak saja umat Hindu yang
melaksanakan kegiatan ngayah. Tetapi umat Buddha juga ikut terjun ngayah
mempersiapkan sarana prasarana untuk hari piodalan. Dengan demikian, tujuan
penelitian ini adalah untuk memberikan pemahaman bahwa pura sebagai tempat suci
agama Hindu, memiliki ruang untuk menyatukan masyarakat lintas agama melalui
praktek tradisi lokal. Adapun Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah meode
penelitian kualitatif. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan studi
dokumen. Berdasarkan data-data yang didapat adapun hasil dari penelitian ini yaitu
implementasi teologi kerukunan antara umat Hindu dan umat Buddha di Pura Labuhan
Aji terlihat dari palinggih di pura tersebut, masih ada yang menggunakan lampion yang
merupakan ornamen umat Buddha serta berdirinya patung Dwi Kwan Im. Selain itu
kerukunan dapat dilihat pada hari piodalan yang dimulai dari proses ngayah hingga pada
saat piodalan umat Buddha menggunakan pakaian adat Bali dan persembahan yang sama
dengan umat Hindu seperti banten.

Kata Kunci: Buleleng; Pura Labuhan Aji; Teologi Kerukunan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pendahuluan

Indonesia merupakan negara dengan masyarakat plural yang memiliki beragam
suku, agama, bahasa, dan budaya. Keberagaman ini menjadi ciri khas dan kekayaan
Indonesia yang memerlukan pendekatan toleransi, saling menghormati, dan kebersamaan
dalam kehidupan bermasyarakat. Untuk menjaga persatuan dalam keragaman, Indonesia
memiliki semboyan Bhinneka Tunggal Ika yang berarti berbeda-beda tetapi tetap satu.
Saraswati (2023) sebagai simbol negara, Bhineka Tunggal lka mengandung makna
mendalam serta memikul tanggung jawab besar dalam menjaga persatuan di tengah
keberagaman. Selanjutnya Hasan (2024) pandangan Bhinneka Tunggal Ika menegaskan
urgensi toleransi serta saling menghargai antarindividu maupun kelompok. Prinsip ini
membangun tatanan sosial yang inklusif dan ramah bagi seluruh warga negara, tanpa
membedakan latar belakang apa pun. Dengan demikian prinsip Bhinneka Tunggal Ika
menjadi dasar bagi masyarakat untuk menghormati perbedaan dan bekerja sama demi
menjaga keharmonisan dan kesatuan bangsa. Meskipun pluralitas merupakan kekayaan,
Indonesia juga menghadapi tantangan seperti potensi konflik antaretnis atau antaragama.
Oleh karena itu, pemerintah dan masyarakat terus berupaya mempromosikan toleransi,
dialog antarbudaya, dan kerja sama untuk mengelola perbedaan dengan damai dan
harmonis. Pluralitas di Indonesia adalah sumber kekuatan yang memperkaya budaya dan
identitas bangsa, namun juga membutuhkan kesadaran dan komitmen semua pihak untuk
menjaga persatuan dan kesatuan.

Konflik antarumat beragama di Indonesia memang terjadi dari waktu ke waktu.
Ketidakpahaman atau interpretasi yang berbeda terhadap ajaran agama sering kali
menjadi pemicu konflik. Beberapa kelompok mungkin merasa bahwa keyakinan atau
praktik agama tertentu tidak sesuai dengan keyakinan mereka, yang dapat memicu
ketegangan dan gesekan. Namun berbeda dengan umat Hindu dan umat Buddha di Pura
Labuhan Aji. Kedua umat beragama mampu menjaga kerukunan dengan baik. Selain Pura
Labuhan Aji, kerukunan antarumat beragama di Bali dapat dilihat dalam aktivitas
keagamaan di beberapa pura. Seperti yang dijelaskan oleh Pradnya (2022) Pura Batu
Meringgit adalah salah satu peninggalan budaya multikultural di nusantara yang masih
bisa disaksikan hingga kini. Tempat suci ini menaungi berbagai etnis, termasuk etnis
Tionghoa, dan hal tersebut berkaitan erat dengan latar sejarahnya sebagai bagian dari jalur
perdagangan masa lampau. Keberagaman budaya telah hadir dan terjalin harmonis sejak
zaman dahulu, menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan agama tidak menjadi
penghalang dalam interaksi sosial masyarakat. Berdasarkan penjelasan tersebut, wujud
kerukunan di Pura Batu Meringgit merupakan peninggalan peradaban terdahulu yang
diwarisi oleh masyarakat lintas agama hingga saat ini, terutama peninggalan dalam
bentuk bangunan. Akan tetapi, wujud kerukunan umat Hindu dan Buddha di Pura
Labuhan Aji, bukan hanya melanjutkan peninggalan terdahulu. Wujud kerukunan
semakin kuat dengan adanya patung Dewi Kwan In yang didirikan oleh salah satu umat
Buddha pada tahun 2022. Hal ini membuktikan bahwa kerukunan di Pura Labuhan Aji
bukan saja karena masyarakat melanjutkan peninggalan para pendahulu, tetapi karena
masyarakat memang memiliki sikap toleransi yang kuat. Dengan demikian implementasi
teologi kerukunan di Pura Labuhan Aji perlu dikaji secara mendalam untuk memahami
hal-hal yang menjadi landasan masyarakat tetap menjaga kerukunan. Teologi kerukunan
yang diimplementasikan oleh umat lintas agama di Pura Labuhan Aji dapat dijadikan
contoh bagi umat beragama dalam menjaga kerukunan bermasyarakat.

Jika ditelaah secara lebih mendalam, terdapat banyak kesamaan antara ajaran
Hindu yang dipraktikkan oleh masyarakat Bali dengan ajaran Buddha yang dianut oleh
komunitas Tionghoa. Contohnya, umat Hindu di Bali mengamalkan ajaran mengenai
Ketuhanan, penghormatan kepada leluhur, serta nilai-nilai etika dan moral (Astajaya,

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



2021). Dengan adanya persamaan-persamaan tersebut, umat Hindu dan umat Buddha di
Pura Labuhan Aji dapat membuka ruang toleransi satu sama lain. Karena itulah umat
Hindu dan Buddha di Pura Labuhan Aji sama-sama menghormati setiap palinggih yang
ada, demikian pula palinggih Dewi Kwan Im. Pura Labuhan Aji sebagai tempat ibadah
umat Hindu, sering kali menjadi simbol perdamaian dan tempat bagi masyarakat untuk
berkumpul, berdoa, dan mempererat hubungan sosial.

Umat Buddha yang berkunjung ke Pura Labuhan Aji biasanya menghormati
aturan dan tata tertib di pura. Begitu pula umat Hindu yang beribadah, mereka bersikap
terbuka dan ramah kepada siapa saja yang datang dengan niat baik, tanpa memandang
perbedaan agama. Umat Hindu dan umat Buddha sering bekerja sama dalam kegiatan
gotong royong, seperti membersihkan lingkungan pura atau melakukan bakti sosial
bersama. Ini menjadi kesempatan untuk mempererat hubungan antarumat beragama dan
memperkuat persaudaraan. Pura Labuhan Aji sebagai tempat ibadah tidak hanya menjadi
simbol spiritual bagi umat Hindu, tetapi juga menjadi ruang untuk mempererat persatuan
dan kerukunan antarumat beragama, yang pada akhirnya memperkuat keharmonisan
dalam masyarakat. Melalui peran-peran tersebut, Pura Labuhan Aji tidak hanya menjadi
tempat ibadah, tetapi juga menjadi jembatan yang menyatukan umat Hindu dan Buddha,
serta memperkuat kerukunan dan persatuan di masyarakat.

Mengembangkan sikap toleransi seperti antarumat beragama di Pura Labuhan Aji,
bukan hanya merupakan tanggung jawab individu, tetapi juga tanggung jawab kolektif
masyarakat dan pemerintah untuk menciptakan lingkungan yang aman dan damai bagi
semua. Jika dilihat fenomena di Pura Labuhan Aji komunitas umat Hindu dan komunitas
umat Buddha telah memiliki kesadaran untuk mengembangkan sikap toleransi. Menurut
Arifin (2019) toleransi tidak hanya diterapkan terhadap sesama pemeluk agama yang
sama, tetapi juga terhadap pemeluk agama lain. Toleransi tidak cukup hanya dipahami
secara konsep, melainkan harus diwujudkan dalam tindakan nyata. Bentuk nyata dari
toleransi adalah dengan saling menghormati antarumat beragama serta memberikan
kesempatan bagi mereka untuk menyampaikan aspirasi dan pendapat mereka. Penelitian
arifin menjelaskan terkait toleransi secara detail, akan tetapi penelitian tersebut belum
menampilkan tentang toleransi antara umat Hindu dan Buddha seperti yang terjadi di Pura
Labuhan Aji. dengan demikian perlu digali lebih mendalam terkait wujud toleransi antara
umat Hindu dan umat Buddha di Pura Labuhan Aji.

Metode

Penelitian ini merupakan sebuah penelitian kualitatif, dimana penelitian ini
menggambarkan fakta yang terjadi di lapangan yaitu terkait kerukunan umat Hindu dan
Buddha di Pura Labuhan Aji. Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali secara mendalam bagaimana
individu dari berbagai latar belakang agama memahami, merasakan, dan menghayati
kerukunan dalam berinteraksi di Pura Labuhan Aji. Adapun sample dalam penelitian
menggunakan purposive. Jenis informan yang dipilih adalah masyarakat yang terlibat
langsung dalam aktivitas di Pura Labuhan Aji seperti Pemangku dan masyarakat
penyungsung Pura Labuhan Aji. Metode pengumpulan data dilakukan dengan wawancara
terstruktur dimana peneliti sudah menyiapkan berbagai pertanyaan terkait kerukunan
umat beragama di Pura Labuhan Aji. Selain wawancara, pengumpulan data juga
dilakukan dengan observasi dan studi dokumen. Ketiga metode ini saling melengkapi dan
memberikan berbagai sudut pandang yang kaya untuk memahami fenomena secara
mendalam. Dengan demikian validitas data dalam penelitian ini dilakukan dengan
membandingkan data-data hasil dari wawancara, observasi, dan studi dokumen. Adapun
metode analisis data melalui beberapa tahapan yaitu pertama reduksi data yaitu tahap

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



memilih dan menyederhanakan data untuk fokus pada informasi yang relevan, kedua
penyajian data yaitu mengorganisasi data secara sistematis untuk memudahkan analisis
lebih lanjut, ketiga penarikan kesimpulan yaitu menginterpretasi data untuk menemukan
pola, tema, dan makna yang sesuai dengan tujuan penelitian.

Hasil dan Pembahasan

Teologi kerukunan mengajarkan manusia untuk hidup rukun dan harmonis dengan
pemeluk agama lain. Dalam hal ini, agama Hindu memiliki beragam ajaran yang
membimbing umatnya untuk saling menghormati antar sesama (Heriyanti, 2021). Dengan
adanya ajaran kerukunan dalam agama Hindu, sudah menjadi kewajiban bagi umat Hindu
untuk menerapkan ajaran tersebut. Adanya perbedaan agama, tentu membentuk budaya
yang berbeda satu sama lain. Gobang (2014) konflik budaya bisa muncul di berbagai
tempat, terutama di lingkungan yang memiliki perbedaan mendasar dalam aspek budaya
dan masyarakat pendukungnya. Penelitian Gobang menggambarkan bahwa jika
perbedaan budaya muncul apabila seseorang merasa asing dengan budaya lain. Namun,
tidak demikian dengan umat Hindu dan Buddha yang ada di Pura Labuhan Aji. Meskipun
masing-masing memiliki budaya yang berbeda, tetapi mereka dapat memadukan budaya
yang berbeda, sehingga terbentuk sinkretisme. Subawa (2024) kemunculan sinkretisme
Siwa-Buddha di Bali tercermin dalam bentuk arsitektur pura beserta sistem pemujaannya.
Pada masa lampau, ketika berbagai sekte masih berkembang di Bali, pura berfungsi
sebagai simbol keagamaan sekaligus menjadi media untuk memadukan dan menyatukan
masyarakat yang beragam. Berdasarkan pendapat tersebut, pura tidak hanya berperan
dalam menghubungkan manusia dengan Tuhan. Tetapi secara nyata pura juga dapat
menjadi tempat bersatunya masyarakat, bahkan masyarakat lintas agama seperti di Pura
Labuhan Aji.

Fenomena kerukunan di Pura Labuhan Aji berkaitan dengan teori fungsional
struktural dari Talcott Parson yang menjelaskan bahwa sistem sosial idealnya mampu
menghargai perbedaan, bahkan terhadap bentuk-bentuk penyimpangan tertentu. Sebuah
sistem sosial yang fleksibel cenderung lebih tangguh dibandingkan sistem yang kaku dan
menolak adanya penyimpangan (Turama, 2020). Sesuai dengan pendapat tersebut, umat
Hindu dan Buddha di Pura Labuhan Aji mampu menghormati perbedaan yang ada,
sehingga dapat membentuk masyarakat yang terintegrasi secara fungsional ke dalam
suatu bentuk ekuilibrium. Kesinambungan aktivitas umat Hindu dan Buddha di Pura
Labuhan Aji, tidak terlepas dari kesediaan masing-masing individu untuk menerima serta
menghormati teologi masing-masing. Keseimbangan sosial di Pura Labuhan Aji terlihat
dari adanya unsur-unsur budaya umat Buddha dan budaya umat Hindu yang bersinergi.
Hal tersebut dapat dilihat dari adanya palinggih yang menggunakan lampion. Begitu juga
keberadaan palinggih Dewi Kwan Im yang tidak saja disucikan oleh umat Buddha, tetapi
juga umat Hindu. Partisipasi dari umat Buddha pada saat piodalan, juga memberi
gambaran bahwa keseimbangan sosial di Pura Labuhan Aji menjadi hal menarik untuk
dijadikan contoh kerukunan.

Melihat aktivitas keberagamaan di Pura Labuhan Aji, maka Pura Labuhan Aji
tidak hanya dianggap penting bagi masyarakat Hindu, tetapi juga bagi masyarakat yang
beragama Buddha. Hal yang tak kalah penting adalah bahwa Pura Labuhan Aji diyakini
sebagai pura Dang Kahyangan. Hal tersebut disampaikan Suryadnyana (2024) bahwa
Pura Labuhan Aji dikenal sampai luar bali, pangempon pura menyepakati untuk
mendaftarkan Pura Labuhan Aji sebagai Pura Dang Kayangan, dikarenakan Pura
Labuhan Aji sebagai pura yang memiliki sejarah perjalanan Dang Hyang Nirartha.
Dengan demikian Pura Labuhan Aji tidak saja menjadi ruang sakral bagi umat Hindu dan
Buddha dalam memuja Ida Sang Hyang Widhi Wasa beserta manifestasi-Nya. Tetapi Pura

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Labuhan Aji juga dijadikan tempat suci untuk menghormati jasa orang suci. Hal penting
dari Pura Labuhan Aji adalah adanya dua kepercayaan yang dapat berdampingan satu
sama lain sehingga membentuk masyarakat lintas agama yang rukun. Kedua umat baik
Hindu maupun Buddha, sama-sama menghormati jasa Dang Hyang Nirartha yang sudah
memperkenalkan tempat suci bagi kedua umat. Adapun bentuk kerukunan di Pura
Labuhan Aji dapat dijelaskan sebagai berikut:

1. Implementasi Teologi Kerukunan dalam Bentuk Palinggih

Pura Labuhan Aji adalah salah satu pura yang terletak di Desa Temukus,
Kecamatan Banjar, Kabupaten Buleleng, Bali. Pura ini memiliki peran penting, baik
sebagai tempat ibadah maupun sebagai pusat kegiatan sosial dan budaya. Pura Labuhan
Aji merupakan pura yang memiliki nilai sejarah dan spiritual bagi masyarakat
penyungsungnya. Kehadirannya tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai
simbol pelestarian budaya dan tradisi Hindu Bali. Pura ini berfungsi sebagai tempat suci
dimana umat Hindu setempat melaksanakan berbagai ritual keagamaan, seperti upacara
piodalan, persembahyangan rutin, dan upacara keagamaan lainnya. Pura ini menjadi
pusat spiritual yang penting bagi masyarakat untuk berdoa dan memperkuat hubungan
mereka dengan Ida Sang Hyang Widhi Wasa (Tuhan Yang Maha Esa). Pura Labuhan Aji,
seperti pura-pura lainnya di Bali, memiliki arsitektur tradisional Bali dengan susunan
bangunan yang khas. Terdapat beberapa palinggih (bangunan suci) di dalam pura, yang
masing-masing memiliki fungsi dan makna tersendiri dalam ritual keagamaan. Pura ini
juga dikelilingi oleh lingkungan alami yang indah, memberikan suasana yang sakral dan
tenang bagi umat yang bersembahyang.

Sinkretisme yang terjadi di Pura Labuhan Aji mencerminkan masyarakat yang
memiliki pemahaman teologis yang inklusif. Sunaryo (dalam Hyangsewu, 2012)
inklusivisme dalam beragama adalah suatu pandangan yang meyakini bahwa kebenaran
tidak dimiliki secara eksklusif oleh satu agama saja, melainkan merupakan hak yang dapat
dimiliki oleh setiap agama di dunia. Pemahaman teologis umat Hindu dan Buddha di Pura
Labuhan Aji tidak berfokus pada eksklusivitas kebenaran agama sendiri, tapi membuka
ruang apresiasi terhadap jalan spiritual orang lain. Pura Labuhan Aji memberikan ruang
bagi umat Hindu dan Buddha untuk mengimplementasikan teologi kerukunan yang
diajarkan oleh masing-masing agama. Aeni (2021) agama Hindu dan Buddha memiliki
simbol-simbol khas yang menjadi pembeda antara keduanya. Representasi simbolik dari
masing-masing tradisi keagamaan ini berperan penting dalam membentuk pemahaman
tentang pluralisme dan multikulturalisme dalam kehidupan umat beragama. Sesuai
dengan pendapat tersebut, setiap agama tentunya memiliki simbol-simbol yang
digunakan oleh setiap umatnya. Akan tetapi di Pura Labuhan Aji, simbol-simbol agama
Buddha diintegrasikan dalam ruang ibadah agama Hindu tanpa menghilangkan esensinya.
Hal tersebut adalah wujud nyata dari akulturasi dan toleransi antara ajaran Hindu dan
Buddha. Di Pura Labuhan Aji, bentuk perpaduan tersebut tampak harmonis. Simbol
Buddha tidak dipuja sebagai entitas terpisah, tapi diharmoniskan sebagai bagian dari jalan
spiritual yang lebih luas. Kerukunan antarumat beragama di Pura Labuhan Aji, tidak
hanya dipahami sebagai koeksistensi, yaitu hidup berdampingan tanpa konflik. Lebih dari
itu, kerukunan dimaknai sebagai wujud integrasi nilai-nilai spiritual antaragama.
Sebagaimana dijelaskan oleh Rai et al. (2020), kerukunan merupakan nilai universal yang
terkandung dalam setiap ajaran agama. Secara umum, masyarakat Indonesia mampu
memperlihatkan sikap toleran terhadap pemeluk agama lain. Dalam konteks ini, agama-
agama tidak hanya ditoleransi keberadaannya, tetapi nilai-nilai luhur yang dikandung
seperti kasih sayang, kedamaian, kejujuran, dan welas asih diangkat menjadi landasan
bersama dalam membangun kehidupan sosial yang harmonis. Hal ini berkaitan dengan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



pernyataan Pemayun (2019) ajaran Siwa, yang menjadi aliran dominan dan berperan
besar dalam membentuk nilai-nilai Hindu di Bali, tetap membuka diri dan menjalin
keharmonisan dengan ajaran lain, termasuk aliran Buddha. Dengan demikian, integrasi
yang terjadi bukan mencampuradukkan doktrin keimanan, melainkan menciptakan ruang
spiritual bersama yang saling menguatkan dalam keberagaman. Dengan demikian,
kerukunan menjadi proses aktif untuk menciptakan kesatuan dalam perbedaan, dan bukan
sekadar penghindaran dari konflik.

Pura Labuhan Aji tidak hanya mencerminkan arsitektur tradisional Bali, akan
tetapi dari banyaknya palinggih, ada palinggih yang menggunakan ornamen Buddha
seperti lampion. Ornamen Buddha menggunakan lampion biasanya terlihat sangat indah
dan memiliki nuansa spiritual. Dalam kepercayaan Buddha, lampion sering digunakan
dalam perayaan keagamaan atau dekorasi kuil, sehingga menciptakan suasana yang
tenang dan damai. Akan tetapi hal yang terjadi di Pura Labuhan Aji, lampion digunakan
sebagai pelengkap dalam sebuah palinggih. Aktivitas yang berlangsung di Pura Labuhan
Aji, Buleleng, Bali, mencerminkan bahwa umat Hindu dan Buddha dapat berdampingan
secara harmonis. Adanya unsur-unsur yang mencerminkan agama Buddha di Pura
Labuhan Aji, memperlihatkan bahwa terjadi sinkretisme yang kuat.

Perkembangan agama Buddha di Indonesia tidak dapat dipisahkan dari pengaruh
agama Hindu. Keduanya saling memengaruhi satu sama lain, sehingga melahirkan bentuk
baru dari agama Hindu (Siwa) dan Buddha yang berbeda dari versi aslinya di India Ardika
(dalam Yanti, 2022). Joniarta (2023) perkembangan Siwaisme dan Buddhisme di
Indonesia merupakan hasil langsung dari interaksi budaya antara dua peradaban besar,
yakni India dan Indonesia di masa lampau. Pengaruh tersebut sangat mendalam dan telah
mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat yang terdiri dari berbagai suku, bahasa,
kepercayaan, serta adat istiadat yang beragam. Berdasarkan pendapat tersebut sinkretisme
Hindu Buddha yang terjadi di Pura Labuhan Aji terjadi karena adanya pengaruh yang
kuat satu sama lain dan dikarenakan adanya sikap terbuka pada masyarakat.

Hal di atas juga sesuai dengan penjelasan Talcot Parson terkait teori
fungsionalisme struktural berasumsi bahwa setiap unsur kebudayaan memiliki manfaat
bagi masyarakat dimana unsur tersebut berada. Dengan kata lain, pandangan ini
menegaskan bahwa setiap pola perilaku yang telah menjadi kebiasaan, termasuk
keyakinan dan sikap, merupakan bagian integral dari kebudayaan dan berperan dalam
memenuhi kebutuhan dasar masyarakat. Pendekatan fungsionalisme struktural muncul
sebagai upaya untuk mempertahankan tatanan sosial, yang tersusun dari jaringan relasi
sosial. Teori ini didasarkan pada asumsi bahwa masyarakat terdiri atas berbagai elemen
yang saling berinteraksi dan memengaruhi satu sama lain (Aprilia, 2022). Fungsi sosial
Pura Labuhan Aji, dapat dilihat meskipun pada dasarnya Pura Labuhan Aji adalah tempat
ibadah umat Hindu, tetapi juga terbuka untuk kegiatan yang melibatkan umat Buddha,
dimana hubungan antara kedua agama ini sangat erat secara historis dan budaya. Di Bali,
terdapat tradisi keagamaan yang kerap melibatkan elemen-elemen dari kedua agama,
Hindu dan Buddha. Umat Buddha yang tinggal di sekitar Pura Labuhan Aji turut
berpartisipasi dalam kegiatan-kegiatan bersama, seperti upacara Melasti, Galungan, dan
Kuningan, sebagai bentuk dukungan sosial dan penghormatan terhadap kebersamaan. Hal
ini menunjukkan adanya sikap keterbukaan dan penerimaan yang kuat di antara kedua
kelompok. Seperti banyak pura di Bali lainnya, Pura Labuhan Aj juga memiliki elemen
atau peninggalan yang menggabungkan simbol-simbol dari kedua agama ini. Peninggalan
tersebut mencerminkan sinkretisme (penyatuan unsur-unsur agama) yang sudah
berlangsung sejak zaman Bali Kuno. Kehadiran elemen-elemen Buddha dalam arsitektur
atau simbol di pura menjadi tanda dari hubungan historis dan keterikatan spiritual yang
kuat antara umat Hindu dan Buddha di Bali. Pura Labuhan Aji juga bisa menjadi tempat

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



dialog dan interaksi sosial antara umat Hindu dan Buddha, terutama dalam kegiatan-
kegiatan yang bersifat sosial dan budaya. Melalui dialog dan komunikasi, kedua
komunitas dapat memperkuat hubungan dan saling belajar untuk memahami serta
menghormati tradisi masing-masing.

Prakosa (2022) menjelaskan bahwa praktik dan perilaku beragama yang
menyesuaikan dengan budaya lokal bisa digunakan untuk menilai moderasi dalam
beragama. Orang yang moderat biasanya lebih terbuka dan menerima tradisi serta budaya
lokal dalam menjalankan ajaran agamanya, asalkan tidak bertentangan dengan prinsip-
prinsip utama agama tersebut. Hasil penelitian Prakosa telah banyak mengulas bentuk
moderasi beragama terkait penghargaan terhadap budaya lokal. Akan tetapi, belum secara
spesifik menjelaskan budaya lokal yang seperti apa yang dimaksdukan. Dalam hal ini
permasalahan tentang kerukunan dalam bentuk budaya di Pura Labuhan Aji penting untuk
dikaji. Melalui keterbukaan, rasa hormat, dan kolaborasi yang terjalin, umat Hindu dan
Buddha di sekitar Pura Labuhan Aji mampu menjaga kerukunan dan hidup berdampingan
dengan damai, sehingga menjadi contoh keragaman yang harmonis di Bali. Dalam
beberapa upacara yang dilaksanakan di Pura Labuhan Aji, mungkin terdapat pengaruh
dari tradisi Buddha, seperti penggunaan mudra (gerakan tangan) dan mantra yang juga
diakui dalam ajaran Buddha. Hal ini memperlihatkan bagaimana budaya dan agama di
Bali mampu menyatukan elemen-elemen dari kedua kepercayaan ini dalam praktik
spiritual yang harmonis.

Implementasi nilai kerukunan dalam bidang budaya di Pura Labuhan Aji juga
dapat dilihat dengan berdirinya palinggih Dewi Kwam In. Berdasarkan hasil wawancara
dijelaskan bahwa keberadaan palinggih Dewi Kwam Im di Pura Labuhan Aji, dibangun
oleh salah satu umat Buddha yang sering datang bersembahyang ke Pura Labuhan Aji.
Hal ini dilakukan karena adanya kepercayaan yang begitu kuat umat Buddha tersebut
terhadap Tuhan beserta manifestasi-Nya yang bersthana di Pura Labuhan Aji. Dipercayai
bahwa para dewa di Pura Labuhan Aji memiliki sifat yang welas asih seperti sifat Dewi
Kwan Im dalam kepercayaan Buddha. Oleh karena itu, akhirnya dibangun patung Dewi
Kwam Im di bagian nista mandala atau ba p al}r}’g luar

S ;;’J..H. ¢ 3 y v, " _— Y
Gambar 1. Patung Dewi Kwan Im di Pura Labuan Aji
Dewi Kwan Im yang disthanakan di Pura Labuan Aji, bukan saja disakralkan oleh
umat Buddha, tetapi juga umat Hindu. Untuk persembahan yang dihaturkan sama halnya
dengan persembahan yang dihaturkan pada palinggih-palinggih lain di areal Pura Labuan
Aji. Ada umat yang menghaturkan canang sari ataupun canang raka. Berdasarkan
wawancara lebih lanjut juga dijelaskan bahwa Dewi Kwan Im di Pura Labuhan Aji bukan
hanya dipuja oleh umat Buddha. Tetapi banyak umat Hindu yang menyempatkan diri
untuk bersembahyang di patung Dewi Kwan Im sebelum memasuki areal madya mandala

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH | i



dan utama mandala. Hal ini membuktikan bahwa dua keyakinan telah melebur jadi satu
di Pura Labuhan Aji. Baik umat Hindu maupun umat Buddha masing-masing
menghormati satu sama lain. Hal ini senada dengan yang dijelaskan dalam kakawin
Sutasoma pupuh 139 bait 5 sebagai berikut:

Rwaneka dhatu winuwus wara Buddha Wiswa.

Bhinneka rakwa ring apan kéna parwanosén.

Manglkang jinatwa kalawan Siwatwa tunggal.

Bhinneka tunggal ika tan hana Dharma mangrwa

Terjemahannya:

Disebutkan dua pewujudan beliau itu Buddha dan Siwa. Berbeda konon, tapi

kapan dapat dibagi dua. Demikianlah kebenaran Buddha dan kebenaran Siwa

itu satu. Berbeda itu satu itu tidak ada Dharma yang mendua.

Berdasarkan penjelasan di atas walaupun ajaran Buddha dan Siwa terlihat berbeda
dalam beberapa aspek, tetapi esensi kebenaran yang mereka ajarkan adalah sama yaitu
mengajarkan kebajikan, harmoni, dan jalan menuju pembebasan dari penderitaan. Konsep
Bhinneka Tunggal Ika yang muncul dari kakawin Sutasoma menunjukkan bahwa
perbedaan agama atau keyakinan bukanlah sumber perpecahan, melainkan hal yang
memperkaya kehidupan spiritual dan sosial masyarakat. Yanti (2022) latar ajaran agama
Buddha yang memiliki penekanan pada praktek kehidupan sehari-hari, memberikan arti
khusus bagi masyarakat di Bali. Hal inilah yang menjaga eksistensi agama Buddha
mampu bertahan dari masa kemasa dengan penyesuaian berdasarkan perjalanan waktu
dan jaman. Berdasarkan hal tersebut, meskipun ada perbedaan antara ajaran Buddha dan
Siwa, tetapi keduanya menyampaikan pesan yang sama tentang kebajikan dan harmoni.
Hal Ini adalah bentuk toleransi yang sangat mendalam, dimana perbedaan dihargai dan
dipahami sebagai jalan yang berbeda menuju kebenaran yang sama.

2. Implementasi Teologi Kerukunan dalam Upacara Piodalan

Koentjaraningrat (2009) menjelaskan bahwa setiap agama memiliki ritual yang
berfungsi sebagai sistem upacara keagamaan, yang dapat dibagi menjadi empat
komponen. Pertama, tempat dimana upacara keagamaan dilaksanakan, yang mencakup
lokasi-lokasi suci seperti candi, makam, pura, kuil, gereja, langgar, surau, dan masjid.
Kedua, waktu pelaksanaan upacara, yang terkait dengan momen ibadah, hari-hari suci,
dan perayaan tertentu. Ketiga, benda dan alat yang digunakan dalam upacara, yang
mencakup sarana ritual seperti patung dewa, alat musik, seruling suci, genderang suci,
dan lainnya. Keempat, orang-orang yang terlibat dalam pelaksanaan serta pemimpin
upacara, yang meliputi pelaku keagamaan seperti pedanda, pemangku, dan umat. Dalam
pelaksanaan ritual, terdapat berbagai unsur, seperti mempersembahkan sesaji, berkorban,
berdoa, makan bersama setelah disucikan dengan doa, menari, menyanyi, berprosesi,
memainkan seni drama, berpuasa, bertapa, bersemadi, dan lain-lain.

Berdasarkan uraian di atas, keempat komponen sebagai sistem upacara juga
berlaku di Pura Labuhan Aji. Begitu pula pelaksanaan yadnya yaitu Dewa Yadnya tidak
hanya berlangsung pada hari piodalan, tetapi juga pada hari lain. Dalam Upadesa
(Sudharta dan Atmaja, 2001) dijelaskan bahwa dewa yadnya adalah korban suci dengan
tulus ikhlas ke hadapan Ida Sang Hyang Widhi Wasa dengan jalan cinta bhakti, sujud
memuja, serta mengikuti ajaran-ajaran-Nya.Terkait dengan upacara yadnya di Pura
Labuhan Aji, hal yang paling nampak adanya implementasi nilai kerukunan umat Hindu
dan umat Buddha yaitu pada hari piodalan. Ngurah (2022) tujuan dari
upacara piodalan adalah untuk mewujudkan kehidupan yang harmonis dan sejahtera
lahir batin dalam masyarakat. Demikian pula piodalan di Pura Labuhan Aji selain
bertujuan untuk menghormati dan memuliakan keberadaan para dewa yang bersthana di

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



pura tersebut juga mewujudkan hubungan harmonis antarumat beragama. Umat Hindu
percaya bahwa pada saat piodalan, dewa-dewa turun untuk memberikan berkat. Namun
pada kenyataannya, piodalan di Pura Labuhan Aji tidak hanya melibatkan umat Hindu,
tetapi juga umat Buddha.

Adanya praktek toleransi di Pura Labuhan Aji membuktikan bahwa ajaran-ajaran
universal dalam agama Hindu seperti 7at Twam Asi telah mampu diterapkan oleh umat
Hindu. Putra (2019) konsep Tat Twam Asi secara sederhana mengajarkan bahwa setiap
manusia memiliki derajat dan martabat yang setara, karena masing-masing mengandung
bagian kecil dari Tuhan yang disebut atman atau roh. Oleh karena itu, dalam kehidupan,
manusia seharusnya saling mengasihi, melindungi, dan menjaga satu sama lain.
Berdasarkan hal tersebut, implementasi ajaran 7at Twam Asi di Pura Labuhan Aji oleh
umat Hindu bukan hanya terlihat dari sikap terbuka umat Hindu kepada umat Buddha
untuk ikut serta dalam ritual atau upacara, tetapi juga dalam sikap, perilaku, dan cara umat
Hindu memperlakukan umat Buddha sama seperti sesama umat Hindu. Hal tersebut
sebagai wujud kesadaran umat Hindu bahwa pelayanan kepada sesama adalah bentuk
pelayanan kepada Tuhan itu sendiri.

Donder (2007) menyatakan bahwa pemahaman, penghayatan, dan pelaksanaan
ritual atau upacara dapat berpengaruh pada perubahan perilaku. Pelaksanaan ritual, mulai
dari persiapan sarana hingga pelaksanaan, mengandung elemen edukasi. Giri (2022)
menjelaskan bahwa dari sudut pandang fenomenologi, pendidikan sosial yang bernuansa
religius sangat terlihat dalam proses pelaksanaan upacara agama Hindu di Bali, terutama
dalam piodalan. Desa adat berperan dalam mengelola masyarakatnya agar terlibat dalam
gotong royong dan bekerja sama untuk mempersiapkan sarana dan prasarana keagamaan
(upakara) di pura. Dari kedua pendapat tersebut, secara jelas memaparkan tentang peran
upacara piodalan dalam membentuk tingkah laku dan sebagai pendidikan sosial. Namun
yang difokuskan dalam kedua pendapat tersebut terkait dengan komunitas sesama Hindu.
Hal tersebut disebabkan karena upacara piodalan identik dengan upacara dalam agama
Hindu. Berbeda dengan penelitian ini yang berusaha mengupas peran upacara piodalan
di Pura Labuhan Aji mampu membentuk tingkah laku dan interaksi sosial antara umat
Hindu dan umat Buddha sehingga tercipta kerukunan antara keduanya.

Sinkretisasi Siwa-Buddha di Bali diartikan sebagai penggabungan dan
percampuran yang terjadi akibat interaksi budaya, yang menghilangkan berbagai
perbedaan dan menciptakan kesatuan antara sekte atau aliran filsafat agama dan
kepercayaan Siwa-Buddha di Bali. Secara umum, di Indonesia, ajaran Siwa dan Buddha
telah mengalami sinkretisme yang saling memberikan kontribusi satu sama lain.
Fenomena ini merupakan keunikan yang terlihat di Indonesia, terutama di Bali, di mana
penghormatan terhadap Siwa dan Buddha berlangsung sangat harmonis, seakan-akan
tidak ada perbedaan di antara keduanya (Ariyoga, 2021). Penelitian tersebut memberikan
gambaran bahwa sinkretisme Siwa atau agama Hindu dengan agama Buddha begitu kuat
di Indonesia. Harmoni antara kedua agama ini tidak hanya terwujud dalam aspek spiritual,
tetapi juga dalam budaya, seni, arsitektur, dan kehidupan sehari-hari masyarakat Bali.
Kedua agama ini, meskipun berbeda secara teologis, memiliki banyak nilai-nilai etika dan
spiritual yang sejalan, dan sinkretisme ini menjadi salah satu kekayaan budaya Bali. Akan
tetapi penelitian tersebut, tidak membahas tentang sinkretisme antara agama Hindu dan
Buddha dalam sebuah pura. Untuk itu penelitian ini menjadi penting dalam hal
memahami bentuk sinkretisme Hindu dan Buddha dalam sebuah pura sebagai wujud
kerukunan umat Hindu dan Buddha.

Adapun nilai-nilai kerukunan yang dimplementasikan di Pura Labuah Aji pada
hari suci piodalan dapat dilihat dari aktivitas ngayah untuk mempersiapkan piodalan.
Salah satu kearifan lokal yang tetap ada hingga kini adalah ngayah (gotong royong).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Ngayah merupakan bentuk kearifan lokal yang mampu menyatukan umat dari berbagai
latar belakang agama, budaya, dan tradisi yang berbeda. Menurut Kamus Bahasa Bali-
Indonesia terbitan tahun 1990, kata ngayah secara harfiah diartikan sebagai melakukan
suatu pekerjaan tanpa menerima imbalan (Dahlan, 2023). Dewi (2025) dalam ajaran
filsafat Hindu, konsep ngayah memiliki arti yang mendalam dan berkaitan dengan Karma
Yoga, yakni bekerja sebagai wujud pengabdian kepada Tuhan tanpa mengharapkan
balasan. Dalam konteks budaya masyarakat Hindu Bali, ngayah adalah sebuah kewajiban
sosial yang dilaksanakan melalui kerjasama atau gotong royong dengan hati yang tulus
dan ikhlas, baik di tingkat banjar maupun di tempat-tempat suci seperti pura. Berkaitan
dengan kegiatan ngayah di Pura Labuah Aji, tidak hanya umat Hindu saja yang
berkontribusi. Umat Buddha yang meyakini keberadaan Pura Labuhan Aji juga ikut
berkontribusi. Dalam kesempatan itu kedua umat bersama-sama mempersiapkan upacara
piodalan, seperti membersihkan areal pura. Sebelum upacara atau piodalan dimulai, umat
Hindu melakukan kegiatan gotong royong untuk membersihkan area pura seperti
menyapu halaman pura, membersihkan palinggih (bangunan suci di pura), dan
memperbaiki atau merapikan fasilitas pura. Kegiatan ini dilakukan oleh seluruh umat,
baik laki-laki maupun perempuan, sebagai bentuk pengabdian dan persiapan menyambut
piodalan atau upacara. Selain itu, kegiatan ngayah juga dilakukan dalam bentuk
mendirikan sarana upacara seperti penjor dan tenda-tenda upacara.

Cara umat Buddha menghormati umat Hindu pada saat piodalan di Pura Labuhan
Aji juga dapat dilihat dari tata cara berpakaian, dimana umat Buddha mengikuti budaya
berpakaian umat Hindu Bali. Fenomena ini sejalan dengan pendapat Komala (2025) yang
menyatakan bahwa budaya dan toleransi beragama sebagai strategi dalam
membangun harmoni sosial. Berdasarkan hasil wawancara dijelaskan bahwa ketika
upacara piodalan, umat Buddha yang datang bersembahyang menggunakan pakaian adat
Bali. Hal ini dilakukan agar benar-benar mencerminkan pakaian orang yang mau
bersembahyang ke pura. Karena umat Buddha benar-benar meyakini dewa-dewi yang
bersthana di Pura Labuhan Aji. berdasarkan wawancara tersebut, umat Buddha yang
menggunakan pakaian adat Bali menunjukkan bagaimana toleransi dan harmoni sosial
dapat tercipta melalui penghargaan terhadap kebudayaan lokal. Ini mencerminkan rasa
saling menghormati antarumat beragama dan komitmen untuk hidup dalam kerukunan,
dengan tetap menjaga identitas agama masing-masing tanpa mengorbankan nilai-nilai
kebersamaan dan tradisi yang ada.

Selanjutnya cara umat Buddha menerapkan rasa hormatnya di Pura Labuhan Aji
dilihat dari persembahan yang dibawa. Sama halnya seperti umat Hindu, umat Buddha
juga membawa banten dan canang sebagai sarana persembahyangan. Ada yang
membawa canang sari, canang raka, banten pejati. Nisa (2025) canang sari adalah salah
satu ciri khas masyarakat penganut agama Hindu. Persembahan ini merupakan sarana
yang digunakan umat Hindu dan mengandung nilai filosofis yang kuat, terutama yang
berkaitan dengan aspek keagamaan. Sesuai dengan pendapat tersebut, canang sari
merupakan salah satu persembahan ydalam tradisi umat Hindu, akan tetapi di Pura
Labuhan Aji, canang sari juga dipersembahyakan oleh umat Buddha.Tidak ada perbedaan
persembahan antara umat Hindu dan umat Buddha.Di Bali, banten tidak hanya menjadi
bagian dari ritual agama Hindu, tetapi juga telah menjadi simbol budaya yang umum
diadopsi dalam berbagai kegiatan, termasuk oleh umat Buddha. Umat Buddha yang
tinggal di Bali seringkali menggunakan banten sebagai bentuk penghormatan atau
persembahan dalam upacara tertentu, terutama dalam acara yang terkait dengan adat dan
tradisi Bali. Meskipun banten memiliki makna spiritual dalam Hindu, dalam beberapa
konteks, banten digunakan oleh umat Buddha sebagai simbol penghormatan terhadap
leluhur atau dewa-dewa lokal. Meskipun tradisi agama Buddha tidak mengenal konsep

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



banten seperti dalam agama Hindu, tetapi di Bali, persembahan bisa dipengaruhi oleh
elemen-elemen budaya setempat, seperti penggunaan bunga, buah, atau makanan sebagai
simbol penghormatan. Persembahan banten dalam upacara Buddha mungkin tidak
digunakan dengan cara yang sama seperti dalam Hindu, tetapi unsur-unsur yang mirip
bisa ditemukan dalam bentuk-bentuk persembahan sederhana sebagai tanda
penghormatan atau rasa syukur. Oleh sebab itulah umat Buddha yang datang
bersembahyang pada saat hari piodalan di Pura Labuhan Aji tetap membawa banten atau
canang.

Praktik ngayah dan penggunaan pakaian adat oleh umat Buddha di Pura Labuhan
Aji tidak semata-mata merupakan tindakan sosial atau budaya, melainkan juga
mengandung makna spiritual yang mendalam. Hal tersebut mencerminkan bahwa budaya
memiliki peran yang sangat kuat dalam membentuk harmoni sosial. Hal ini sesuai dengan
pendapat Said (2024) hubungan antara budaya dan agama dalam kehidupan masyarakat
di Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) menjadi landasan penting dalam
membentuk interaksi sosial. Melalui partisipasi dalam upacara di pura, penggunaan
busana adat Bali, dan keterlibatan dalam tradisi ngayah, umat Buddha menunjukkan
bentuk pengabdian yang melampaui sekat-sekat formal keagamaan. Praktik ini tidak
serta-merta mengaburkan identitas keimanan mereka, tetapi justru memperlihatkan
bagaimana nilai-nilai spiritual lintas agama dapat terintegrasi secara harmonis dalam
kehidupan sehari-hari. Fenomena ini menunjukkan bahwa spiritualitas bukan hanya
dimediasi oleh doktrin formal, tetapi juga oleh pengalaman kolektif dan nilai-nilai lokal
yang membentuk jembatan antaragama. Dengan demikian, batas-batas keagamaan tidak
lagi bersifat eksklusif, melainkan lentur dan inklusif dalam ruang budaya yang
menyatukan.

Kesimpulan

Penelitian in1 menemukan bahwa implementasi teologi kerukunan di Pura
Labuhan Aji dapat dilihat dari bentuk palinggih yang menggunakan ornamen Buddha
seperti lampion dan adanya patung Dwi Kwan Im. Selain itu pada saat hari suci piodalan
umat Hindu dan Buddha dapat berinteraksi dengan rukun. Kerukunan pada saat piodalan
terlihat dari mulai persiapan seperti membersihkan areal pura, memasang penjor dan
tenda. Hingga pada waktu puncak piodalan umat Buddha yang datang bersembahyang ke
Pura Labuhan Aji mengikuti budaya umat Hindu dengan menggunakan pakaian adat Bali
dan persembahan berupa banten dan canang. Dengan demikian penelitian ini dapat
memperluas pemahaman masyarakat akan pentingnya pengaplikasian nilai-nilai teologi
kerukunan dalam bermasyarakat. Dalam konteks lokal, ajaran agama tentang kerukunan
tidak hanya bersifat doktrinal, tetapi dihidupkan melalui tradisi dan praktik sosial yang
ada di masyarakat lokal. Keberadaan Pura Labuhan Aji memiliki fungsi berbeda
dibandingkan pura lainnya, yang tidak saja sebagai tempat persembahyangan, tetapi juga
tempat yang menyatukan dua komunitas. Belum banyak masyarakat yang mengetahui
bahwa Pura Labuhan Aji sebagai pura yang membentuk toleransi antarumat beragama.
Dengan demikian implikasi praktis dari temuan ini adalah pentingnya bagi masyarakat
sekitar pura untuk menjaga nilai-nilai kerukunan yang sudah berjalan dari semenjak
dahulu agar tidak sampai punah. Pelestarian kerukunan di Pura Labuhan Aji juga menjadi
penting untuk dijadikan warisan spiritual dan budaya bagi generasi berikutnya. Jika
kerukunan dijaga dengan baik, maka Pura Labuhan Aji kedepannya dapat dijadikan
sebagai model pluralisme berbasis lokal Bali dan dapat dijadikan rujukan untuk tempat
ibadah lintas agama lainnya.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Daftar Pustaka

Aeni, N. (2021). Masyarakat Agama Hinduisme Dan Buddhaisme (Kajian Sosiologi
Agama). Jurnal Studi Agama, 5(2), 56-72.

Aprilia, S., & Juniarti, U. (2022). Implementasi Fungsionalisme Struktural Talcott
Parsons Dalam Upaya Melestarikan Tradisi Islam Melayu Nganggung Dulang di
Bangka Belitung. JURNAL DIALOKA: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Dakwah dan
Komunikasi Islam, 1(01), 18-37.

Arifin, A. Z. (2019). Toleransi dalam Agama Hindu; Aplikasi Ajaran dan Praktiknya di
Pura Jala Siddhi Amertha Sidoarjo. Satya Widya: Jurnal Studi Agama, 2(2), 71-
92.

Ariyoga, I. N. (2021). Sinkretisme Siwa-Buddha dalam Lontar Candra Bherawa.
Dharmasmrti, 21(1), 63-71.

Astajaya, I. K. M., & Ria, N. M. A. E. T. (2021). Pendidikan Multikultur Dalam Aktivitas
Keagamaan Di Konco Pura Taman Gandasari Desa Dangin Puri Kaja Kecamatan
Denpasar Utara Provinsi Bali. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan
Multikulturalisme, 3(1), 44-57.

Dahlan, M. (2023). Tradisi Ngayah Pada Masyarakat Bali. Jurnal Kajian Sosial Dan
Budaya: Tebar Science, 7(3), 112-116.

Dewi, N. L. P. Y., Krisnha, I. B. W., & Gunarta, I. K. (2025). Manava Seva Madhava
Seva: Refleksi Ketuhanan Dalam Tradisi Ngayah Masyarakat Bali.
Jnanasiddhanta: Jurnal Teologi Hindu, 75-86.

Donder, 1. K. (2007). Kosmologi Hindu. Surabaya: Paramita.

Giri, I. P. A. A., Girinata, I. M., & Dwipranata, K. A. Y. (2022). Upacara Piodalan sebagai
Media Pendidikan Sosial Religius-Ekonomi (Kajian Fenomenologi). Sphatika:
Jurnal Teologi, 13(2), 175-185.

Gobang, J. K. G. D. (2014). Konflik Budaya Lokal pada Masyarakat di Pulau Flores
(Sebuah Analisis Komunikasi Lintas Budaya). Jurnal Komunikasi, 9(1), 59-68.

Hasan, Z., Wijaya, B. S., & Syahputra, M. F. (2024). Paradigma Bhineka Tunggal Ika dan
Implikasinya dalam Menangani Tawuran Antar Kelompok. Jaksa: Jurnal Kajian
Ilmu Hukum dan Politik, 2(3), 01-14.

Heriyanti, K. (2021). Optimalisasi Keharmonisan Masyarakat Plural Melalui Ajaran
Teologi Kerukunan. Sphatika: Jurnal Teologi, 12(2), 168-177.

Hyangsewu, P., Adzimat, Q. M., Agista, S. B., & Lestari, W. (2022). Teologi Inklusif
sebagai Resolusi Konflik Agama di Era Digital. Zawiyah: Jurnal Pemikiran
Islam, 8(1), 39-50.

Joniarta, M. (2023). Sinkretisasi Siwa-Buddha Di Pura Yeh Gangga Desa Perean Tengah
Kecamatan Baturiti Kabupaten Tabanan. Pangkaja: Jurnal Agama Hindu, 26(1),
66-72.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Renika Cipta.

Komala, Y. W., Hidayat, M., Suhardi, M., & Lestari, M. 1. (2025). Pluralisme Budaya Dan
Toleransi Beragama: Strategi Membangun Harmoni Sosial Dalam Konteks
Kehidupan Berbangsa Yang Multikultural. KHAZANAH: Jurnal Studi Ilmu
Agama, Sosial Dan Kebudayaan, 1(1), 31-40.

Ngurah Rika Wiguna, . G. (2022). Kelentangan Dalam Upacara Piodalan Pura
Payogan Agung Kutai (Doctoral Dissertation, Institut Seni Indonesia Yogyakarta).

Nisa, F. K., Sulistiono, B., & Aliyah, S. (2025). Pelestarian Kearifan Lokal Canang Sari
Sebagai Persembahan Dalam Kegiatan Ritul Dan Upacara Adat. Jurnal Illmiah
Widya Pustaka Pendidikan, 13(1), 59-71.

Pemayun, C. A. S. D. (2019). Akulturasi Ajaran Siwa-Buddha Di Pura Pagulingan Desa
Manukaya Gianyar. Kamaya: Jurnal llmu Agama, 2(2), 114-122.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pradnya, I. M. A. S. (2022). Refleksi Teologi Multikultural Di Pura Batu Meringgit Desa
Candi Kuning Kecamatan Baturiti Kabupaten Tabanan. Pangkaja: Jurnal Agama
Hindu, 25(1), 72-80.

Prakosa, P. (2022). Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama.
Jurnal llmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH), 4(1), 45-55.

Putra, A. A. G. W. (2019). Ajaran Tat Twam Asi Dalam Kakawin Aji Palayon. Kalangwan
Jurnal Pendidikan Agama, Bahasa dan Sastra, 9(1).

Rai, I. W., Sunartha, I. G. M., Purnamaningsih, I. A. M., & Sadguna, I. G. A. J. (2020).
Merajut Kerukunan di Jayapura: Diaspora Ethnis Bali Penyungsung Pura Agung
Surya Bhuvana. Papua: Penerbit Aseni.

Said, N., & Saidy, E. N. (2024). Revitalisasi Budaya Lokal dalam Bingkai Moderasi
Beragama. Ruang Komunitas: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(2), 43-54.

Saraswati, L. G., & Manalu, A. G. B. (2023). Rekognisi keragaman budaya dan
multikulturalisme Bhineka Tunggal Ika. Krtha Bhayangkara, 17(2), 273-296.

Subawa, I. M. P. (2024). Sinkretisme Pemujaan Hindu Konghucu Di Pura Penyagjagan
Kabupaten Bangli. Jurnal Sphatika: Jurnal Teologi, 14(1), 45-53

Sudharta, T.R., & Atmaja, [.B.O.P. (2001). Upadesa tentang Ajaran-Ajaran Agama
Hindu. Surabaya: Paramita.

Suryadnyana, I. G. E., Mahardika, G., & Hartaka, I. M. (2024). Eksistensi Pura Labuhan
Aji Di Desa Adat Temukus Kecamatan Banjar Kabupaten Buleleng. Vidya
Darsan: Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu, 6(1), 17-33.

Turama, A. R. (2020). Formulasi teori fungsionalisme struktural Talcott Parsons.
EUFONI: Journal of Language, Literary and Cultural Studies, 2(1), 58-69.

Yanti, K. A. D. (2022). Sinkretisasi Siwa-Buddha di Pura Yeh Gangga Desa Perean
Tengah Kecamatan Baturiti Kabupaten Tabanan. Kamaya: Jurnal IImu Agama,
5(3), 141-154.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



