
Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│15 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

 

Metode Tafsir Maudlu’iy/Tematik 

Mengenal Bentuk dan Cara Kerjanya  

 
Husnul Amin 

STAI Raudhatul Ulum  

Email: husnulamin@stairu.ac.id  

 
Abstract 

This study aims to determine the Concept of Maudlu'iy Interpretation Study. The method in this 

study emphasizes more on the type of library research obtained from the Qur'an, books related 

to the verses of the Qur'an, the early history of interpretation, methods, features & differences 

with other methods. Data collection techniques through sources of the Qur'an, books, journals, 

articles or magazines and the internet related to the verses of the Qur'an, the early history of 

interpretation, methods, features & differences with other methods. Data analysis uses the 

analysis technique proposed by Miles and Huberman with the stages of data reduction, data 

presentation and drawing conclusions (verification). The results of the study show that there are 

various efforts starting from the development of Maudlu'iy interpretation that have existed since 

the time of the Prophet Muhammad SAW in its very simple form. The Prophet himself has begun 

to interpret the verses of the Qur'an with other verses that still have a theme connection. 

Furthermore, the Maudlu'iy method developed, including discussing one letter in its entirety 

and whole by explaining the general and specific meaning of the letter, and explaining the 

correlation between the various problems contained therein so that one letter appears to discuss 

one whole problem & collects all the verses of the Qur'an that discuss the same theme and then 

given an interpretation. Next, recognizing the working method & special features of Maudlu'iy 

interpretation, including the results of Maudlu'iy interpretation tend to be easier to understand, 

the relative truth is more accountable and allows the interpreter to know a problem from its 

various aspects. 

 

Keywords: Method, Tafsir, Maudlu'i 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui Konsep Studi Tafsir Maudlu’iy. Metode dalam 

penelitian ini lebih menekankan pada jenis penelitian kepustakaan (library research) diperoleh 

dari Al-Qur’an, buku yang berhubungan dengan ayat-ayat al-qur’an sejarah awal penafsiran, 
metode, keistimewaan & perbedaan dengan metode lainnya. Teknik pengambilan data melalui 

sumber Al-Qur’an, buku, jurnal, artikel maupun majalah dan internet yang berhubungan dengan 
ayat-ayat al-qur’an sejarah awal penafsiran, metode, keistimewaan & perbedaan dengan metode 
lainnya. Analisis data menggunakan teknik analisis yang dikemukakan oleh Miles dan 

Huberman dengan tahapan reduksi data, penyajian data serta penarikan kesimpulan 

(verivication). Hasil dari penelitian menunjukan bahwa terdapat berbagai upaya dimulai dari 

perkembangan tafsir Maudlu’iy sudah ada sejak zaman Rasulullah SAW dalam bentuknya  yang 
sangat sederhana. Rasulullah sudah memulai sendiri untuk menafsirkan ayat al-Qur’an dengan 
ayat lain yang masih memiliki keterkaitan tema. Selanjutnya berkembang metode Maudlu’iy 
diantaranya membahas satu surat secara menyeluruh dan utuh dengan menjelaskan maksud 

surat baik yang umum dan yang khusus, dan menjelaskan korelasi antara berbagai masalah yang 

terkandung di dalamnya sehingga satu surat tersebut nampak membicarakan satu masalah yang 

mailto:husnulamin@stairu.ac.id


16│ Husnul Amin, Metode Tafsir Maudlu’iy/Tematik Mengenal Bentuk dan Cara Kerjanya  
 

 

utuh & menghimpun seluruh ayat al-qur’an yang membicarakan satu tema yang sama dan 
kemudian diberikan penafsiran. Berikutnya mengenali cara kerja & kesitimewaan tafsir 

Maudlu’iy diantaranya hasil tafsir maudlu’iy cenderung lebih mudah dipahami, kebenaran yang 
relative lebih bisa dipertanggungjawabkan dan memungkinkan mufasir untuk mengetahui suatu 

masalah dari berbagai aspeknya. 

 

Kata Kunci: Metode, Tafsir, Maudlu’i 
 

Pendahuluan 

Al-Farmawiy mengatakan bahwa metode tafsir Maudlu’iy ini sudah ada sejak 

zaman Rasulullah SAW. dalam bentuknya yang sangat sederhana. Menurutnya, Rasul 

sendiri sudah memulai untuk menafsirkan ayat al-Qur’an dengan ayat lain yang menurut 

Rasul kedua ayat tersebut masih mempunyai keterkaitan tema. Rasul pernah 

menafsirkan kata ظلم dalam surat al-An’am ayat 82:     بظلم يلبسواإيمانهم  ولم  آمنوا  الذين   

ditafsirkan dengan ayat  عظيم لظلم  الشرك   dalam surat Luqman ayat 12. Dengan إنّ 

penafsiran semacam ini, Rasul telah memberi pelajaran kepada para Sahabatnya bahwa 

ayat-ayat al-Qur’an mempunyai keterkaitan satu sama lain yang bisa dikelompokkan 

dalam tema-tema tertentu. Al-Farmawiy juga mengatakan bahwa semua penafsiran al-

Qur’an dengan al-Qur’an, di samping sebagai al-Tafsir bi al-Ma’tsur, adalah sebagai 

tafsir maudlu’iy. Penafsiran al-Qur’an dengan al-Qur’an ini merupakan cikal bakal 

tumbuhnya metode maudlu’iy.1 

 

Metode Penelitian  

 Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui Studi Tafsir Maudlu’iy. Metode dalam 

penelitian ini lebih menekankan pada jenis penelitian kepustakaan (library research 

(Subagyo, 1991)  diperoleh dari Al-Qur’an & buku yang berhubungan dengan ayat-ayat 

al-qur’an sejarah awal penafsiran, metode, keistimewaan & perbedaan dengan metode 

lainnya. 

 Teknik pengambilan data melalui sumber Al-Qur’an, buku, jurnal, artikel maupun 

majalah dan internet yang berhubungan dengan dengan ayat-ayat al-qur’an sejarah awal 

penafsiran, metode, keistimewaan & perbedaan dengan metode lainnya. Analisis data 

menggunakan teknik analisis yang dikemukakan oleh Miles dan Huberman dengan 

tahapan reduksi data, penyajian data serta penarikan kesimpulan (verivication) 

 
1  Al-Farmawiy, Metode Tafsir, hlm. 38.  



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│17 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

 

(Sugiyono, 2010). Hasil dari penelitian menunjukan bahwa Setelah membahas berbagai 

uraian dan penjelasan hasil penelitian tentang metode  Maudlu’iy maka penulis dapat 

menyimpulkan bahwa terdapat berbagai upaya dimulai dari perkembangan tafsir 

Maudlu’iy sudah ada sejak zaman Rasulullah SAW dalam bentuknya  yang sangat 

sederhana. Rasulullah sudah memulai sendiri untuk menafsirkan ayat al-Qur’an dengan 

ayat lain yang masih memiliki keterkaitan tema. Selanjutnya berkembang metode 

Maudlu’iy diantaranya membahas satu surat secara menyeluruh dan utuh dengan 

menjelaskan maksud surat baik yang umum dan yang khusus, dan menjelaskan korelasi 

antara berbagai masalah yang terkandung di dalamnya sehingga satu surat tersebut 

nampak membicarakan satu masalah yang utuh & menghimpun seluruh ayat al-qur’an 

yang membicarakan satu tema yang sama dan kemudian diberikan penafsiran.  

 Berikutnya mengenali cara kerja & kesitimewaan tafsir Maudlu’iy diantaranya 

hasil tafsir maudlu’iy cenderung lebih mudah dipahami, kebenaran yang relative lebih 

bisa dipertanggungjawabkan dan memungkinkan mufasir untuk mengetahui suatu 

masalah dari berbagai aspeknya. 

 

Hasil Dan Pembahasan  

1. Pengertian Tafsir Maudlu’iy 

Kata  موضوعي adalah kata bentukan dari kata dasar  وضع yang mempunyai 

beberapa arti; meletakkan, merendahkan, menjatuhkan, menyusun/mengarang dan lain-

lain. Kata موضوع sendiri adalah bentuk isim maf’ul dari وضع yang berarti “masalah atau 

pokok pembicaraan”.2 Dari arti bahasa ini sudah bisa dipahami bahwa tafsir maudlu’iy 

adalah metode penafsiran al-Qur’an dengan cara menghimpun seluruh ayat-ayat al-

Qur’an yang berbicara tentang satu tema atau masalah (maudlu’) sekalipun ayat itu 

berbeda cara, tempat, dan waktu turunnya serta terdapat pada surat yang berbeda.3 

Dalam bahasa Indonesia, metode tafsir ini sering disebut dengan metode tafsir tematik. 

 

 

 
2 A. Warson Munawwir, Al-munawwir; Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka Progressif, 2002), cet.20, hlm. 1564-

1565. 
3 Ali Hasan al-‘Aridl, Sejarah dan Metodologi Tafsir, terj. Ahmad Akrom (Jakarta: RajaGrafindo, 1994), cet. 2, hlm. 78.  



18│ Husnul Amin, Metode Tafsir Maudlu’iy/Tematik Mengenal Bentuk dan Cara Kerjanya  
 

 

2. Metode Tafsir Maudlu’iy 

Ada sebuah pertanyaan tentang mengapa para mufasir tidak menggunakan metode 

tematik yang sudah dicontohkan Rasul? Bahkan kebanyakan para penafsir lebih 

menggunakan metode tahliliy yang mengikuti runtutan ayat demi ayat dari awal sampai 

akhir dari pada hanya mengembil tema-tema tertentu. Al-Farmawiy mengemukakan dua 

alasan mengapa tafsir tematik tidak muncul pada masa klasik.  

Pertama, metode tematik ini pada mulanya merupakan kajian atas motif 

perseorangan untuk mengkaji salah satu tema yang ada dalam al-Qur’an. Kajian ini 

kemudian diikuti oleh orang lain dan menjadi trend. Prinsip spesialisasi semacam ini 

saat itu belum menjadi tujuan kajian, maka para mufasir tidak memakai metode ini.  

Kedua, para mufasir saat itu belum merasa perlu untuk melakukan kajian tematik. 

Alasannya, karena mereka adalah penghafal al-Qur’an dan menguasai ilmu keislaman 

yang mendalam dan meliputi segala aspek. Mereka juga mempunyai kompetensi untuk 

menghubungkan maksud suatu ayat yang berkaitan dengan topik tertentu dengan 

keilmuan yang dimilikinya.4 Dua alasan inilah yang membuat metode tafsir tematik 

belum dikenal pada masa klasik. 

Al-Syathibi (w. 1388 M) dianggap sebagai tokoh yang pertama kali melontarkan 

ide maudlu’iy ini dengan pernyataannya bahwa walaupun dalam satu surat al-Qur’an 

sering membicarakan banyak masalah tetapi masalah-masalah tersebut bisa 

dikorelasikan satu dengan yang lain. Maka, untuk memahaminya harus dengan 

memperhatikan semua ayat yang ada pada surat tersebut. Demikianlah al-Syathibi 

mengemukakan gagasan barunya. Tokoh modern yang dianggap sebagai pelopor yang 

melahirkan tafsir maudlu’iy adalah Muhammad Abduh dengan tafsir Al-Manar. 

Walaupun secara umum masih bercorak tahliliy tetapi dianggap mempunyai 

kecenderungan yang sangat kuat untuk memperhatikan tema-tema tertentu dalam 

pembahasannya.5 Akan tetapi, tafsir maudlu’iy ini baru benar-benar muncul berawal 

pada tahun 1960.  

Sejak masa kodifikasi tafsir, yang dimulai oleh al-Farra’(w. 207 H), sampai tahun 

1960, kitab-kitab tafsir yang ada masih dikategorikan sebagai tafsir tahliliy karena 

 
4  Ibid, hlm. 41. 
5  Al-Farmawiy, Metode Tafsir,hlm. 58.  



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│19 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

 

dalam karya-karya tersebut para mufasir masih menafsirkan al-Qur’an secara berurutan 

dari satu ayat ke ayat berikutnya sesuai dengan urutan di dalam mushaf. Kemunculan 

kitab tafsir maudlu’iy ditandai dengan kitab " تفسير القرآن الكريم"      karya Syaikh al-Azhar, 

Mahmud Syaltut pada bulan Januari 1960. Di dalam kitab ini tidak lagi dijumpai 

penafsiran ayat demi ayat, tetapi membahas surat demi surat, atau bagian tertentu dalam 

satu surat dan kemudian merangkainya dengan tema sentral dalam surat tersebut.  

Tetapi karya ini juga masih punya kelemahan. Mahmud Syaltut belum menjelaskan 

secara menyeluruh pandangan al-Qur’an tentang satu tema secara utuh. Dalam kitabnya, 

satu tema dapat ditemukan dalam berbagai surat. Seperti  diketahui bahwa satu masalah 

tidak hanya ada dalam satu surat saja, tetapi akan dijumpai dalam beberapa surat 

berbeda. 

Setelah Syaltut, pada akhir tahun 60-an muncul ulama al-Azhar lainnya; Ahmad 

Sayyid al-Kumiy, yang melanjutkan kerja Syaltut. Al-Kumiy mulai menghimpun semua 

ayat yang berbicara tentang satu masalah tertentu dan menafsirkannya secara utuh dan 

menyeluruh.6 

 

3. Bentuk Tafsir Maudlu’iy 

Di atas sudah dijelaskan mengenai lahirnya metode maudlu’iy sejak zaman Nabi 

Muhammad SAW., sebagai cikal bakalnya, sampai pada masa Mahmud Syaltut dan al-

Kumiy. Dari dua karya tafsir maudlu’iy awal yang ada, metode ini dapat dibagi menjadi 

dua bentuk.  

Pertama, Mufassir membahas satu surat secara menyeluruh dan utuh dengan 

menjelaskan maksud surat baik yang umum dan yang khusus, dan menjelaskan korelasi 

antara berbagai masalah yang terkandung di dalamnya sehingga satu surat tersebut 

nampak membicarakan satu masalah yang utuh. Cara inilah yang digunakan Mahmud 

Syaltut dalam Tafsir al-Qur’an al-Karim.  

Kedua, Menghimpun seluruh ayat al-Qur’an yang membicarakan satu tema yang 

sama dan kemudian diberikan penafsiran atas kumpulan surat tersebut.7 Cara kedua 

 
6   Sihab, “Membumikan” Al-Qur’an, hlm. 113-114. 
7  Al-Farmawiy, Metode Tafsir, hlm. 35-36. 



20│ Husnul Amin, Metode Tafsir Maudlu’iy/Tematik Mengenal Bentuk dan Cara Kerjanya  
 

 

inilah yang banyak dikenal orang sebagai metode tafsir maudlu’iy. Metode ini yang 

sekarang banyak digunakan para mufassir untuk menafsirkan al-Qur’an secara tematik 

berkaitan dengan tema-tema sosial, politik, ekonomi dan lainnya. Pada awalnya metode 

ini digunakan untuk kepentingan penelitian dan kemudian berkembang menjadi jenis 

tafsir kontemporer.8 

 

4. Cara Kerja Tafsir Maudlu’iy 

Tafsir tematik ini mempunyai kekhasan tersendiri yang dimulai dari cara kerja 

atau langkah-langkah yang ditempuh para mufassirnya. Al-Farmawiy, yang juga 

menjadi guru besar Fakultas Ushuluddin di Al-Azhar, menjelaskan 7 langkah yang 

harus ditempuh dalam melakukan penafsiran dengan metode maudlu’iy: 9 

1. Memilih atau menetapkan tema/masalah yang akan dibahas.  

Pemilihan masalah ini, menurut Quraish Shihab, harus diprioritaskan pada persoalan-

persoalan yang sedang terjadi di masyarakat agar terhindar dari pembahasan-

pembahasan masalah yang hanya bersifat teoritis. Oleh karena itu seorang 

mufassir harus mempunyai pengetahuan yang memadahi akan problem-problem 

apa saja yang sedang terjadi di masyarakat yang butuh jawaban dari al-Qur’an. Ini 

juga untuk menghindari pembahasan masalah yang tidak berkaitan langsung pada 

kehidupan sosial saat tafsir itu mulai ditulis.10 

2. Menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan tema yang sudah dipilih. 

3. Menyusun ayat-ayat tersebut secara runtut sesuai dengan kronologi masa turunnya 

disertai dengan  pengetahuan tentang asbab al-nuzulnya. 

4. Memahami munasabah (korelasi) ayat tersebut di dalam suratnya masing-masing 

serta kaitan ayat tersebut dengan ayat sesudahnya. 

5. Menyusun pembahasan dalam kerangka pembahasan yang sistematis. Agar para 

mufassir dalam penafsirannya tidak terpengaruh dengan pra-konsepsi yang 

dibawanya, maka dalam penyusunan kerangka pembahasan ini agar disusun 

 
8  Shalahuddin Hamid, Study Ulumul Qur’an (Jakarta: Intimedia, 2002), hlm. 327. 
9  Al-Farmawiy, Metode Tafsir, hlm. 45-46. 
10  Shihab, “Membumikan” Al-Qur’an, hlm. 115. 



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│21 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

 

berdasarkan bahan-bahan yang telah diperolah dari langkah-langkah 

sebelumnya.11 

6. Melengkapi pembahasan dan uraian tema yang dipilih dengan  hadis-hadis yang 

relevan. Hadis-hadis ini juga perlu ditakhrij untuk mengetahui darajat 

keshahihannya. Perlu juga dikemukakan pula riwayat-riwayat (atsar) dari para 

sahabat dan tabi’in.12 

7. Mempelajari ayat-ayat tersebut secara keseluruhan dengan jalan menghimpun 

ayat-ayatnya yang mempunyai pengertian yang sama atau mengkompromikan 

yang ‘am (umum) dan yang khash (khusus), muthlaq dan muqayyad (terikat,) 

mengsinkronkan ayat-ayat yang secara lahir tampak kontradiktif, menjelaskan 

yang nasikh dan mansukh13, sehingga ayat-ayat tersebut bertemu dalam satu 

muara tanpa ada pemaksaan pemaknaan terhadap sebagian ayat dengan makna-

makna yang sebenarnya tidak tepat.14 

Ali Hasan al-‘Aridl menambahkan satu hal, yaitu: 

8. Merujuk pada kalam Arab (ungkapan-ungkapan orang Arab)serta syair-syair 

mereka dalam menjelaskan lafadz-lafadz yang ada pada ayat yang sedang dikaji.15 

Walaupun tafsir ini tidak mengharuskan pengertian tentang kosa kata, tetapi, 

menurut Quraish, pertama kali mufassir harus mencari arti kosa kata tersebut dalam al-

 
11  Shihab, “Membumikan” Al-Qur’an, hlm. 116. 
12  Al-‘Aridl, Sejarah dan Metodologi, hlm. 88. 
13 Nasakh (pembatalan/penghapusan) adalah jika ada ayat yang membatalkan (nasikh) ayat lain (mansukh). 

Penghapusan/pembatalan ini menurut al-Zarqani hanyalah terputusnya hubungan hukum yang dihapus dengan 

seorang mukallaf, tetapi subtansi dari hukum itu masih tetap ada. Lihat Muhammad ‘Abd al-‘Azim al-Zarqawi, 

Manahi al-Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an (Bairut: Dar al-Fikr, t.t.), jilid 2, hlm. 72 
14 ‘Am adalah kata yang mempunyai arti umum yang lawan katanya adalah khash yang berarti mempunyai 

arti khusus atau sebagai pengecualian dari yang ‘am. Contoh kata-kata yang ‘am seperti kata       dalam 

ayat               . Untuk yang khash seperti kata   yang ‘am dikhashkan dengan kata 

        dalam ayat             Sedangkan muthlaq adalah kata-kata 

yang menunjukkan makna hakekatnya tanpa ada batasan. Lawan dari muthlaq adalah muqayyad yang berarti kata-

kata yang mempunyai arti dengan pembatasan tertentu. Contoh muthlaq seperti kata      dalam al-Mujadalah ayat 3;  

     . Sedangkan muqayyad serperti kata      yang membatasi kata      dalam al-Nisa’ ayat 92;          
  . Lihat Manna’ Khalil al-Qaththan, Mabahits fi ‘Ulumi al-Qur’an. (Riyadl: Mansurat al-‘Ashri al-Hadits, t.t.), 

hlm. 221-227 dan 245-246. 
15  Al-‘Aridl, Sejarah dan Metodologi, hlm. 88 



22│ Husnul Amin, Metode Tafsir Maudlu’iy/Tematik Mengenal Bentuk dan Cara Kerjanya  
 

 

Qur’an karena seperti yang sudah disebut di atas, tafsir ini merupakan tafsir bi al-

Ma’tsur. Lebih lanjut Quraish menambahkan walaupun dalam langkah-langkah di atas 

tidak disebutkan tentang asbab al-nuzul, tetapi ini sangat penting untuk memahami ayat 

secara cermat walaupun tidak harus dicantumkan dalam uraian ayat.16 Pendekatan 

kesejarahan ini dipandang sangat penting. Fazlur Rahman, yang dikutip Umar Shihab, 

mengatakan bahwa pendekatan historis (asbab al-nuzul) ini nerupakan satu-satunya 

metode yang lebih dapat diterima, lebih dapat berlaku adil terhadap respon intelektual 

dan realitas sosial. Subtansial keabadian hanya ada pada firman Allah, sementara 

keabadian harfiah hukum-hukunya dapat dikaitkan dengan realitas sosial ketika ayat itu 

diturunkan maupun realitas sosial ketika ayat itu ditafsirkan.17 

Dalam menggunakan ayat sebagai penjelas ayat lainnya,18 dikenal dua macam 

metode yang bisa digunakan. Pertama, dengan metode Tafsir Muttashil, yaitu 

menafsirkan ayat dengan ayat berikutnya secara berkaitan atau berhubungan. Dengan 

kata lain, untuk mengetahui makna satu ayat dapat diperoleh dari keterangan ayat 

berikutnya.19 Kedua, dengan metode Munfashil, yaitu menafsirkan satu ayat dengan 

ayat lain yang berbeda tempat. Mungkin dalam ayat lain atau bahkan berada pada surat 

lain. 20 

Keterkaitan ayat ini harus benar-benar dipahami agar terhindar dari kesalahan dan 

kekeliruan dalam memahami ayat al-Qur’an. Kesalahan pemahaman terhadap maksud 

ayat-ayat al-Qur’an biasanya terjadi akibat dari pemahaman parsial terhadap satu ayat 

tanpa menyadari adanya keterkaitan dengan ayat lain. 

 

 

 

 
16  Shihab, “Membumikan” Al-Qur’an, hlm. 116. 
17 Umar Shihab, Kontekstualitas al-Qur’an: Kajian Tematik atas Ayat-Ayat Hukum dalam al-Qur’an 

(Jakarta: Penamadani, 2003), hlm. 9. 
18 Ayat yang saling berhubungan ini diistilahkan dengan munasabah, yaitu korelasi makna antarayat atau 

antarsurat, baik korelasi itu bersifat umum atau khusus, rasional (‘aqliy), persepsi (hissiy), imajimasi (khayaliy), atau 

korelasi itu berupa sebab akibat, ‘illat dan ma’lul, perbandingan dan perlawanan. Rosihon Anwar, Ulumul Qur’an 

(Bandung: Pustaka Setia, 2006), hlm. 86. 
19 Contoh yang muttashil seperti dalam surat al-Baqarah ayat 1 tentang siapa yang disebut sebagai المتقبن 

dijelaskan oleh ayat ke2-3                                                
                    Untuk Munfashil sudah dicontohkan pada keterangan sebelumnya. 

20 Shihab, Kontekstualitas al-Qur’an, hlm. 10-13.  



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│23 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

 

5. Keistimewaan Tafsir Maudlu’iy 

Setiap metode memang tidak luput dari kekurangan dan kelebihannya masing-

masing. Metode tafsir tematik ini juga mempunyai kelebihan dibanding dengan metode 

tafsir lainnya. Kelebihan metode ini antara lain dikemukakan oleh tokoh tafsir seperti 

Quraish Shihab, Abd al-Hayyi al-Farmawi juga ‘Ali Hasan al-‘Aridl yang mengutip al-

Farmawiy, dapat dirangkum dalam 5 hal.  

1. Hasil karya tafsir maudlu’iy lebih mudah dipahami dibanding karya tafsir metode 

lain. Ini disebabkan karena maudlu’iy hanya terfokus dalam satu tema 

permasalahan yang tidak terpecah-pecah. Dengan pembahasan pertema ini pesan 

al-Qur’an menjadi lebih utuh sehingga lebih mudah diserap orang yang 

mempelajarinya. 

2. Kebenarannya relatif lebih dapat dipertanggungjawbkan karena dalam 

penafsirannya lebih menggunakan cara-cara tafsir bi al-Ma’tsur (manafsirkan ayat 

dengan ayat atau dengan hadis Nabi). 

3. Metode ini memungkinkan mufassir untuk mengetahui suatu masalah dari 

berbagai aspeknya, sehingga mampu memberikan argumen yang kuat dan jelas 

dengan mengungkapkan rahasia-rahasia ayat-ayat yang sedang ditafsirkan. 

4. Di samping lebih utuh dalam pembahasan dan mudah dalam pemahaman, tafsir 

ini juga dapat membuktikan bahwa persoalan yang dibahas dalam al-Qur’an tidak 

hanya persoalan yang bersifat teoritis saja. Tafsir ini bisa membuktikan 

keistimewaan al-Qur’an bahwa persoalan praktis kekinian juga bisa dijawab oleh 

al-Qur’an. 

5. Metode ini juga bisa membuktikan bahwa ayat-ayat al-Qur’an tidak bertentangan 

satu dengan yang lainnya. Bahkan al-Qur’an juga sejalan dengan ilmu 

pengetahuan dan perubahan sosial.21 

 

 

 

 
21  Shihab, “Membumikan” Al-Qur’an, hlm. 117. Juga dalam Al-Farmawiy, Metode Tafsir, hal. 52-53 dan 

dalam Al-‘Aridl, Sejarah dan Metodologi, hlm. 94-95. 



24│ Husnul Amin, Metode Tafsir Maudlu’iy/Tematik Mengenal Bentuk dan Cara Kerjanya  
 

 

6. Perbedaan Tafsir Maudlu’iy dengan Metode Tafsir Lain 

Masing-masing metode tafsir mempunyai ciri khas tersendiri yang dapat diketahui 

melalui cara kerja metodenya. Menurut Syalthut, metode maudlu’iy ini merupakan 

metode yang paling ideal untuk membimbing umat untuk mengenal macam-macam 

petunjuk yang dikandung al-Qur’an dan untuk membuktikan bahwa al-Qur’an tidak 

bersifat teoritis belaka tanpa memilliki hubungan yang riil dengan kehidupan 

masyarakat.22 

Perbedaan antara metode maudlu’iy dengan metode lain dapat diringkas semacam 

ini: 

a. Perbedaan dengan Metode Analisis (Tahliliy) 

Metode tahliliy (analisis) adalah penjelasan tentang arti ayat-ayat dari segala segi 

dengan menjelaskan ayat demi ayat sesuai  urutan dalam mushaf melalui penafsiran 

kosa kata, penjelasan asbab al-nuzul, munasabah serta kandungan ayat-ayat tersebut 

sesuai dengan keahlian dan kecenderungan mufassir.23  

 Jika dilihat apa itu tahliliy, setidaknya ada tiga perbedaan mendasar dengan 

metode maudlu’iy. Perbedaan-perbedaan tersebut antara lain; Pertama, Maudlu’iy tidak 

terikat dengan dengan urut-urutan ayat tetapi lebih terikat pada urut-urutan kronologis 

turunnya ayat. Tahliliy sangat terikat dengan urutan ayat seperti dalam mushaf. Kedua, 

maudlu’iy hanya membahas ayat dari segi permasalahan yang sudah ditetapkan.  

Tahliliy menguraiakan segala sesuatu yang ditemui dalam ayat dan tidak terfokus pada 

satu aspek saja. Ketiga, dalam penafsirannya, mufassir maudlu’iy berusaha untuk 

menuntaskan pembahasan tema yang dipilihnya, sedangkan mufassir tahliliy tidak 

tuntas dalam membahas persoalan yang ada pada ayat karena ayat yang dijelaskannya 

berdiri sendir-sendiri, sedangkan banyak ayat yang punya munasabah dengan ayat lain 

yang tidak berurutan. 24 

 

 

 
22  Al-Farmawiy, Metode Tafsir, hlm. 48. 
23 Nashiruddin Baidan, Metode Penafsiran al-Qur’an; Kajian Kritis terhadap Ayat-ayat yang Beredaksi Mirip 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), hlm. 68. Karena adanya kecenderungan mufasir dianggap terlalu besar, maka metode ini 

melahirkan tujuh corak tafsir yaitu: Tafsir bi al-Ma’sur, Tafsir bi al-Ra’yi, Tafsir Fiqhiy, Tafsir shufiy, Tafsir Falsafiy, Tafsir ‘Ilmiy, 
Tafsir Adabiy wa al-Ijtima’iy. Lihat Azyumardi Azra (ed.), Sejarah dan Ulum  al-Qur’an (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), hlm. 

174. 
24  Shihab, “Membumikan” Al-Qur’an, hlm. 117-119. 



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│25 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

 

b. Perbedaan dengan Metode Komparasi (Muqaran) 

Metode muqaran adalah membandingkan ayat-ayat al-Qur’an yang mempunyai 

persamaan atau kemiripan redaksi, yang berbicara tentang masalah atau kasus yang 

berbeda, dan yang memiliki redaksi berbeda tetapi membahas masalah yang sama. 

Tafsir ini juga membandingkan ayat dengan hadis yang sekilas tampak bertentangan, 

atau juga membandingkan pendapat ulama tafsir dalam menafsirkan ayat-ayat al-

Qur’an.  

Muqaran tidak menjelaskan petunjuk-petunjuk yang ada pada ayat yang 

dibandingkannya, kecuali untuk menjelaskan sebab musabab perbedaan redaksionalnya. 

Sedangkan maudlu’iy menghimpun semua ayat yang sesuai dengan tema yang juga 

mencari persamaan-persamaan serta petunjuk yang ada di dalamnya.25  

c. Perbedaan dengan Metode Ijmaliy 

Metode ijmaliy adalah manafsirkan dengan cara mengemukakan makna global 

yang dimaksud oleh ayat-ayat al-Qur’an. Makna-makna yang diungkapkannya adalah 

makna-makna umum yang telah dikenal luas. Seperti halnya tahliliy, dalam melakukan 

penafsiran, mufassir dengan metode ijmaliy ini juga masih mempunyai keterikatan yang 

kuat dengan urut-urutan ayat dan surat dalam mushaf. Meskipun ada kemiripan dengan 

maudlu’iy tetapi ijmaliy tidak menfokuskan pada satu pembahasan dan masih terikat 

pada urutan ayat. 26 

7. Beberapa Contoh Karya Tafsir Maudlu’iy 

Ada beberapa contoh karya tafsir yang dikategorikan sebagai tafsir maudlu’iy. 

Dalam kitab al-Tafsir wa al-Mufasirun disebutkan beberapa contoh karya tafsir 

maudlu’iy, antara lain: 

1. Al-Tibyan fi  Aqsam al-Qur’an karya Ibnul Qayyim. 

2. Majaz al-Qur’an karya Abu ‘Ubaidah. 

3. Mufradat al-Qur’an karya al-Raghib al-Ashfahaniy. 

4. Al-Nasikh wa al-Mansukh min al-Qur’an karya Abu Ja’far al-Nahas. 

5. Asbab al-Nuzul al-Qur’an karya Abu Hasan al-Wahidi. 

 
25 Baidan, Metode Penafsiran, hlm. 72-73. 
26  Al-Farmawiy, Metode Tafsir, hlm. 50-51. 



26│ Husnul Amin, Metode Tafsir Maudlu’iy/Tematik Mengenal Bentuk dan Cara Kerjanya  
 

 

6. Ahkan al-Qur’an karya al-Jashshash.27 

Ada beberapa karya , yang dicontohkan al-Farmawiy, dari generasi setelah  

Syalthut yang dari judulnya saja tampak lebih jelas bahwa karya ini merupakan karya 

tafsir metode maudlu’iy. Karya-karya ini antara  lain; 

1. Al-Mar’atu fi al-Qur’an karya Abbas al-‘Aqqad. 

2. Al-Riba fi al-Qur’an karya Abu al-A’la al-Maududiy. 

3. Washaya Suratu al-Isra’I karya Adb al-Hayy al-Farmawiy. 

4. Al-Insan fi al-Qur’an al-Karim karya Ibrahim Mahna.28 

 

8.  Perpaduan Metode tafsir 

 Untuk mendapatkan karya tafsir yang betul-betul “benar” memang amatlah sulit 

karena masing-masing metode penafsiran yang dipakai, di samping berbeda, juga 

mempunyai kekuatan dan kelemahan masing-masing. Lalu timbul pertanyaan apakah 

bisa menggabungkan empat metode di atas untuk mendapatkan karya tafsir yang paling 

“benar”?  

Dengan melihat karakteristik masing-masing metode penafsiran di atas tentunya 

hal ini agaknya tidak mungkin dilakukan, khususnya metode muqaran dan maudlu’iy. 

Ketidak mungkinan ini karena masing-masing metode mempunyai karakteristik dan 

cara kerja yang berlainan. Muqaran hanya membandingkan dan menjelaskan sebab 

musabab perbedaan redaksional ayat, sedangkan maudlu’iy hanya menfokuskan pada 

tema tertentu dari tema-tema yang ada dalam al-Qur’an. Keduanya juga tidak terikat 

pada urutan teks dalam mushaf, sedangkan ijmaliy dan tahliliy sangat terikat dengan 

urutan ayat dalam mushaf dan tidak mengkhususkan pada pembahasan perbedaan 

redaksional maupun terfokus pada tema-tema tertentu. 

Metode yang mungkin dikawinkan adalah ijmaliy dan tahliliy  yang cara kerjanya 

mempunyai kemiripan tetapi dengan resiko metode ijmaliy akan menjadi lebih 

ketahliliy-tahliyan. Ijmaliy dikenal dengan metode yang mengedepankan aspek 

kebahasaan, makna gramatikal dan semantik, serta aspek asbab al-nuzul yang kadang-

 
27  Muhammad Husain al-Dahabiy, Al-Tafsir wa al-Mufasirun (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000) jilid I, 

hlm. 110. Kitab-kitab ini juga disebutkan oleh Manna’ Qaththan sebagi contoh karya tafsir maudlu’iy. Al-Qaththan, 

Mabahits fi ‘Ulumi, hlm. 342. 
28 Al-Farmawiy, Metode Tafsir, hlm. 58-59.  



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│27 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

 

kadang salah satu aspek saja.29 Ini bisa digabungkan dengan metode tahliliy dengan 

menggunakan cara kerja tahliliy. Cara kerja tahliliy ditempuh dengan langkah-langkah: 

1. Menerangkan munasabah ayat dan asbab al-nuzul.  

2. Manganalisis kosa kata dan memaparkan kandungan ayat secara umum dan 

maksudnya. 

3. Menerangkan unsur-unsur fashahah, bayan, i’jaz al-Qur’an. 

4. Menjelaskan hukum-hukum yang terkandung dalam ayat. 

5. Menerangkan makna dan maksud syar’i yang terkandung dalam ayat dengan 

menyandarkan pada ayat lain, hadis Nabi, maupun dengan atsar sahabat dan 

tabi’in.30 

 

KESIMPULAN  

Setelah membahas berbagai uraian dan penjelasan hasil penelitian tentang metode  

Maudlu’iy maka penulis dapat menyimpulkan bahwa terdapat berbagai upaya dimulai 

dari perkembangan tafsir Maudlu’iy sudah ada sejak zaman Rasulullah SAW dalam 

bentuknya  yang sangat sederhana. Rasulullah sudah memulai sendiri untuk 

menafsirkan ayat al-Qur’an dengan ayat lain yang masih memiliki keterkaitan tema. 

Selanjutnya berkembang metode Maudlu’iy diantaranya membahas satu surat secara 

menyeluruh dan utuh dengan menjelaskan maksud surat baik yang umum dan yang 

khusus, dan menjelaskan korelasi antara berbagai masalah yang terkandung di dalamnya 

sehingga satu surat tersebut Nampak membicarakan satu masalah yang utuh & 

menghimpun seluruh ayat al-qur’an yang membicarakan satu tema yang sama dan 

kemudian diberikan penafsiran.  

Berikutnya mengenali cara kerja & kesitimewaan tafsir Maudlu’iy diantaranya 

hasil tafsir maudlu’iy cenderung lebih mudah dipahami, kebenaran yang relative lebih 

bisa dipertanggungjawabkan dan memungkinkan mufasir untuk mengetahui suatu 

masalah dari berbagai aspeknya. 

 
29  Muhammad Amin Suma, Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), hlm. 

113.  
30 Didin Saefuddin Buchori, Pedoman Memahammi Kandungan al-Qur’an (Bogor: Granada 

Sarana Pustaka, 2005), hlm. 209-210. 



28│ Husnul Amin, Metode Tafsir Maudlu’iy/Tematik Mengenal Bentuk dan Cara Kerjanya  
 

 

 

Daftar Pustaka 

 

Al-‘Aridl, Ali Hasan, 1994. Sejarah dan Metodologi Tafsir, terj. Ahmad Akrom. 

Jakarta: RajaGrafindo. 

Al-Dahabi, Muhammad Husain, 2000. Al-Tafsir wa al-Mufasirun. jilid I. Kairo: 

Maktabah Wahbah. 

Al-Farmawiy, Abd al-Hayy, 1996. Metode Tafsir Mawdhu’iy, terj. Suryan A.J. Jakarta: 

RajaGrafindo. 

Al-Qaththan, Manna’ Khalil, t.t. Mabahits fi ‘Ulumi al-Qur’an. Riyadl: Mansyurat al-

‘Ashri al-Hadits. 

Al-Zarqawi, Muhammad ‘Abd al-‘Azim, t.t. jilid 2. Manahi al-Irfan fi ‘Ulum al-
Qur’an. Bairut: Dar al-Fikr.  

Anwar, Rosihon, 2006. Ulumul Qur’an. Bandung: Pustaka Setia. 

Azra, Azyumardi (ed.), 2001. Sejarah dan Ulum  al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Baidan, Nashruddin, 2002. Metode Penafsiran al-Qur’an; Kajian Kritis terhadap Ayat-
ayat yang Beredaksi Mirip. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.  

Buchori, Didin Saefuddin, 2005. Pedoman Memahammi Kandungan al-Qur’an. Bogor: 

Granada Sarana Pustaka. 

Hamid, Shalahuddin, 2002. Study Ulumul Qur’an. Jakarta: Intimedia. 

Munawwir, A. Warson, 2002, cet. 20. Al-munawwir; Kamus Arab-Indonesia. Surabaya: 

Pustaka Progressif. 

Shihab, M. Quraish, 2006, cet.29. “Membumikan” Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

Shihab, Umar, 2003. Kontekstualitas al-Qur’an: Kajian Tematik atas Ayat-Ayat Hukum 

dalam al-Qur’an. Jakarta: Penamadani. 

Suma, Muhammad Amin, 2001. Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

 


