
Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 97 

 

Volume 1 Issue 1 (2020) Pages 97-109 

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 
ISSN:  2721-1169 (Online), 2721-1150 (Print) 

 

 
MODERASI ISLAM: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan  

 

 

Sudarji 

Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTs) Negeri 4 Magetan 
email: tsudarji@gmail.com 

Abstract: Islam is inseparable from al-Qur'an and al-Hadith as a source of legal resources. 

But on the other hand, Islam is stigmatized as an extreme religion, in the name of religion 

originating from the Qur'an and as-Sunnah. This study aims to describe and track the 

moderation of Islam for civilization and humanity. This research includes qualitative research 

in the form of library research, which is descriptive through logical analysis. While the 

technique used in raising the data is by way of research or library research. study that Islam 

is a religion that wasathan. Moderate Islam that is reflected in the social organization of 

diversity in Indonesia has made a valuable contribution to the survival of the national level in 

particular and the world at large. Evidenced by the dialogue between organizations and 

religious social cooperation able to become a prototype in the public as a community of 

Muslims who provide fresh air for a harmonious and peaceful survival in reaching a civilized 

nation under the auspices of an earthly normative concept. 

Abstrak: Islam tidak terlepas dari al-Qur‟an dan al-Hadits sebagai pijakan sumber hukum. 

Namun di sisi lain, Islam distigmakan sebagai agama yang ekstrim, dengan 

mengatasnamakan agama yang bersumber dari al-Qur‟an dan as-Sunnah. Kajian ini 

bertujuan untuk mendeskripsikan dan melacak moderasi Islam untuk peradaban dan 

kemanusiaan.Penelitian ini termasuk penelitian kualitatifdalam bentukpenelitian kepustakaan 

(Library Research), yang bersifat deskriptif melalui analisis logis.Sementara teknik yang 

digunakan dalam mengangkat datanya adalah dengan caraBookResearch atau studi 

kepustakaan.Berdasarkan pada hasil kajian bahwa Islam adalah agama yang wasathan.Islam 

moderat yang tercermin dalam organisasi sosial keagaman di Indonesia telah memberikan 

sumbangsih yang berharga bagi kelangsungan hidup bertolerasi di kancah nasional 

khususnya dan dunia pada umumnya. Terbukti dengan adanya dialog antar organisasi dan 

kerjasama sosial keagamaan mampu menjadi prototype di kalayak publik sebagai ummatan 

wasathan yang memberikan angin segar bagi kelangsungan hidup yang rukun dan damai 

dalam menggapai bangsa yang beradab di bawah naungan konsep normatif yang membumi. 

Keywords: Moderasi Islam, peradaban, kemanusiaan. 

 

 

 
Copyright (c) 2020  Sudarji 

 

Received 10  Nopember 2019,  Accepted 5 Februari 2020, Published 1 Maret 2020 

mailto:tsudarji@gmail.com


Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan  

 

98 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

     PENDAHULUAN 

 Keragaman bahasa, budaya, dan agama yang menjadi identitas bangsa 

Indonesia,memiliki nilaistrategis dalam kancahinternasional.Sebagai bangsa yang multikutlur, 

multietnis dan multireligi ini adalah sebuah pertaruhan. Jika keragaman tersebut menjadi 

aspek penguat relasi sosial antar elemen bangsa, maka dunia akan melihat Indonesia sebagai 

rujukan utama sebagai contoh ideal (ideal type) dalam pengelolan keragaman. 

 Dalam Islam, rujukan beragama memang satu, yaitu al-Qur‟an dan al-Hadits, namun 

fenomena menunjukkan bahwa wajah Islam adalah banyak. Ada berbagai golongan Islam 

yang terkadang mempunyai ciri khas sendiri-sendiri dalam praktek dan amaliah keagamaan. 

Tampaknya perbedaan itu sudah menjadi kewajaran, sunatullah, dan bahkan suatu rahmat. 

Quraish Shihab mencatat, bahwa: “keanekaragaman dalam kehidupan merupakan keniscayaan 

yang dikehendaki Alah. Termasuk dalam halini perbedaan dan keanekaragaman pendapat 

dalam bidang ilmiah, bahkan keanekaragaman tanggapan manusia menyangkut kebenaran 

kitab-kitab suci, penafsiran kandungannya, serta bentuk pengamalannya”.1
 

Yang menjadi permasalahan adalah dapatkah dari yang berbeda tersebut dapat saling 

menghormati, tidak saling menyalahkan, tidak menyatakan paling benar sendiri, dan bersedia 

berdialog, sehingga tercermin bahwa perbedaan itu benar-benar rahmat. Jika ini yang 

dijadikan pijakan dalam beramal dan beragama, maka inilah sebenarnya makna konsep “Islam 

moderat”.Artinya, siapa pun orangnya yang dalam beragama dapat bersikap sebagaimana 

kriteria tersebut, maka dapat disebut berpaham Islam yang moderat. Walaupun dalam Islam 

sendiri konsep “Islam moderat” tidak ada rujukannya secara pasti,
2
akan tetapi untuk 

membangun ber-Islam yang santun dan mau mengerti golongan lain, tanpa mengurangi 

prinsip-prinsi Islam yang sebenarnya, konsep “Islam moderat” tampaknya patut 

diaktualisasikan.  

Berpaham Islam moderat sebagaimana disebutkan, sebenarnya tidaklah sulit mencari 

rujukannya dalam sejarah perkembangan Islam, baik di wilayah asal Islam itu sendiri maupun 

di Indonesia. Lebih tepatnya, Islam moderat dapat merujuk, jika di wilayah tempat turunnya 

Islam, kepada praktek Islam yang dilakuakan Nabi Muhammad dan para sahabatnya, 

khususnya al-Khulafa al-Rashidin, sedangkan dalam konteks Indonesia dapat merujuk kepada 

para penyebar Islam yang terkenal dengan sebutan Walisongo. Ber-Islam dalam konteks 

                                                             

1 M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur‟an, (Bandung: Mizan, 2007), 52.   
2Hanya saja istilah “Islam Moderat” mungkin lebih dekat dengan konsep umatan wasatan (menjadi 

umat yang tengah-tengah), terutama dalam amaliah keagamaan. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 99 

 

Indonesia dapat dilakukan  dengancaraber-“Islam dalam Bingkai Keindonesiaan”.3
Azyumardi 

Azra juga kerap menyebut bahwa Islam moderat merupakan karakter asli dari keberagamaan 

Muslim di Nusantara.
4
 Selain itu ummat Islam harus memposisikan diri sebagai umat yang 

menawarkan middle way  bagi semua urusan manusia, yakni jalan lurus (ash-shiratal al-

mustaqim) yang jauh dari ekstrimisme dan kekerasan, karena bedasarkan catatan sejarah, 

tindak kekerasan akan melahirkan kekerasan baru. Padahal, Islam diturunkan Allah adalah 

sebagai rahmatan lil alamin (rahmat bagi seluruh masyarakat dunia). 

 Disamping itu perlu juga adanya penanaman nilai-nilai yang sifatnya lebihsosial, 

seperti: kewarganegaraan, kerja sama, menghargai orang lain, toleransi danpemecahan 

masalah atas perbedaan secara damai.
5
Menjadi sebuah ancama saat bangsa yang besar itu ada 

kelompok ekslusivismedimana kelompok ini memiliki paradigma yang cenderung tertutup 

terhadap perbedaanatau dengan kata lain kelompok ini seperti ada hijab terhadap kondisi 

pruralitas Indonesia.Kelompok kedua disebut sebagai libral yaitu paham yang 

pemperjuangkan kebebasan disemua bidang kehidupan sehingga tampak wajah Islam 

Indonesia kurang bersahajah dan rahmat.
6
 Islam bukan reprentasi bentukan manusia bringas, 

rakus akan kekerasan demi memecahkan pemahaman dengan Islam dangkal, perlu 

pemahaman substansi diperlukan penyegaran keberagamaan lebih mendalam yang 

menghadirkan rekontruksi (membangun) sebagai nilai-nilai ajaran Islam.
7
   

 
 

 

KAJIAN TEORI 

Moderasi Islam 

Moderasi adalah jalan pertengahan, dan ini sesuai dengan inti ajaran Islam yang 

sesuai dengan fitrah manusia.Oleh karena itu, umat Islam disebut ummatan washathan, umat 

yang serasi dan seimbang, karena mampu memadukan dua kutub agama terdahulu, yaitu 

Yahudi yang terlalu membumi dan Nashrani yang terlalu melangit. Moderat dalam Islam 

diistilahkan dengan tawassuth. Ayat al-Quran yang mengungkapkan kata wasathiyah terdapat 

dalam suratal-Baqarah ayat 143 berikut ini: 

                                                             

 3 Ahmad Syafi‟i Ma‟arif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan; Sebuah Refleksi 

Sejarah, (Bandung: Mizan, 2009), 16. 
4 M. Hilaly Basya, “Menelusuri Artikulasi Islam Moderat di Indonesia”,http://www. madina-sk. 

com/index. php?option=com, diakses tanggal 15 Nopember 2018. 
5Hambali, Filsafat Ilmu Islam dan Barat, (Bandung: Alfabeta, 2017), 33. 
6Daris, “Peran Pesantren As‟adiyah dalam membangusn Moderasi Islam di Tanah Bugis”, Al-Misbah: 

Vol. 12 No. 1,(Juni 2016), 111-140. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan  

 

100 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

 وكََذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أمċُةً وَسَطاً لتَِكُونوُا شُهَدَاءَ عَلَى النċاسِ وَيَكُونَ الرċسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا

Artinya:  “Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang 
adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul 

(Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu”. 
 

Nabi Muhammad Saw telah menafsiri kata وسطا pada firman Allah Swt di atas 

dengan“adil”8
, yang berarti fair dan menempatkan sesuatu pada tempatnya. Maknakata  Æ َوَس  

yang lainnya yaitu, “ keadilan atau pilihan”9
 namun dapat diartikan juga “tengah”  yang 

ditulis ج Æ َوَسÆأوَْسَاا .
10

 Sedangkan kata  Æ َوَس dalam hadits disebutkan: 

رُ اْ مُُوِْ  أوَْسَ  ْºاهَُااَ ي 

Dalam ayat dan hadits di atas term moderat diungkapkan dengan kata  Æ َوَس (bentuk 

mufrad/singular/tunggal),  Æأوَْسَاا (bentuk jama‟/plural/banyak), dan  ُ َأوَْس (bentuk isim 

tafdlīl/makna lebih atau paling moderat). Tiga ungkapan tersebut berasal dari akar kata yang 

sama yaitu  Æ َوَسyang artinya tengah atau moderat. Dalam ayat dan hadits di atas hanya 

dinyatakan tentang watak Islam adalah moderat dalam hal bertindak ( Éا È Ì È Ì ) baik tindakan, 

ucapan, atau pikiran sebagaimana siratan hadits pertama. Kondisi moderat dalam segala hal 

inilah yang diidealkan Islam dalam firmah Allah surat Al-Baqarah ayat 143 di atas. 

Definisi Islam moderasi sebagaimana yang telah disusunoleh Tim Kementrian 

Agama RI menyebutkan bahwa kemajemukan diberbagai kondisiyang ada di Indonesia sangat 

diperlukan suatu sistem pengajaran agama yang komprehensifyang dapat mewakili setiap 

orang yang ada melalui ajaran yang luwes dengan tidakmeninggalkan teks(Al-Qur‟an dan 

                                                                                                                                                                                               

7Said Aqiel Siradj, Tasawuf Sebagai Basis Tasamuh: Dari Social Capital Menuju 

MasyarakatModerati” Al-Tabrir,2013, 43. 
8Ismail bin al-Katsir al-Dimasyqiy, Tafsir A-qur‟an al-Azhim, Jilid II, Cet. 1, (Kairo: Muassasah 

Qurtubah, 2000) 112. 
9Abdul Wahab & Muhammad Abdul Aziz Al-Qolmawy, Al-Mu‟jamul Wasith Juz 2, (Majma‟ Al-Lughah 

Al-„Arabiyah, Cet. III, 1985), 1073. 
10A.W. Munawir, Kamus Al-Munawir Arab Indonesia Terlengkap, (Surabaya: Pustaka Progressif 1997), 

1662. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 101 

 

Hadist), serta pentingnya penggunaan akal adalahsebagai solusi dari setiap masalah yang 

ada.
11

 

Dalam hal ini  Muchlis M.Hanafi, mengutip pendapat dari Ibnu Faris  bahwa al-

washatiyyah berasal dari kata wasath yang memiliki makna adil, baik, tengah dan seimbang. 

Bagian tengah dari kedua ujung sesuatu dalam bahasa Arab disebut wasath. Kata ini 

mengandung makna baik seperti dalam ungkapan hadis, „Sebaik-baik urusan 

adalah awsathuha (yang pertengahan)‟, karena yang berada di tengah akan terlindungi dari  cela 

atau aib (cacat) yang biasanya mengenai bagian ujung atau pinggir.
12

 Kata wasath pada 

mulanya menunjuk pada sesuatu yang menjadi titik temu semua sisi seperti pusat lingkaran 

(tengah). Kemudian berkembang maknanya menjadi sifat-sifat terpuji yang dimiliki manusia 

karena sifat-sifa tersebut merupakan tengah dari sifat-sifat tercela.Seperti sifat dermawan 

adalah pertengah antara kikir dan boros, berani pertengahan antara takut dan sembrono.
13

 

Menurut Yusuf Qardhawi dalam bukunya, “Qardhawi Menjawab Problematika 

Islam Masa Kini”, beliau mengatakan bahwa di antarakarakteristik ajaran Islam adalah al-

washatiyyah (moderat) atau  tawazun (keseimbangan), yakni keseimbangan di antara dua jalan 

atau dua arah yang saling berhadapan atau bertentangan. Contoh dua arah yang bertentangan 

seperti spiritualisme dengan materialisme, individu dengan kolektif, konstektual dengan 

idealisme, dan konsisten dengan perubahan.Prinsip keseimbangan ini sejalan dengan fitrah 

penciptaan manusia dan alam yang harmonis dan serasi.
14

 

Selanjutnya Tarmizi Taher dalam bukunya, “Islam Across Boundaries Prospects & 

Problem of Islam In the Future of Indonesia”,  mengemukakan bahwaciri moderasi Islam  ada 

dua ciri yang mandiri, yaitu pertama, adanya hak kebebasan yang harus selalu diimbangi 

dengan kewajiban. Kecerdasan dalam menyeimbangkan antara hak dan kewajiban akan 

sangat menentukan terwujudnya keseimbangan dalam Islam.Kedua, adanya keseimbangan 

antara kehidupan dunawi dan ukhrawi, serta material dan spiritual.Sehingga peradaban dan 

kemajuan yang dicapai oleh umat Islam tidak semu dan fatamorgana, tetapi hakiki dan benar-

benar sesuai dengan yang diharapkan, yakni mewujudkan kebaikan di dunia dan di akhirat 

                                                             

11Tim Penyusun Tafsir Al-Qur‟an Tematik Kementrian Agama RI, Moderasi Islam, (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, Badan Litbang Diklat Kemenag RI, 2012). 
12Muchlis M. Hanafi, Beda Terjemah Bukan Masalah, Majalah GATRA, edisi 20 Bulan Oktober 2010. 
13Muchlis M. Hanafi,Tafsir Al-Muntakhab, Kementerian Wakaf Mesir, 2001. 
14Yusuf Qardhawi, Qardhawi Menjawab Problematika Islam Masa Kini, (Bandung: Trigenda Karya 

1995), 44. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan  

 

102 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

serta dijauhkan dari malapetaka dan siksaan neraka.
15

 Hal ini sejalan dengan doa sapujagat 

yang selalu dipanjatkan, “Ya Allah Tuhan kami, berikanlah kepada kami kebaikan di dunia, 

dan kebaikan di akhirat, serta jauhkanlah kami dari siksa api neraka”. 

 Islam adalah agama damai yang mengajarkan sikap berdamai dan mencari 

perdamaian.
16

 Moderasi adalah ajaran inti agama Islam. Islam moderat adalah paham 

keagamaan yang sangat relevan dalam konteks keberagaman dalam segala aspek, baik agama, 

adat istiadat, suku dan bangsa itu sendiri. Tak pelak lagi, ragam pemahaman keagamaan 

adalah sebuah fakta sejarah dalam Islam. Keragaman tersebut, salah satunya, disebabkan oleh 

dialektika antara teks dan realitas itu sendiri, dan cara pandang terhadap posisi akal dan 

wahyu dalam menyelesaikan satu masalah.  

Term Islam moderat atau moderasi Islam ini muncul ditengarai sebagai antitesa dari 

munculnya pemahaman radikaldalam memahami dan mengeksekusi ajaran atau pesan-pesan 

agama. Dengan demikian, memperbincangkan wacana moderasi Islam tidak pernah luput dari 

pembicaraan mengenai Radikalisme dalam Islam.Kalau kita merujuk kepada al-Quran sebagai 

acuan ekspresi keberagamaan baik pada level pemahaman maupun penerapan, maka secara 

eksplisit ia menegaskan eksistensi umat moderat (Ummatan Wasathan),
17

 sebagai induk bagi 

pemahaman Islam atau seorang muslim moderat yang memiliki model berfikir dan 

berinteraksi secara seimbang di antara dua kondisi, sehingga sesuai dengan prinsip-prinsip 

Islam baik dalam berakidah, beribadah dan beretika setidaknya bisa dilihat kesesuaiannya 

dengan pertimbangan-pertimbangan dalam berperilaku dalam etika Islam yang senantiasa 

mengacu pada maqasid al-syari‟ah dan memperhatikan ummahat al-fadail.
18

 

Moderasi Islam adalah sebuah pandangan atau sikap yang selalu berusaha 

mengambil posisi tengah dari dua sikap yang berseberangan dan berlebihan sehingga salah 

satu dari kedua sikap yang dimaksud tidak mendominasi dalam pikiran dan sikap seseorang. 

Dengan kata lain seorang muslim moderat adalah muslim yang memberi setiap nilai atau 

aspek yang berseberangan bagian tertentu tidak lebih dari hak yang semestinya. Karena 

manusia-siapa pun ia-tidak mampu melepaskan dirinya dari pengaruh dan bias baik pengaruh 

                                                             

15Tarmizi Taher, Islam Across Boundaries Prospects & Problem of Islam In the Future of Indonesia, 

(Jakarta: Republika, 2007), 35. 
16Nurcholis Madjid, Islam AgamaPeradaban, Mencari MaknaDan Relevansi Doktrin IslamDalam 

Sejarah, (Jakarta:Paramadina, 1992), 260. 
17 QS al-Baqarah: 143 bandingkan dengan ayat sebelumnya “ Shiratan Mustaqiman” dan QS  Ali Imran: 

111. Ayat-ayat yang dimaksud menjadi referensi bagi banyak ilmuan dalam membangun ajaran moderasi dalam 

Islam. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 103 

 

tradisi, pikiran, keluarga, zaman dan tempatnya, maka ia tidak mungkin merepresentasikan 

atau mempersembahkan moderasi penuh dalam dunia nyata. Yang mampu melakukan hal itu 

adalah hanya Allah. 
19

 

Moderasi (al-wasathiyyah) didefinisikan sebagai sebuah metode berpikir, 

berinteraksi dan berperilaku yang didasari atas sikap tawazun (seimbang) dalam menyikapi 

dua keadaan perilaku yang dimungkinkan untuk dibandingkan dan dianalisis, sehingga dapat 

ditemukan sikap yang sesuai dengan kondisi dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

ajaran agama dan tradisi masyarakat. Secara lebih jelas bentuk moderasi Islam dapat dilihat 

dari aktualisasinya dalam mengatur tiga ruang di atas, yaitu tadbir al-nafs, tadbir al-manzil, 

dan tadbir al-mudun.
20

 

Pertama, tadbir al-nafs.Dalam hal ini seyogyanya seseorang harus mampu berfikir 

dan bertindak sesuai dengan maqasid al-syari‟ah dan berdasarkan pertimbangan ummahat al-

fadail. Misalnya sikap seseorang dalam menyikapi umat agama lain. Seharusnya klaim 

kebenaran (truth claim) dalam keyakinan agama tidak perlu untuk diperdebatkan bahkan 

cenderung dipaksakan untuk diyakini orang yang berbeda agama. Hal ini malah akan 

mengganggu harmonisasi dalam kehidupan beragama sehingga memantik adanya konflik-

konflik horizontal. Tindakan ini sesuai dengan tujuan syariat karena menjaga kepentingan 

primer (al-daruriyyat) manusia dalam menjaga keyakinannya (hifz al-din) dan juga tindakan 

ini menunjukkan kebijaksanaan (al-hikmah) seseorang karena mampu menahan kehendaknya 

untuk tidak memaksa orang lain membenarkan keyakinannya.
21

 

Kedua, tadbir al-manzil.Maksud dari manzil disini tidak hanya sebatas lingkup 

keluarga, tetapi mencakup juga organisasi maupun institusi yang di dalamnya terdapat 

kumpulan orang-orang yang mempunyai kepentingan bersama.Contoh dari aplikasi etika 

Islam dalam lingkup ini adalah pembagian harta warisan dalam keluarga. Dalam penentuan 

pembagian warisan di Indonesia boleh memilih antara tiga cara, berdasarkan hukum agama, 

perdata atau hukum adat.  

Moderasi atau wasathiyah Islam dengan wajahnya yang damai yang menebarkan 

                                                                                                                                                                                               

18 M. M. Hanafi, Moderasi Islam: Menangkal Radikalisasi Berbasis Agama, (Jakarta: Ikatan Alumni Al-

Azhar Mesir Cabang-Indonesia, 2013). 
19 Yusuf al-Qaradhawi, Kalimaat fi al-Wasatiyyah al-Islamiyyah wa Ma‟alimuha, Kuwait: al-Markaz al-

Alami Lilwasatiyyah, 2007.   
20F. A. Yahya, Meneguhkan Visi Moderasi Dalam Bingkai Etika Islam: Relevansi dan Implikasi 

EdukatifnyaInAnnual Conference for Muslim Scholars, 2018), 466–478. 
21 A. N. Burhani, Al-Tawwasut wa-I I‟tidal: The NU and Moderatism In Indonesian Islam,Asian Journal 

of Social Science, 2012), 564–581. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan  

 

104 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

rahmat pada semesta.Moderasi yang menawarkan kemanusiaan dalam format yang 

sebenarnya.Tentang jalan tengah atau moderasi ini demikian berlimpah di dalam Al-Quran 

dan hadits Rasulullah. Moderasi Islam senantiasa menekankan keseimbangan antara dunia-

akhirat, ruh-jasad, pikir-hati.
22

 

 

PENDIDIKAN ISLAM DALAM MEMBANGUN PERADABAN DAN 

KEMANUSIAAN 

Pendidikan Islam pada dasarnya merupakan upaya pembinaan dan pengembangan 

potensi manusia, agar tujuan kehadirannya di dunia ini sebagai hamba Allah dan sekaligus 

tugas khalifah Allah tercapai sebaik mungkin. Potensi yang dimaksud meliputi potensi 

jasmaniah dan potensi rohaniah seperti akal, perasaan, kehendak, dan potensi rohani 

lainnya.Dalam wujudnya, pendidikan Islam dapat menjadi upaya umat secara bersama atau 

upaya lembaga kemasyarakatan yang memberikan jasa pendidikan bahkan dapat pula menjadi 

usaha manusia itu sendiri untuk dirinya sendiri.
23

 

Pendidikan dalam Islam adalah merupakan bagian dari kegiatan dakwah dan kata 

terakhir ini yang diungkap di Al-Qur‟an.Ia memberikan suatu model pembentukan 

kepribadian seseorang, keluarga dan masyarakat. Sasaran yang hendak dicapai ialah 

terbentuknya akhlak yang mulia, serta mempunyai ilmu yang tinggi dan taat 

beribadah.Akhlak yang mulia dimaksud di sini menyangkut aspek pribadi, keluarga dan 

masyarakat, baik dalam hubungan sesama manusia dan alam lingkungan maupun hubungan 

dengan Allah pencipta alam semesta (aspek horisontal dan aspek vertikal). Dari sini 

diharapkan terwujud muslim intelektual,yang pada gilirannya terwujud dalam akhlak al-

karimah sebagai wujud manusia Muslim.
24

 

Akhlak adalah merupakan salah satu dari aspek pendidikan Islam, di samping aspek 

keimanan, akliyah, sosial, jasmaniah dan aspek-aspek lain yang dapat menunjang pendidikan 

Islam itu dapat terlaksana dengan baik.Ajaran Islam sarat dengan ajaran-ajaran moral, 

amaliah, sosial, baik itu berupa anjuran maupun larangan atau kebolehan yang semuanya kita 

kenal dengan istilah syari‟at Islam. Syari‟at Islam tidak akan dihayati dan diamalkan orang 

kalau hanya diajarkan saja, tetapi dididik melalui proses pendidikan. Nabi telah mengajak 

                                                             

22Ahmad Satori Ismail, „Islam Moderat‟ Menebar Islam Rahmatan lil Alamain,(Jakarta: Pustaka Ikadi 

2013), 22. 
23Abd. Rahman Getteng, Pendidikan Islam dalam Pembangunan, (Ujung Pandang: Yayasan al-Ahkam, 

1997), 25. 
24 H.Z. Yusuf, Pendidikan Efektif Agama Islam, (Jakarta : IKIP, 1988), 223. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 105 

 

orang untuk beriman dan beramal serta berakhlak baik sesuai ajaran Islam dengan berbagai 

metode dan pendekatan.Pendidikan Islam tidak hanya bersifat teoritis saja, tetapi juga 

praktis.Ajaran Islam tidak memisahkan antara iman dan amal saleh.Oleh karena itu, 

pendidikan Islam adalah sekaligus pendidikan iman dan pendidikan amal.25 

Istilah pendidikan pada dasarnya berasal dari kata “didik” dengan memberi awalan 

“pe” dan menambah ahiran “kan” yang mengandung arti “perbuatan” (hal, cara dan 

sebagainya).
26

Istilah pendidikan ini pada mulanya berasal dari bahasa Yunani yaitu 

“paedagogie” yang berarti bimbingan yang diberikan kepada anak.Istilah ini kemudian 

diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dengan “education” yang berarti pengembangan atau 

bimbingan.Dalam bahasa Arab, istilah ini sering diterjemahkan dengan “tarbiyah” yang 

berarti pendidikan.
27

 

Dalam diskursus pendidikan Islam, ada beberapa istilah bahasa Arab yang sering 

digunakan para pakar dalam memberikan definisi Pendidikan Islam, walaupun terkadang 

dibedakan, namun juga terkadang disamakan yakni al-tarbiyah, al-ta‟dib dan al-ta‟lim Sayid 

Muhammad al-Naquib al-Attas lebih memilih istilah al-ta‟dib untuk memberikan pengertian 

pendidikan dibanding istilah lainnya, karena al-ta‟dib menunjukkan pendidikan untuk 

manusia saja, sementara istilah al-tarbiyah dan al-ta‟lim berlaku untuk makhluk lain 

(hewan).
28

 

Sementara Abdurrahman al-Nahlawi berpendapat bahwa istilah yang paling tepat 

untuk mendefinisikan pendidikan adalahistilah al-tarbiyah.
29

Sedangkan tokoh pendidikan 

lainnya, Abdul Fattah Jalal berpendapat lain bahwa al-ta‟lim merupakan istilah yang lebih 

tepat untuk memberikan definisi pendidikan.
30

 

Peradaban (Hadhariyah) 

Peradaban adalah bagian-bagian dari kebudayaan yang memiliki sistem 

teknologi,seni bangunan, seni rupa, sistem kenegaraan dan ilmu pengetahuan yang sangat 

luas, saatpengertian itu ditarik menjadi pengertian umum peradaban yakni bagian dari 

                                                             

25Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, Cet. II.,(Jakarta : Bumi Aksara, 1992), 28. 
26 WJS Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta : Balai Pustaka,1992),250. 
27 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta : Kalam Mulia, 2004),1. 
28

Syekh Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam, yang diterjemahkan oleh 

Haidar Baqir dengan judul, Konsep Pendidikan Islam, Suatu Kerangka Fikir Pembinaan Filsafat Pendidikan 

Islam, (Bandung: Mizan, 1990), 75. 
29Abdurrahman al-Nahlawi, Ushul al-Tarbiyah al-Islamiyyat wa Ashalibiha, yang diterjemahkan oleh 

Shihabuddin dengan judul Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah dan Masyarakat, (Jakarta: Gema Insani Press, 
1995), 20. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan  

 

106 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

kebudayaanyang bertujuan untuk memudahkan dan mensejahterahkan hidup.
31

  Peradaban 

juga sebagai aktivitas lahir yang biasa dipakai untuk menyebut bagian dan unsurdari 

kebudayaan yang halus, maju dan indah seperti: kesenian, ilmu pengetahuan, adat,sopan 

santun dalam pergaulan dan kepandaian menulis. 

Para ahli telah memberikan definisi tentang makna peradaban, antara lain sebagai 

berikut: Bierens De Hann, memberikan pengertian tentang makna peradaban adalah seluruh 

kehidupan sosial,politik, ekonomi dan teknik.  Adapun Oswald  Spengl,  mengatakan bahwa 

peradaban ialah kebudayaan yang sudah tidak tumbuh lagi sudah mati. Sedangkan 

Koentjaningrat, menjelaskan definisi peradaban adalah bagian-bagian kebudayaan yang halus 

dan indah seperti kesenian. 

Dari pendapat para ahli diatas dapat penulis simpulkan bahwa peradaban dapat 

diartikan suatu istilah yang digunakan untuk menyebutkan bagian-bagian atau unsur-unsur 

kebudayaan yang dianggap halus, indah, dan maju.Manusia dan peradaban adalah hal yang 

tidak bisa terpisahkan karena manusia itu memiliki cipta, rasa, dan karsa. Cipta, rasa, dan 

karsa itu akan menimbulkan perkembangan pengetahuan yang berasal dari suatu budaya. Pada 

waktu perkembangan kebudayaan mencapai puncaknya berwujud unsur-unsur budaya yang 

bersifat halus, indah, tinggi, sopan, luhur dan sebagainya, maka masyarakat pemilik 

kebudayaan tersebut dikatakan telah memiliki peradaban yang tinggi. Tinggi rendahnya 

peradaban suatu bangsa sangat dipengaaruhi oleh banyak faktor antara lain: pendidikan, 

kemajuan teknologi, dan ilmu pengetahuan. 

 

ISLAM SEBAGAI MISI AGAMA RAHMATAN LIL ‘ALAMIN 

Islam hadir di tanah Arab dengan misi memperbaiki tata kehidupan manusia menuju 

arah yang lebih baik, menegakkan hukum secara adil, memberangus segala bentuk penindasan 

dan menjamin kehidupan yang sejajar bagi seluruh umat manusia, apapun warna kulit dan 

latar belakang statusnya. Dalam kata lain, Islam adalah moralitas terbaik bagi umat manusia 

menuju kehidupan yang aman,damai dan sejahtera. Moralitas Islam begitu nampak dalam 

berbagai ajaran, nilai, dan hukum yang tersurat dalam al-Qur;an dan Hadits. Pada keduanya 

bisa menemukan berbagai kemuliaan Islam, keagungan hokum Allah sebagai satu-satunya 

aturan yang harus kita taati dan patuhi. Islam adalah berkah bagi seluruh manusia tanpa 

                                                                                                                                                                                               

30Abdul Fattah Jalal, Min Ushul al-Tarbiyah fi al-Islam, yang diterjemahkan oleh Hery Noer Aly dengan 

judul, Azas-Azas Pendidikan Islam (Bandung: Diponegoro, 1988), 75. 
31M. Abdul Karim, Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam, (Yogyakarta: Pustaka BOOKPublisher, 

2009), 88. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 107 

 

terkecuali. Kita mengetahui bahwa peran utama Nabi Muhammad Saw adalahpembawa 

perdamaian. Dengan demikian maka logikanya adalah bahwa pengikut Nabi Muhammad Saw 

pun harus menjadi pelopor perdamaian. 

Hal itu perlu diungkapkan mengingat keberadaan sejumlah masyarakat kita, bangsa 

Indonesia ini bahkan di luar Indonesia yang mengaku dirinya sebagai pengikut Nabi 

Muhammad Saw, namun nyatanya telah terseret baik sadar maupun tidak ke dalam kancah 

yang merusak prinsip dan suasana damai. Diantara kegiatan tersebut adalah 

kekacuan,kerusuhan, anarkisme, pembomandi tempat umum dan rumah ibadah,unjuk rasa 

yang merusak danbahkan menghilangkan nyawa,pungli, korupsi, kolusi, sogok, kronisme, dan 

nepotisme. Semua perilaku negatif ini telah menjadi akar penderitaan dan sangat merugikan 

bangsa kita. Lebih dari itu, ia telah merusak kehidupan damai yang kita semua cita-citakan 

dan perjuangkan.
32 

Islam sebagai the way of life merupakan ajaran yang memberikan petunjuk, arah dan 

aturan-aturan (syariat) pada semua aspek kehidupan manusia guna memperoleh kebahagian di 

dunia dan akhirat. Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa Hablu mina Allah dan hablu 

minannas mungkin dasar yang harus dipegangi dalam beragama, khususnya Islam. Selain 

menjalin hubungan dengan sang pencipta, Allah, dengan sesempurna mungkin terutama lewat 

ibadah mahdah, manusia juga dituntut menjalin hubungan secara baik dengan sesamanya. 

Dengan demikian, apapun orang itu golongannya dalam Islam dan apapun keyakinan 

agamanya haruslah dihormati dan berusaha sepenuhnya untuk menjalin interaksi yang baik 

dengan mereka. 

 

PENUTUP 

Moderasi Islam adalah sebuah pandangan atau sikap yang selalu berusaha mengambil 

posisi tengah dari dua sikap yang berseberangan dan berlebihan sehingga salah satu dari 

kedua sikap yang dimaksud tidak mendominasi dalam pikiran dan sikap seseorang. Dengan 

kata lain seorang muslim moderat adalah muslim yang memberi setiap nilai atau aspek yang 

berseberangan bagian tertentutidak lebih dari hak yang semestinya. Karena manusiasiapapun 

iatidak mampu melepaskan dirinya dari pengaruh dan bias baik pengaruh tradisi, pikiran, 

keluarga, zaman dan tempatnya, maka ia tidak mungkin merepresentasikan atau 

mempersembahkan moderasi penuh dalam dunia nyata. Yang mampu melakukan hal itu 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan  

 

108 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

adalah hanya Allah.Dari pengajaran nilai-nilai moderasi Islam diharapkan dapat mewujudkan 

peradaban dan kemanusiaan diharapkan akan lahir sosok yang berwawasan moderat yang 

mempunyai karakter humanis, toleran, inklusif sesuai dengan ajaran Islam yang utama yaitu 

sebagai rahmat lil „alamin. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

al-Suyuthiy, Jalaluddin Abdurrahman, Jami‟ al-Ahadits, Juz VI, Beirut: Dar al-Fikr, 1994. 

Abdul Wahab & Muhammad Abdul Aziz Al-Qolmawy, Al-Mu‟jamul Wasith Juz 2, Majma‟ 
Al-Lughah Al-„Arabiyah, Cet. III, 1985. 

An-Nahlawi, Abdurrahman, Prinsip-Prinsip dan Metode Pendidikan Islam, Bandung: CV. 

Diponegoro, 1992. 

al-Dimisyqiy, Ismail bin al-Katsir, Tafsir A-qur‟an al-Azhim, Jilid II, Cet. 1, Kairo: 

Muassasah Qurtubah, 2000. 

al-Abrasyi, Muhammad Athiyah, Al-Tarbiyah al-Islamiyah, Al-Arabi: Dar al-fikr, tt. 

al-Qardhawi, Yusuf,  Kalimaat fi al-Wasatiyyah al-Islamiyyah wa Ma‟alimuha, Kuwait: al-

Markaz al-Alami Lilwasatiyyah, 2007.  
al-Attas, Syekh Muhammad Naquib, The Concept of Education in Islam, yang diterjemahkan 

oleh Haidar Baqir dengan judul, Konsep Pendidikan Islam, Suatu Kerangka Fikir 

Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, Bandung: Mizan, 1990. 

al-Nahlawi, Abdurrahman, Ushul al-Tarbiyah al-Islamiyyat wa Ashalibiha, Jakarta: Gema 

Insani Press, 1995. 

Albani, M. Syukri, dkk.,  Ilmu Sosial Budaya Dasar, Depok Jabar: PT. Raja Grafindo 

Persada, 2015. 

Aqiel Siradj, Said, Tasawuf Sebagai Basis Tasamuh: Dari Sosial Capital Menuju 

MasyarakatModerati” Al-Tabrir, 2013. 

Abdul Karim, M., Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam, Yogyakarta: Pustaka BOOK 

Publisher, 2009. 

Burhani, A. N.,  “Al-Tawwasut wa-I I‟tidal: The NU and Moderatism In Indonesian Islam”, 

Asian Journal of Social Science, 2012. 

Daris, “Peran Pesantren As‟adiyah dalam membangusn Moderasi Islam di Tanah Bugis”, 

JurnalAl-Misbah: Volume 12 Nomor 1, 2016. 

Fauzi, Ahmad, “Moderasi Islam, Untuk Peradaban dan Kemanusiaan”, Jurnal Islam 

Nusantara, No. 02 Vol. 02 Juli-Desember, 2018. 

Fattah Jalal, Abdul, Azas-azas Pendidikan Islam, Terj. Harry Noer Aly, Bandung: CV. 

Diponegoro, 1988. 

Fuad, M.,“Hukum Islam Indonesia: dari Nalar Partisipatoris Hingga Emansipatoris” dalam 
Akhmad Sahal dan Munawir Aziz (ed.), Islam Nusantara: dari Ushul Fiqh Hingga 

Paham Kebangsaan, Bandung: Mizan Pustaka, 2016. 

Hamidulloh, Ibda, Penguatan Nilai-Nilai Sufisme dalam Nyadran Sebagai Khazanah 

IslamNusantara”, Jurnal Islam Nusantara, 2018. 

Hanafi, M. M., Moderasi Islam: Menangkal Radikalisasi Berbasis Agama,  Jakarta: Ikatan 

Alumni Al-Azhar Mesir Cabang-Indonesia, 2013. 

                                                                                                                                                                                               

32Kementerian Agama, RadikalismeAgama dan TantanganKebangsaan, (Jakarta: DirjenBimbingan 

Masyarakat Islam,2014), 33. 



Moderasi Islam: Untuk  Peradaban  dan  Kemanusiaan 

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 109 

 

Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam, Bandung: Al-Ma‟arif, 
1980. 

Hanafi, Muchlis M., Beda Terjemah Bukan Masalah, Majalah GATRA, edisi 20 Bulan 

Oktober 2010. 

_______, Tafsir Al-Muntakhab, Kementerian Wakaf Mesir, 2001. 

Ibnu al-Atsir, Jami‟ al-Ushul fi Ahadits al-Rasul, Juz II, (tk.: Maktabah al-Halwaniy, 

Mathba„ah al-Malah, Maktabah Dar a-Bayan, 1969. 

Ismail, Ahmad Satori MA., „Islam Moderat‟ Menebar Islam Rahmatan lil Alamain, Pustaka 

Ikadi, 2013. 

Jalal, Abdul Fattah,  Min Ushul al-Tarbiyah fi al-Islam, Bandung: Diponegoro, 1988. 

Kementerian Agama, Radikalisme Agama dan Tantangan Kebangsaan,Jakarta: Dirjen 

Bimbingan Masyarakat Islam,2014. 
Munawir, A.W. Kamus Al-Munawir Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya: Pustaka 

Progressif, 1997. 

Madjid, Nurcholis, Islam Agama Peradaban, Mencari Makna dan Relevansi Doktrin Islam 

Dalam Sejarah, Jakarta: Paramadina, 1992. 

Mohammed bin Mohammed, Abu Saud Al-Emadi Tafsir Abu Saud, Beirut: Dar Arab, t.t, 

Maktabah Syamilah. 

Naquib Al-Attas, Muhammad, Konsep Pendidikan dalam Islam, Terj. Haidar Bagir, Bandung 

: Mizan, 1994. 
Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam ; Pendekatan Historis, Teoritis dan Praktis, Jakarta: 

Ciputat Press, 2002. 

Syafi‟i Ma‟arif , Ahmad, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan; Sebuah 

Refleksi Sejarah, Bandung: Mizan, 2009. 

Syed Sajjad Husain dan Syed Ali Asraf, Krisis Pendidikan Islam, Terj. Rahmani Astuti, 

Bandung: Risalah, 1979. 

Shihab, M. Quraish, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur‟an, Bandung: 

Mizan,2007. 

Sahal, A. & Aziz,  M., Islam Nusantara: dari Ushul Fiqh Hingga Paham Kebangsaan, 

(Bandung: Mizan Pustaka, 2015. 

Setiadi, Elly M ,.Ilmu Sosial Dan Budaya Dasar, Jakarta:Kencana Prenada, 2012. 

Tafsir, Ahmad, Pendidikan Islam, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 1999. 

Tim Penyusun Tafsir Al-Qur‟an Tematik Kementrian Agama RI, Moderasi Islam, 

Jakarta:Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, Badan Litbang Diklat Kemenag RI, 
2012. 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta : Kalam Mulia, 2004. 

Taher, Tarmizi Islam Across Boundaries Prospects & Problem of Islam In the Future of 

Indonesia, Jakarta: Republika, 2007 

Poerwadarminta, WJS.,Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka,1992. 

Yunus, Mahmud,  Kamus Arab Indonesia, Jakarta : Hidakarya Agung, 1992. 

Yahya, F. A.,  Meneguhkan Visi Moderasi Dalam Bingkai Etika Islam: Relevansi dan 

Implikasi EdukatifnyaIn Annual Conference for Muslim Scholars, 2018. 


