Volume 1 Issue 1 (2020) Pages 97-109
Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran
ISSN: 2721-1169 (Online), 2721-1150 (Print)

MODERASI ISLAM: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

Sudarji
Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTs) Negeri 4 Magetan

email: tsudarji @ gmail.com

Abstract: Islam is inseparable from al-Qur'an and al-Hadith as a source of legal resources.
But on the other hand, Islam is stigmatized as an extreme religion, in the name of religion
originating from the Qur'an and as-Sunnah. This study aims to describe and track the
moderation of Islam for civilization and humanity. This research includes qualitative research
in the form of library research, which is descriptive through logical analysis. While the
technique used in raising the data is by way of research or library research. study that Islam
is a religion that wasathan. Moderate Islam that is reflected in the social organization of
diversity in Indonesia has made a valuable contribution to the survival of the national level in
particular and the world at large. Evidenced by the dialogue between organizations and
religious social cooperation able to become a prototype in the public as a community of
Muslims who provide fresh air for a harmonious and peaceful survival in reaching a civilized
nation under the auspices of an earthly normative concept.

Abstrak: Islam tidak terlepas dari al-Qur’an dan al-Hadits sebagai pijakan sumber hukum.
Namun di sisi lain, Islam distigmakan sebagai agama yang ekstrim, dengan
mengatasnamakan agama yang bersumber dari al-Qur’an dan as-Sunnah. Kajian ini
bertujuan untuk mendeskripsikan dan melacak moderasi Islam untuk peradaban dan
kemanusiaan. Penelitian ini termasuk penelitian kualitatifdalam bentukpenelitian kepustakaan
(Library Research), yang bersifat deskriptif melalui analisis logis.Sementara teknik yang
digunakan dalam mengangkat datanya adalah dengan caraBookResearch atau studi
kepustakaan.Berdasarkan pada hasil kajian bahwa Islam adalah agama yang wasathan.Islam
moderat yang tercermin dalam organisasi sosial keagaman di Indonesia telah memberikan
sumbangsih yang berharga bagi kelangsungan hidup bertolerasi di kancah nasional
khususnya dan dunia pada umumnya. Terbukti dengan adanya dialog antar organisasi dan
kerjasama sosial keagamaan mampu menjadi prototype di kalayak publik sebagai ummatan
wasathan yang memberikan angin segar bagi kelangsungan hidup yang rukun dan damai
dalam menggapai bangsa yang beradab di bawah naungan konsep normatif yang membumi.

Keywords: Moderasi Islam, peradaban, kemanusiaan.

Copyright (c) 2020 Sudarji

Received 10 Nopember 2019, Accepted 5 Februari 2020, Published 1 Maret 2020

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 97


mailto:tsudarji@gmail.com

Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

PENDAHULUAN

Keragaman bahasa, budaya, dan agama yang menjadi identitas bangsa
Indonesia,memiliki nilaistrategis dalam kancahinternasional.Sebagai bangsa yang multikutlur,
multietnis dan multireligi ini adalah sebuah pertaruhan. Jika keragaman tersebut menjadi
aspek penguat relasi sosial antar elemen bangsa, maka dunia akan melihat Indonesia sebagai
rujukan utama sebagai contoh ideal (ideal type) dalam pengelolan keragaman.

Dalam Islam, rujukan beragama memang satu, yaitu al-Qur’an dan al-Hadits, namun
fenomena menunjukkan bahwa wajah Islam adalah banyak. Ada berbagai golongan Islam
yang terkadang mempunyai ciri khas sendiri-sendiri dalam praktek dan amaliah keagamaan.
Tampaknya perbedaan itu sudah menjadi kewajaran, sunatullah, dan bahkan suatu rahmat.
Quraish Shihab mencatat, bahwa: ‘“keanekaragaman dalam kehidupan merupakan keniscayaan
yang dikehendaki Alah. Termasuk dalam halini perbedaan dan keanekaragaman pendapat
dalam bidang ilmiah, bahkan keanekaragaman tanggapan manusia menyangkut kebenaran
kitab-kitab suci, penafsiran kandungannya, serta bentuk pengamalannya”.'

Yang menjadi permasalahan adalah dapatkah dari yang berbeda tersebut dapat saling
menghormati, tidak saling menyalahkan, tidak menyatakan paling benar sendiri, dan bersedia
berdialog, sehingga tercermin bahwa perbedaan itu benar-benar rahmat. Jika ini yang
dijadikan pijakan dalam beramal dan beragama, maka inilah sebenarnya makna konsep “Islam
moderat”. Artinya, siapa pun orangnya yang dalam beragama dapat bersikap sebagaimana
kriteria tersebut, maka dapat disebut berpaham Islam yang moderat. Walaupun dalam Islam
sendiri konsep “Islam moderat” tidak ada rujukannya secara pasti’akan tetapi untuk
membangun ber-Islam yang santun dan mau mengerti golongan lain, tanpa mengurangi
prinsip-prinsi Islam yang sebenarnya, konsep “Islam moderat” tampaknya patut
diaktualisasikan.

Berpaham Islam moderat sebagaimana disebutkan, sebenarnya tidaklah sulit mencari
rujukannya dalam sejarah perkembangan Islam, baik di wilayah asal Islam itu sendiri maupun
di Indonesia. Lebih tepatnya, Islam moderat dapat merujuk, jika di wilayah tempat turunnya
Islam, kepada praktek Islam yang dilakuakan Nabi Muhammad dan para sahabatnya,
khususnya al-Khulafa al-Rashidin, sedangkan dalam konteks Indonesia dapat merujuk kepada

para penyebar Islam yang terkenal dengan sebutan Walisongo. Ber-Islam dalam konteks

'M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 2007), 52.
*Hanya saja istilah “Islam Moderat” mungkin lebih dekat dengan konsep umatan wasatan (menjadi
umat yang tengah-tengah), terutama dalam amaliah keagamaan.

98 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

Indonesia dapat dilakukan dengancaraber-“Islam dalam Bingkai Keindonesiaan”.’ Azyumardi
Azra juga kerap menyebut bahwa Islam moderat merupakan karakter asli dari keberagamaan
Muslim di Nusantara.” Selain itu ummat Islam harus memposisikan diri sebagai umat yang
menawarkan middle way bagi semua urusan manusia, yakni jalan lurus (ash-shiratal al-
mustaqim) yang jauh dari ekstrimisme dan kekerasan, karena bedasarkan catatan sejarah,
tindak kekerasan akan melahirkan kekerasan baru. Padahal, Islam diturunkan Allah adalah
sebagai rahmatan lil alamin (rahmat bagi seluruh masyarakat dunia).

Disamping itu perlu juga adanya penanaman nilai-nilai yang sifatnya lebihsosial,
seperti: kewarganegaraan, kerja sama, menghargai orang lain, toleransi danpemecahan
masalah atas perbedaan secara damai.’Menjadi sebuah ancama saat bangsa yang besar itu ada
kelompok ekslusivismedimana kelompok ini memiliki paradigma yang cenderung tertutup
terhadap perbedaanatau dengan kata lain kelompok ini seperti ada hijab terhadap kondisi
pruralitas Indonesia.Kelompok kedua disebut sebagai libral yaitu paham yang
pemperjuangkan kebebasan disemua bidang kehidupan sehingga tampak wajah Islam
Indonesia kurang bersahajah dan rahmat.® Islam bukan reprentasi bentukan manusia bringas,
rakus akan kekerasan demi memecahkan pemahaman dengan Islam dangkal, perlu
pemahaman substansi diperlukan penyegaran keberagamaan lebih mendalam yang

menghadirkan rekontruksi (membangun) sebagai nilai-nilai ajaran Islam.’

KAJIAN TEORI
Moderasi Islam

Moderasi adalah jalan pertengahan, dan ini sesuai dengan inti ajaran Islam yang
sesuai dengan fitrah manusia.Oleh karena itu, umat Islam disebut ummatan washathan, umat
yang serasi dan seimbang, karena mampu memadukan dua kutub agama terdahulu, yaitu
Yahudi yang terlalu membumi dan Nashrani yang terlalu melangit. Moderat dalam Islam
diistilahkan dengan tawassuth. Ayat al-Quran yang mengungkapkan kata wasathiyah terdapat

dalam suratal-Baqarah ayat 143 berikut ini:

> Ahmad Syafi’i Ma’arif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan; Sebuah Refleksi
Sejarah, (Bandung: Mizan, 2009), 16.

* M. Hilaly Basya, “Menelusuri Artikulasi Islam Moderat di Indonesia” http://www. madina-sk.
com/index. php?option=com, diakses tanggal 15 Nopember 2018.

SHambali, Filsafat Ilmu Islam dan Barat, (Bandung: Alfabeta, 2017), 33.

%Daris, “Peran Pesantren As’adiyah dalam membangusn Moderasi Islam di Tanah Bugis”, Al-Misbah:
Vol. 12 No. 1,(Juni 2016), 111-140.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 99



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

2

Ree 3B J5n 08555 01 S 513gh 15,88 Qs 87 23 Ulas 21355

Artinya: “Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan Ramu (umat Islam), umat yang
adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul
(Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu”.

Nabi Muhammad Saw telah menafsiri kata U.., pada firman Allah Swt di atas
dengan“adil”®, yang berarti fair dan menempatkan sesuatu pada tempatnya. Maknakata Lo 3

yang lainnya yaitu, “ keadilan atau pilihan” namun dapat diartikan juga “tengah” yang

ditulis L:»}LL:»}?/TC.]O Sedangkan kata L 5 dalam hadits disebutkan:

Dalam ayat dan hadits di atas term moderat diungkapkan dengan kata Lo 5 (bentuk

o

mufrad/singular/tunggal), Luj (bentuk jama’lplural/banyak), dan L&ﬁ (bentuk isim

tafdlil/makna lebih atau paling moderat). Tiga ungkapan tersebut berasal dari akar kata yang

sama yaitu L:»jyang artinya tengah atau moderat. Dalam ayat dan hadits di atas hanya

dinyatakan tentang watak Islam adalah moderat dalam hal bertindak (Ju:¥i) baik tindakan,

ucapan, atau pikiran sebagaimana siratan hadits pertama. Kondisi moderat dalam segala hal
inilah yang diidealkan Islam dalam firmah Allah surat Al-Bagarah ayat 143 di atas.

Definisi Islam moderasi sebagaimana yang telah disusunoleh Tim Kementrian
Agama RI menyebutkan bahwa kemajemukan diberbagai kondisiyang ada di Indonesia sangat
diperlukan suatu sistem pengajaran agama yang komprehensifyang dapat mewakili setiap

orang yang ada melalui ajaran yang luwes dengan tidakmeninggalkan teks(Al-Qur’an dan

'Said  Agiel Siradj, Tasawuf Sebagai Basis Tasamuh: Dari Social ~Capital ~Menuju
MasyarakatModerati” Al-Tabrir,2013, 43.
$Ismail bin al-Katsir al-Dimasyqiy, Tafsir A-qur’an al-Azhim, Jilid II, Cet. 1, (Kairo: Muassasah
Qurtubah, 2000) 112.
? Abdul Wahab & Muhammad Abdul Aziz Al-Qolmawy, Al-Mu jamul Wasith Juz 2, (Majma’ Al-Lughah
Al-*Arabiyah, Cet. I11, 1985), 1073.
1A 'W. Munawir, Kamus Al-Munawir Arab Indonesia Terlengkap, (Surabaya: Pustaka Progressif 1997),
1662.

100 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

Hadist), serta pentingnya penggunaan akal adalahsebagai solusi dari setiap masalah yang
ada.'’

Dalam hal ini Muchlis M.Hanafi, mengutip pendapat dari Ibnu Faris bahwa al-
washatiyyah berasal dari kata wasath yang memiliki makna adil, baik, tengah dan seimbang.
Bagian tengah dari kedua ujung sesuatu dalam bahasa Arab disebut wasarh. Kata ini
mengandung makna baik seperti dalam ungkapan hadis, ‘Sebaik-baik urusan
adalah awsathuha (yang pertengahan)’, karena yang berada di tengah akan terlindungi dari cela
atau aib (cacat) yang biasanya mengenai bagian ujung atau pinggir.'” Kata wasarh pada
mulanya menunjuk pada sesuatu yang menjadi titik temu semua sisi seperti pusat lingkaran
(tengah). Kemudian berkembang maknanya menjadi sifat-sifat terpuji yang dimiliki manusia
karena sifat-sifa tersebut merupakan tengah dari sifat-sifat tercela.Seperti sifat dermawan
adalah pertengah antara kikir dan boros, berani pertengahan antara takut dan sembrono. "

Menurut Yusuf Qardhawi dalam bukunya, “Qardhawi Menjawab Problematika
Islam Masa Kini”, beliau mengatakan bahwa di antarakarakteristik ajaran Islam adalah al-
washatiyyah (moderat) atau rtawazun (keseimbangan), yakni keseimbangan di antara dua jalan
atau dua arah yang saling berhadapan atau bertentangan. Contoh dua arah yang bertentangan
seperti spiritualisme dengan materialisme, individu dengan kolektif, konstektual dengan
idealisme, dan konsisten dengan perubahan.Prinsip keseimbangan ini sejalan dengan fitrah
penciptaan manusia dan alam yang harmonis dan serasi.'*

Selanjutnya Tarmizi Taher dalam bukunya, “Islam Across Boundaries Prospects &
Problem of Islam In the Future of Indonesia”, mengemukakan bahwaciri moderasi Islam ada
dua ciri yang mandiri, yaitu pertama, adanya hak kebebasan yang harus selalu diimbangi
dengan kewajiban. Kecerdasan dalam menyeimbangkan antara hak dan kewajiban akan
sangat menentukan terwujudnya keseimbangan dalam Islam.Kedua, adanya keseimbangan
antara kehidupan dunawi dan ukhrawi, serta material dan spiritual. Sehingga peradaban dan
kemajuan yang dicapai oleh umat Islam tidak semu dan fatamorgana, tetapi hakiki dan benar-

benar sesuai dengan yang diharapkan, yakni mewujudkan kebaikan di dunia dan di akhirat

"Tim Penyusun Tafsir Al-Qur’an Tematik Kementrian Agama RI, Moderasi Islam, (Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur“an, Badan Litbang Diklat Kemenag RI, 2012).

Muchlis M. Hanafi, Beda Terjemah Bukan Masalah, Majalah GATRA, edisi 20 Bulan Oktober 2010.

Muchlis M. Hanafi, Tafsir Al-Muntakhab, Kementerian Wakaf Mesir, 2001.

“Yusuf Qardhawi, Qardhawi Menjawab Problematika Islam Masa Kini, (Bandung: Trigenda Karya
1995), 44.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 101



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

serta dijauhkan dari malapetaka dan siksaan neraka."> Hal ini sejalan dengan doa sapujagat
yang selalu dipanjatkan, “Ya Allah Tuhan kami, berikanlah kepada kami kebaikan di dunia,
dan kebaikan di akhirat, serta jauhkanlah kami dari siksa api neraka”.

Islam adalah agama damai yang mengajarkan sikap berdamai dan mencari
perdamaian.'® Moderasi adalah ajaran inti agama Islam. Islam moderat adalah paham
keagamaan yang sangat relevan dalam konteks keberagaman dalam segala aspek, baik agama,
adat istiadat, suku dan bangsa itu sendiri. Tak pelak lagi, ragam pemahaman keagamaan
adalah sebuah fakta sejarah dalam Islam. Keragaman tersebut, salah satunya, disebabkan oleh
dialektika antara teks dan realitas itu sendiri, dan cara pandang terhadap posisi akal dan
wahyu dalam menyelesaikan satu masalah.

Term Islam moderat atau moderasi Islam ini muncul ditengarai sebagai antitesa dari
munculnya pemahaman radikaldalam memahami dan mengeksekusi ajaran atau pesan-pesan
agama. Dengan demikian, memperbincangkan wacana moderasi Islam tidak pernah luput dari
pembicaraan mengenai Radikalisme dalam Islam.Kalau kita merujuk kepada al-Quran sebagai
acuan ekspresi keberagamaan baik pada level pemahaman maupun penerapan, maka secara
eksplisit ia menegaskan eksistensi umat moderat (Ummatan Wasathan),'” sebagai induk bagi
pemahaman Islam atau seorang muslim moderat yang memiliki model berfikir dan
berinteraksi secara seimbang di antara dua kondisi, sehingga sesuai dengan prinsip-prinsip
Islam baik dalam berakidah, beribadah dan beretika setidaknya bisa dilihat kesesuaiannya
dengan pertimbangan-pertimbangan dalam berperilaku dalam etika Islam yang senantiasa
mengacu pada magqasid al-syari’ah dan memperhatikan ummahat al-fadail."®

Moderasi Islam adalah sebuah pandangan atau sikap yang selalu berusaha
mengambil posisi tengah dari dua sikap yang berseberangan dan berlebihan sehingga salah
satu dari kedua sikap yang dimaksud tidak mendominasi dalam pikiran dan sikap seseorang.
Dengan kata lain seorang muslim moderat adalah muslim yang memberi setiap nilai atau
aspek yang berseberangan bagian tertentu tidak lebih dari hak yang semestinya. Karena

manusia-siapa pun ia-tidak mampu melepaskan dirinya dari pengaruh dan bias baik pengaruh

“Tarmizi Taher, Islam Across Boundaries Prospects & Problem of Islam In the Future of Indonesia,
(Jakarta: Republika, 2007), 35.

'"Nurcholis Madjid, Islam AgamaPeradaban, Mencari MaknaDan Relevansi Doktrin IslamDalam
Sejarah, (Jakarta:Paramadina, 1992), 260.

' QS al-Bagarah: 143 bandingkan dengan ayat sebelumnya “ Shiratan Mustagiman” dan QS Ali Imran:
111. Ayat-ayat yang dimaksud menjadi referensi bagi banyak ilmuan dalam membangun ajaran moderasi dalam
Islam.

102 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

tradisi, pikiran, keluarga, zaman dan tempatnya, maka ia tidak mungkin merepresentasikan
atau mempersembahkan moderasi penuh dalam dunia nyata. Yang mampu melakukan hal itu
adalah hanya Allah. '

Moderasi (al-wasathiyyah) didefinisikan sebagai sebuah metode berpikir,
berinteraksi dan berperilaku yang didasari atas sikap tawazun (seimbang) dalam menyikapi
dua keadaan perilaku yang dimungkinkan untuk dibandingkan dan dianalisis, sehingga dapat
ditemukan sikap yang sesuai dengan kondisi dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip
ajaran agama dan tradisi masyarakat. Secara lebih jelas bentuk moderasi Islam dapat dilihat
dari aktualisasinya dalam mengatur tiga ruang di atas, yaitu tadbir al-nafs, tadbir al-manzil,
dan tadbir al-mudun.”’

Pertama, tadbir al-nafs.Dalam hal ini seyogyanya seseorang harus mampu berfikir
dan bertindak sesuai dengan magqasid al-syari’ah dan berdasarkan pertimbangan ummahat al-
fadail. Misalnya sikap seseorang dalam menyikapi umat agama lain. Seharusnya klaim
kebenaran (truth claim) dalam keyakinan agama tidak perlu untuk diperdebatkan bahkan
cenderung dipaksakan untuk diyakini orang yang berbeda agama. Hal ini malah akan
mengganggu harmonisasi dalam kehidupan beragama sehingga memantik adanya konflik-
konflik horizontal. Tindakan ini sesuai dengan tujuan syariat karena menjaga kepentingan
primer (al-daruriyyat) manusia dalam menjaga keyakinannya (hifz al-din) dan juga tindakan
ini menunjukkan kebijaksanaan (al-hikmah) seseorang karena mampu menahan kehendaknya
untuk tidak memaksa orang lain membenarkan keyakinannya.”'

Kedua, tadbir al-manzil Maksud dari manzil disini tidak hanya sebatas lingkup
keluarga, tetapi mencakup juga organisasi maupun institusi yang di dalamnya terdapat
kumpulan orang-orang yang mempunyai kepentingan bersama.Contoh dari aplikasi etika
Islam dalam lingkup ini adalah pembagian harta warisan dalam keluarga. Dalam penentuan
pembagian warisan di Indonesia boleh memilih antara tiga cara, berdasarkan hukum agama,
perdata atau hukum adat.

Moderasi atau wasathiyah Islam dengan wajahnya yang damai yang menebarkan

S M. M. Hanafi, Moderasi Islam: Menangkal Radikalisasi Berbasis Agama, (Jakarta: Ikatan Alumni Al-
Azhar Mesir Cabang-Indonesia, 2013).

' Yusuf al-Qaradhawi, Kalimaat fi al-Wasatiyyah al-Islamiyyah wa Ma alimuha, Kuwait: al-Markaz al-
Alami Lilwasatiyyah, 2007.

F. A. Yahya, Meneguhkan Visi Moderasi Dalam Bingkai Etika Islam: Relevansi dan Implikasi
EdukatifnyalnAnnual Conference for Muslim Scholars, 2018), 466—478.

2l A. N. Burhani, Al-Tawwasut wa-I I'tidal: The NU and Moderatism In Indonesian Islam,Asian Journal
of Social Science, 2012), 564-581.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 103



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

rahmat pada semesta.Moderasi yang menawarkan kemanusiaan dalam format yang
sebenarnya.Tentang jalan tengah atau moderasi ini demikian berlimpah di dalam Al-Quran
dan hadits Rasulullah. Moderasi Islam senantiasa menekankan keseimbangan antara dunia-

akhirat, ruh-jasad, pikir-hati.”

PENDIDIKAN ISLAM DALAM MEMBANGUN PERADABAN DAN
KEMANUSIAAN

Pendidikan Islam pada dasarnya merupakan upaya pembinaan dan pengembangan
potensi manusia, agar tujuan kehadirannya di dunia ini sebagai hamba Allah dan sekaligus
tugas khalifah Allah tercapai sebaik mungkin. Potensi yang dimaksud meliputi potensi
jasmaniah dan potensi rohaniah seperti akal, perasaan, kehendak, dan potensi rohani
lainnya.Dalam wujudnya, pendidikan Islam dapat menjadi upaya umat secara bersama atau
upaya lembaga kemasyarakatan yang memberikan jasa pendidikan bahkan dapat pula menjadi
usaha manusia itu sendiri untuk dirinya sendiri.*

Pendidikan dalam Islam adalah merupakan bagian dari kegiatan dakwah dan kata
terakhir ini yang diungkap di Al-Qur’an.la memberikan suatu model pembentukan
kepribadian seseorang, keluarga dan masyarakat. Sasaran yang hendak dicapai ialah
terbentuknya akhlak yang mulia, serta mempunyai ilmu yang tinggi dan taat
beribadah.Akhlak yang mulia dimaksud di sini menyangkut aspek pribadi, keluarga dan
masyarakat, baik dalam hubungan sesama manusia dan alam lingkungan maupun hubungan
dengan Allah pencipta alam semesta (aspek horisontal dan aspek vertikal). Dari sini
diharapkan terwujud muslim intelektual,yang pada gilirannya terwujud dalam akhlak al-
karimah sebagai wujud manusia Muslim.**

Akhlak adalah merupakan salah satu dari aspek pendidikan Islam, di samping aspek
keimanan, akliyah, sosial, jasmaniah dan aspek-aspek lain yang dapat menunjang pendidikan
Islam itu dapat terlaksana dengan baik.Ajaran Islam sarat dengan ajaran-ajaran moral,
amaliah, sosial, baik itu berupa anjuran maupun larangan atau kebolehan yang semuanya kita
kenal dengan istilah syari’at Islam. Syari’at Islam tidak akan dihayati dan diamalkan orang

kalau hanya diajarkan saja, tetapi dididik melalui proses pendidikan. Nabi telah mengajak

22 Ahmad Satori Ismail, ‘Islam Moderat’ Menebar Islam Rahmatan lil Alamain, (Jakarta: Pustaka Ikadi
2013), 22.

“Abd. Rahman Getteng, Pendidikan Islam dalam Pembangunan, (Ujung Pandang: Yayasan al-Ahkam,
1997), 25.

* H.Z. Yusuf, Pendidikan Efektif Agama Islam, (Jakarta : IKIP, 1988), 223.

104 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

orang untuk beriman dan beramal serta berakhlak baik sesuai ajaran Islam dengan berbagai
metode dan pendekatan.Pendidikan Islam tidak hanya bersifat teoritis saja, tetapi juga
praktis.Ajaran Islam tidak memisahkan antara iman dan amal saleh.Oleh karena itu,
pendidikan Islam adalah sekaligus pendidikan iman dan pendidikan amal.*

Istilah pendidikan pada dasarnya berasal dari kata “didik” dengan memberi awalan
“pe” dan menambah ahiran “kan” yang mengandung arti “perbuatan” (hal, cara dan
sebagainya).’’Istilah pendidikan ini pada mulanya berasal dari bahasa Yunani yaitu
“paedagogie” yang berarti bimbingan yang diberikan kepada anak.Istilah ini kemudian
diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dengan “education” yang berarti pengembangan atau
bimbingan.Dalam bahasa Arab, istilah ini sering diterjemahkan dengan “farbiyah” yang
berarti pendidikan.”’

Dalam diskursus pendidikan Islam, ada beberapa istilah bahasa Arab yang sering
digunakan para pakar dalam memberikan definisi Pendidikan Islam, walaupun terkadang
dibedakan, namun juga terkadang disamakan yakni al-tarbiyah, al-ta’dib dan al-ta’lim Sayid
Muhammad al-Naquib al-Attas lebih memilih istilah al-fa’dib untuk memberikan pengertian
pendidikan dibanding istilah lainnya, karena al-ta’dib menunjukkan pendidikan untuk
manusia saja, sementara istilah al-tarbiyah dan al-ta’lim berlaku untuk makhluk lain
(hewan).28

Sementara Abdurrahman al-Nahlawi berpendapat bahwa istilah yang paling tepat
untuk mendefinisikan pendidikan adalahistilah al-tarbiyah.**Sedangkan tokoh pendidikan
lainnya, Abdul Fattah Jalal berpendapat lain bahwa al-ta’lim merupakan istilah yang lebih
tepat untuk memberikan definisi pendidikan.™
Peradaban (Hadhariyah)

Peradaban adalah bagian-bagian dari kebudayaan yang memiliki sistem
teknologi,seni bangunan, seni rupa, sistem kenegaraan dan ilmu pengetahuan yang sangat

luas, saatpengertian itu ditarik menjadi pengertian umum peradaban yakni bagian dari

»7akiah Daradjat, IImu Pendidikan Islam, Cet. II.,(Jakarta : Bumi Aksara, 1992), 28.

26 WIS Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta : Balai Pustaka,1992),250.

2 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta : Kalam Mulia, 2004),1.

*Syekh Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam, yang diterjemahkan oleh
Haidar Bagqir dengan judul, Konsep Pendidikan Islam, Suatu Kerangka Fikir Pembinaan Filsafat Pendidikan
Islam, (Bandung: Mizan, 1990), 75.

* Abdurrahman al-Nahlawi, Ushul al-Tarbiyah al-Islamiyyat wa Ashalibiha, yang diterjemahkan oleh
Shihabuddin dengan judul Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah dan Masyarakat, (Jakarta: Gema Insani Press,
1995), 20.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 105



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

kebudayaanyang bertujuan untuk memudahkan dan mensejahterahkan hidup.’’ Peradaban
juga sebagai aktivitas lahir yang biasa dipakai untuk menyebut bagian dan unsurdari
kebudayaan yang halus, maju dan indah seperti: kesenian, ilmu pengetahuan, adat,sopan
santun dalam pergaulan dan kepandaian menulis.

Para ahli telah memberikan definisi tentang makna peradaban, antara lain sebagai
berikut: Bierens De Hann, memberikan pengertian tentang makna peradaban adalah seluruh
kehidupan sosial,politik, ekonomi dan teknik. Adapun Oswald Spengl, mengatakan bahwa
peradaban ialah kebudayaan yang sudah tidak tumbuh lagi sudah mati. Sedangkan
Koentjaningrat, menjelaskan definisi peradaban adalah bagian-bagian kebudayaan yang halus
dan indah seperti kesenian.

Dari pendapat para ahli diatas dapat penulis simpulkan bahwa peradaban dapat
diartikan suatu istilah yang digunakan untuk menyebutkan bagian-bagian atau unsur-unsur
kebudayaan yang dianggap halus, indah, dan maju.Manusia dan peradaban adalah hal yang
tidak bisa terpisahkan karena manusia itu memiliki cipta, rasa, dan karsa. Cipta, rasa, dan
karsa itu akan menimbulkan perkembangan pengetahuan yang berasal dari suatu budaya. Pada
waktu perkembangan kebudayaan mencapai puncaknya berwujud unsur-unsur budaya yang
bersifat halus, indah, tinggi, sopan, luhur dan sebagainya, maka masyarakat pemilik
kebudayaan tersebut dikatakan telah memiliki peradaban yang tinggi. Tinggi rendahnya
peradaban suatu bangsa sangat dipengaaruhi oleh banyak faktor antara lain: pendidikan,

kemajuan teknologi, dan ilmu pengetahuan.

ISLAM SEBAGAI MISI AGAMA RAHMATAN LIL ‘ALAMIN

Islam hadir di tanah Arab dengan misi memperbaiki tata kehidupan manusia menuju
arah yang lebih baik, menegakkan hukum secara adil, memberangus segala bentuk penindasan
dan menjamin kehidupan yang sejajar bagi seluruh umat manusia, apapun warna kulit dan
latar belakang statusnya. Dalam kata lain, Islam adalah moralitas terbaik bagi umat manusia
menuju kehidupan yang aman,damai dan sejahtera. Moralitas Islam begitu nampak dalam
berbagai ajaran, nilai, dan hukum yang tersurat dalam al-Qur;an dan Hadits. Pada keduanya
bisa menemukan berbagai kemuliaan Islam, keagungan hokum Allah sebagai satu-satunya

aturan yang harus kita taati dan patuhi. Islam adalah berkah bagi seluruh manusia tanpa

**Abdul Fattah Jalal, Min Ushul al-Tarbiyah fi al-Islam, yang diterjemahkan oleh Hery Noer Aly dengan
judul, Azas-Azas Pendidikan Islam (Bandung: Diponegoro, 1988), 75.

3'M. Abdul Karim, Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam, (Yogyakarta: Pustaka BOOKPublisher,
2009), 88.

106 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

terkecuali. Kita mengetahui bahwa peran utama Nabi Muhammad Saw adalahpembawa
perdamaian. Dengan demikian maka logikanya adalah bahwa pengikut Nabi Muhammad Saw
pun harus menjadi pelopor perdamaian.

Hal itu perlu diungkapkan mengingat keberadaan sejumlah masyarakat kita, bangsa
Indonesia ini bahkan di luar Indonesia yang mengaku dirinya sebagai pengikut Nabi
Muhammad Saw, namun nyatanya telah terseret baik sadar maupun tidak ke dalam kancah
yang merusak prinsip dan suasana damai. Diantara kegiatan tersebut adalah
kekacuan,kerusuhan, anarkisme, pembomandi tempat umum dan rumah ibadah,unjuk rasa
yang merusak danbahkan menghilangkan nyawa,pungli, korupsi, kolusi, sogok, kronisme, dan
nepotisme. Semua perilaku negatif ini telah menjadi akar penderitaan dan sangat merugikan
bangsa kita. Lebih dari itu, ia telah merusak kehidupan damai yang kita semua cita-citakan
dan perjuangkan.®

Islam sebagai the way of life merupakan ajaran yang memberikan petunjuk, arah dan
aturan-aturan (syariat) pada semua aspek kehidupan manusia guna memperoleh kebahagian di
dunia dan akhirat. Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa Hablu mina Allah dan hablu
minannas mungkin dasar yang harus dipegangi dalam beragama, khususnya Islam. Selain
menjalin hubungan dengan sang pencipta, Allah, dengan sesempurna mungkin terutama lewat
ibadah mahdah, manusia juga dituntut menjalin hubungan secara baik dengan sesamanya.
Dengan demikian, apapun orang itu golongannya dalam Islam dan apapun keyakinan
agamanya haruslah dihormati dan berusaha sepenuhnya untuk menjalin interaksi yang baik

dengan mereka.

PENUTUP

Moderasi Islam adalah sebuah pandangan atau sikap yang selalu berusaha mengambil
posisi tengah dari dua sikap yang berseberangan dan berlebihan sehingga salah satu dari
kedua sikap yang dimaksud tidak mendominasi dalam pikiran dan sikap seseorang. Dengan
kata lain seorang muslim moderat adalah muslim yang memberi setiap nilai atau aspek yang
berseberangan bagian tertentutidak lebih dari hak yang semestinya. Karena manusiasiapapun
iatidak mampu melepaskan dirinya dari pengaruh dan bias baik pengaruh tradisi, pikiran,
keluarga, zaman dan tempatnya, maka ia tidak mungkin merepresentasikan atau

mempersembahkan moderasi penuh dalam dunia nyata. Yang mampu melakukan hal itu

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 107



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

adalah hanya Allah.Dari pengajaran nilai-nilai moderasi Islam diharapkan dapat mewujudkan
peradaban dan kemanusiaan diharapkan akan lahir sosok yang berwawasan moderat yang
mempunyai karakter humanis, toleran, inklusif sesuai dengan ajaran Islam yang utama yaitu

sebagai rahmat lil ‘alamin.

DAFTAR PUSTAKA

al-Suyuthiy, Jalaluddin Abdurrahman, Jami’ al-Ahadits, Juz VI, Beirut: Dar al-Fikr, 1994.
Abdul Wahab & Muhammad Abdul Aziz Al-Qolmawy, Al-Mu jamul Wasith Juz 2, Majma’
Al-Lughah Al-‘Arabiyah, Cet. III, 1985.
An-Nahlawi, Abdurrahman, Prinsip-Prinsip dan Metode Pendidikan Islam, Bandung: CV.
Diponegoro, 1992.
al-Dimisyqiy, Ismail bin al-Katsir, Tafsir A-qur’an al-Azhim, Jilid II, Cet. 1, Kairo:
Muassasah Qurtubah, 2000.
al-Abrasyi, Muhammad Athiyah, Al-Tarbiyah al-Islamiyah, Al-Arabi: Dar al-fikr, tt.
al-Qardhawi, Yusuf, Kalimaat fi al-Wasatiyyah al-Islamiyyah wa Ma’ alimuha, Kuwait: al-
Markaz al-Alami Lilwasatiyyah, 2007.
al-Attas, Syekh Muhammad Naquib, The Concept of Education in Islam, yang diterjemahkan
oleh Haidar Baqir dengan judul, Konsep Pendidikan Islam, Suatu Kerangka Fikir
Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, Bandung: Mizan, 1990.
al-Nahlawi, Abdurrahman, Ushul al-Tarbiyah al-Islamiyyat wa Ashalibiha, Jakarta: Gema
Insani Press, 1995.
Albani, M. Syukri, dkk., [Ilmu Sosial Budaya Dasar, Depok Jabar: PT. Raja Grafindo
Persada, 2015.
Aqiel Siradj, Said, Tasawuf Sebagai Basis Tasamuh: Dari Sosial Capital Menuju
MasyarakatModerati” Al-Tabrir, 2013.
Abdul Karim, M., Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam, Yogyakarta: Pustaka BOOK
Publisher, 2009.
Burhani, A. N., “Al-Tawwasut wa-I I’tidal: The NU and Moderatism In Indonesian Islam”,
Asian Journal of Social Science, 2012.
Daris, “Peran Pesantren As’adiyah dalam membangusn Moderasi Islam di Tanah Bugis”,
JurnalAl-Misbah: Volume 12 Nomor 1, 2016.
Fauzi, Ahmad, ‘“Moderasi Islam, Untuk Peradaban dan Kemanusiaan”, Jurnal Islam
Nusantara, No. 02 Vol. 02 Juli-Desember, 2018.
Fattah Jalal, Abdul, Azas-azas Pendidikan Islam, Terj. Harry Noer Aly, Bandung: CV.
Diponegoro, 1988.
Fuad, M., “Hukum Islam Indonesia: dari Nalar Partisipatoris Hingga Emansipatoris” dalam
Akhmad Sahal dan Munawir Aziz (ed.), Islam Nusantara: dari Ushul Figh Hingga
Paham Kebangsaan, Bandung: Mizan Pustaka, 2016.
Hamidulloh, Ibda, Penguatan Nilai-Nilai Sufisme dalam Nyadran Sebagai Khazanah
IslamNusantara”, Jurnal Islam Nusantara, 2018.
Hanafi, M. M., Moderasi Islam: Menangkal Radikalisasi Berbasis Agama, Jakarta: Ikatan
Alumni Al-Azhar Mesir Cabang-Indonesia, 2013.

?Kementerian Agama, RadikalismeAgama dan TantanganKebangsaan, (Jakarta: DirjenBimbingan
Masyarakat Islam,2014), 33.

108 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020



Moderasi Islam: Untuk Peradaban dan Kemanusiaan

Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam, Bandung: Al-Ma’arif,
1980.

Hanafi, Muchlis M., Beda Terjemah Bukan Masalah, Majalah GATRA, edisi 20 Bulan
Oktober 2010.
, Tafsir Al-Muntakhab, Kementerian Wakaf Mesir, 2001.

Ibnu al-Atsir, Jami’ al-Ushul fi Ahadits al-Rasul, Juz 1I, (tk.: Maktabah al-Halwaniy,
Mathba‘ah al-Malah, Maktabah Dar a-Bayan, 1969.

Ismail, Ahmad Satori MA., ‘Islam Moderat’ Menebar Islam Rahmatan lil Alamain, Pustaka
Ikadi, 2013.

Jalal, Abdul Fattah, Min Ushul al-Tarbiyah fi al-Islam, Bandung: Diponegoro, 1988.

Kementerian Agama, Radikalisme Agama dan Tantangan Kebangsaan,Jakarta: Dirjen
Bimbingan Masyarakat Islam,2014.

Munawir, A.W. Kamus Al-Munawir Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya: Pustaka
Progressif, 1997.

Madjid, Nurcholis, Islam Agama Peradaban, Mencari Makna dan Relevansi Doktrin Islam
Dalam Sejarah, Jakarta: Paramadina, 1992.

Mohammed bin Mohammed, Abu Saud Al-Emadi Tafsir Abu Saud, Beirut: Dar Arab, t.t,
Maktabah Syamilah.

Naquib Al-Attas, Muhammad, Konsep Pendidikan dalam Islam, Terj. Haidar Bagir, Bandung
: Mizan, 1994.

Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam ; Pendekatan Historis, Teoritis dan Praktis, Jakarta:
Ciputat Press, 2002.

Syafi’i Ma’arif , Ahmad, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan; Sebuah
Refleksi Sejarah, Bandung: Mizan, 2009.

Syed Sajjad Husain dan Syed Ali Asraf, Krisis Pendidikan Islam, Terj. Rahmani Astuti,
Bandung: Risalah, 1979.

Shihab, M. Quraish, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur’an, Bandung:
Mizan,2007.

Sahal, A. & Aziz, M., Islam Nusantara: dari Ushul Figh Hingga Paham Kebangsaan,
(Bandung: Mizan Pustaka, 2015.

Setiadi, Elly M ,.Ilmu Sosial Dan Budaya Dasar, Jakarta:Kencana Prenada, 2012.

Tafsir, Ahmad, Pendidikan Islam, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 1999.

Tim Penyusun Tafsir Al-Qur’an Tematik Kementrian Agama RI, Moderasi Islam,
Jakarta:Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur*an, Badan Litbang Diklat Kemenag RI,
2012.

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta : Kalam Mulia, 2004.

Taher, Tarmizi Islam Across Boundaries Prospects & Problem of Islam In the Future of

Indonesia, Jakarta: Republika, 2007

Poerwadarminta, WJS.,Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka,1992.

Yunus, Mahmud, Kamus Arab Indonesia, Jakarta : Hidakarya Agung, 1992.

Yahya, F. A., Meneguhkan Visi Moderasi Dalam Bingkai Etika Islam: Relevansi dan
Implikasi Edukatifnyaln Annual Conference for Muslim Scholars, 2018.

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 109



