Islam dan Moderasi Beragama

Dila Arni Putri!, Khuzaifah? Novianda Rezki Putri?, Sindi Klaudia*, Muhajir Darwis®
12345 Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Bengkalis
Dilaarni26@gmail.com, ’khuzaifah2543@gmail.com, *noviandarezki@gmail.com,

*cyndyclaudya2l@gmail.com, *atandarwis@gmail.com

ABSTRACT:

The issue of Islam and religious moderation is a complex topic that requires deep understanding.
Religious moderation in the Islamic context refers to a more balanced and tolerant approach to
Islamic teachings, which avoids extremism and fanaticism. This study delves into the concept of
religious moderation in Islam, known as wasatiyah, and its relevance in the contemporary world.
Religious moderation, emphasizing balance, tolerance, and a middle-ground approach, is deemed
crucial in confronting the escalating challenges of radicalism and extremism. Employing a
qualitative approach, the study analyzes literature and conducts interviews with religious scholars,
academics, and practitioners of religious moderation from diverse Muslim nations. The findings
reveal that applying the principles of religious moderation can bolster social harmony, enhance
interfaith dialogue, and foster a more peaceful and inclusive society. The study also identifies
challenges in implementing religious moderation, including resistance from extremist groups and a
lack of public understanding of the concept. It recommends integrating wasatiyah values into
religious education and public policy to promote a more tolerant, inclusive, and just society.
Additionally, it encourages collaboration between governments and civil society organizations in
promoting religious moderation

Keywords: : Islam, religious moderation, and religiosity.

ABSTRAK:
Masalah Islam dan moderasi beragama adalah topik yang kompleks dan memerlukan pemahaman
yang mendalam. Moderasi beragama dalam konteks Islam merujuk kepada pendekatan yang lebih
seimbang dan toleran terhadap ajaran Islam, yang menghindari ekstremisme dan fanatisme.
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep moderasi beragama dalam Islam, yang
dikenal sebagai wasathiyah, dan relevansinya dalam konteks dunia modern. Moderasi beragama,
yang menekankan keseimbangan, toleransi, dan sikap jalan tengah, dianggap penting dalam
menghadapi tantangan seperti radikalisme dan ekstremisme yang semakin meningkat. Studi ini
menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis literatur dan wawancara dengan ulama,
akademisi, serta praktisi moderasi beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan
prinsip-prinsip moderasi beragama dapat memperkuat harmoni sosial, meningkatkan dialog
antaragama, dan menciptakan masyarakat yang lebih damai dan inklusif. Penelitian ini juga

mengidentifikasi tantangan-tantangan yang dihadapi dalam implementasi moderasi beragama,
1

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024


mailto:Dilaarni26@gmail.com1
mailto:khuzaifah2543@gmail.com
mailto:noviandarezki@gmail.com
mailto:cyndyclaudya21@gmail.com,

Islam dan Moderasi Beragama

termasuk resistensi dari kelompok ekstremis dan kurangnya pemahaman masyarakat tentang
konsep ini. Penelitian ini merekomendasikan integrasi nilai-nilai wasathiyah dalam pendidikan
agama dan kebijakan publik untuk mempromosikan masyarakat yang lebih toleran, inklusif, dan
berkeadilan, serta mendorong kerja sama antara pemerintah dan organisasi masyarakat sipil dalam
mempromosikan moderasi beragama.

Kata Kunci: Islam, Moderasi dan Beragama

PENDAHULUAN

Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, memainkan
peran kunci dalam penerapan dan promosi moderasi dalam Islam. Moderasi adalah inti
dari ajaran Islam, yang menekankan keadilan dan keseimbangan dalam kehidupan sehari-
hari. Islam moderat di Indonesia sangat penting untuk menjaga kerukunan sosial di
tengah-tengah keberagaman agama, adat istiadat, suku, dan bangsa. Sikap moderat ini
penting untuk mencegah radikalisme dan menjamin bahwa semua warga dapat hidup
berdampingan dengan damai dan harmonis. Moderasi beragama mencakup sikap tidak
ekstrem dalam pemahaman dan praktik agama. Pendekatan moderat ini membantu
menyatukan masyarakat yang beragam, mendorong toleransi, dan memperkuat persatuan
nasional (Dawing, 2018).

Oleh karena itu, moderasi beragama di Indonesia perlu dipahami dalam konteks
lokal daripada hanya berdasarkan teks agama. Ini menunjukkan bahwa moderasi dalam
beragama di Indonesia tidak berarti bahwa negara ini menjadi moderat, tetapi bahwa
pendekatan terhadap praktik beragama harus bersifat moderat. Hal ini penting karena
Indonesia memiliki kekayaan budaya, adat istiadat, dan kebiasaan yang sangat beragam.

Islam moderat mampu menghadapi berbagai tantangan dalam konteks agama dan
peradaban global. Selain itu, penganut Islam moderat dapat merespons kelompok radikal,
ekstremis, dan puritan yang sering memilih kekerasan dengan sikap tegas namun damai
(Fadl, 2015). Islam dan umat Muslim kini menghadapi dua tantangan utama. Pertama,
beberapa umat Islam cenderung bersikap ekstrem dan kaku dalam menafsirkan teks
agama, bahkan berusaha memaksakannya pada masyarakat Muslim, terkadang melalui
kekerasan. Kedua, ada kecenderungan ekstrem lain di mana beberapa orang bersikap
terlalu longgar dalam praktik agama, mengikuti perilaku dan pemikiran negatif dari
budaya lain. Mereka sering mengutip teks-teks agama (Al-Qur'an dan Hadis) serta karya-
karya ulama klasik sebagai dasar pemikiran, namun cenderung memahaminya secara
tekstual tanpa mempertimbangkan konteks sejarahnya. Akibatnya, mereka terlihat seperti
generasi yang tertinggal, karena mereka menerapkan cara berpikir yang lebih cocok untuk
masa lalu, meskipun hidup di era modern.(Hanafi, 2013)

Kehidupan memerlukan keberagaman. Di seluruh alam semesta, kita dapat melihat

hukum alam ini. Alam ini diciptakan dengan prinsip keragaman. Dalam kesatuan
2

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Dila Arni Putri, dkk

manusia, kita melihat bagaimana Allah menciptakan berbagai suku dan kelompok etnis
dalam satu bangsa. Allah menciptakan banyak dialek dalam satu bahasa. Menurut ijtihad
individu, Allah menciptakan berbagai mazhab dalam syari'ah. Allah menciptakan
berbagai agama dalam kesatuan umat-Nya (ummatan wahidah). Keanekaragaman agama
adalah hukum alam yang tidak dapat diabaikan (Ali, 2010).

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep moderasi beragama dalam
Islam, yang dikenal sebagai wasathiyah, dan relevansinya dalam konteks dunia modern.
Langkah paling efektif guna mencegah radikalisme dan konflik adalah dengan
mengimplementasikan pendidikan Islam yang bersifat moderat dan inklusif. Dalam
kehidupan sehari-hari, perbedaan adalah sesuatu yang tak terhindarkan bagi manusia.
Karena itu, prinsip al-Wasathiyyah dalam Islam mengakui elemen rabbaniyyah
(berhubungan dengan Tuhan) dan insaniyyah (berhubungan dengan manusia),
mengintegrasikan aspek material (maddiyyah) dan spiritual (ruhiyyah), serta
mengharmoniskan wahyu (revelasi) dengan akal (pemikiran). Selain itu, al-Wasathiyyah
juga memperhatikan kemaslahatan umum (maslahah ammah) serta kemaslahatan
individu (maslahah individu) (Almu’tasim, 2019).

METODE PENELITIAN

Penulisan jurnal ini dilakukan dengan metode studi kepustakaan. Studi
kepustakaan adalah jenis penelitian yang melibatkan pengumpulan dan analisis informasi
dari berbagai sumber yang relevan dengan subjek penelitian seperti ulama dan praktisi
moderasi beragama. Sumber informasi dapat berupa artikel, laporan penelitian, buku,
jurnal ilmiah, atau sumber lain yang terkait dengan topik penelitian. Proses studi
kepustakaan biasanya mencakup langkah-langkah seperti mencari literatur, memilih
sumber yang relevan, membaca dan memahami sumber tersebut, menganalisis informas,
dan mengembangkan landasan teori untuk penelitian berikutnya. Tujuan dari metode
studi kepustakaan adalah untuk mendapatkan pemahaman yang luas tentang topik

penelitian yang sedang dilakukan

HASIL DAN PEMBAHASAN
a. Pengertian Moderasi Beragama

Dalam bahasa Latin, moderatio berarti keseimbangan, tengah, atau tidak terlalu
banyak atau terlalu sedikit. Kemampuan untuk menahan diri dari tindakan ekstrim juga
disebut sebagai sifat moderat. Moderasi berarti menekan kekerasan atau menghindari
ekstremisme, menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI). Oleh karena itu, kata
"bersikap moderat" menunjukkan bahwa seseorang bertindak normal, masuk akal, dan
tidak ekstrem (Kementerian Agama RI, 2019b).

3

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Islam dan Moderasi Beragama

Konsep moderasi lebih sering diterjemahkan ke dalam bahasa Arab dengan kata
"wasath" atau "wasathiyyah", yang memiliki arti serupa dengan kata "tawassuth”, yang
berarti tengah, "itidal", yang berarti adil, dan "tawazun", yang berarti keseimbangan.
"Wasith" adalah istilah yang digunakan untuk menggambarkan seseorang yang
menerapkan prinsip wasathiyyah. Bahkan, kata "wasith" telah berkembang ke dalam
bahasa Indonesia sebagai "wasit", yang memiliki tiga arti: penengah atau perantara,
pelerai (juga disebut pemisah atau pendamai), dan pemimpin pertandingan (Kementerian
Agama RI, 2019Db).

Moderasi berasal dari kata "moderat”, yang berarti mengambil jalan tengah tanpa
condong ke sisi kanan atau kiri. Sikap ini merupakan salah satu ciri khas Islam. Berbagai
literatur menguraikan konsep Islam moderat. Menurut as-Salabi, moderasi (wasathiyah)
mencakup berbagai makna seperti berada di antara dua ujung, pilihan terbaik (khiyar),
keadilan, kualitas terbaik, dan posisi tengah antara baik dan buruk. Kamali
mendefinisikan wasathiyah sebagai tawassut (tengah), 'itidal (tegak lurus), tawazun
(seimbang), dan iqtishad (tidak berlebihan). Qardlawi menambahkan bahwa wasathiyah
mencakup makna lebih luas seperti keadilan, istiqamah (konsistensi), menjadi yang
terpilih atau terbaik, keamanan, kekuatan, dan persatuan (Ilhsan & Abdullah, 2021).

Seorang Muslim yang menolak kekerasan dan tidak menunjukkan ekstremisme
terhadap pihak yang didukung, serta tidak mengabaikan aspek spiritual hanya demi
materialisme, tetapi memperhatikan keseimbangan antara aspek spiritual dan fisik, dan
peduli tidak hanya pada individu tetapi juga aspek sosial, dapat dianggap memiliki
karakteristik wasathiyyah atau moderat (Maimun, 2019).

Wasathiyyah, sebagaimana dalam Al-Qur'an, memiliki arti luas, termasuk konsep
keadilan. Keadilan adalah aspek krusial dalam hukum, khususnya dalam hal kesaksian.
Keberadaan saksi yang adil adalah syarat mutlak; tanpanya, kesaksian tidak sah. Harapan
masyarakat adalah keadilan, di mana kedua belah pihak diperlakukan secara seimbang,
tanpa kecenderungan untuk memihak. Ini mencerminkan esensi wasathiyyah, menjauhi
sikap bias dan mendukung keseimbangan hak (Maimun, 2019).

Wasathiyyah bukanlah tentang sikap netral atau pasif; itu menekankan keseimbangan
dan tidak ekstrem. Moderasi juga tidak sama dengan wasath, yang hanya berarti
pertengahan. Ini tidak menghalangi pencarian kebaikan, seperti dalam ibadah, ilmu, atau
kekayaan, tetapi menekankan pada keseimbangan dan menjauhi ekstrem. Moderasi tidak
berarti menjadi lemah lembut, tetapi mengikuti tengah-tengah yang bijaksana (Shihab,
2020).

Wasathiyyah, dalam konteks Islam, juga mencerminkan kesempurnaan dalam berpikir
dan bertindak, mengikuti jalan yang benar dan menjauhi yang salah. Umat Islam
diajarkan untuk selalu meminta petunjuk kepada Allah agar tetap lurus dalam menjalani

kehidupan dan menjauhi keburukan yang tidak diridhai oleh-Nya. Selain itu,

4

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Dila Arni Putri, dkk

wasathiyyah bisa diartikan sebagai kebaikan atau yang terbaik, sehingga Islam
wasathiyyah dianggap sebagai agama yang terbaik. Ungkapan ini umum digunakan oleh
orang Arab untuk memuji seseorang yang memiliki nasab terbaik di masyarakatnya,
menekankan bahwa orang tersebut tidak ekstrem dalam praktik keagamaannya atau tidak
menyimpang dari ajaran agama (Maimun, 2019).

Quraish Shihab menyatakan bahwa wasathiyyah bermakna keseimbangan dalam
semua aspek kehidupan, termasuk dunia dan akhirat. Ini melibatkan penyesuaian diri
dengan situasi yang dihadapi berdasarkan ajaran agama dan kondisi objektif.
Wasathiyyah bukan sekadar menemukan titik tengah antara dua ekstrem, tetapi mencapai
keseimbangan tanpa kelebihan atau kekurangan. Namun, wasathiyyah juga tidak berarti
menghindari tantangan atau menolak tanggung jawab.

Moderasi dalam praktik beragama adalah upaya untuk memperkuat pengertian dan
keyakinan terhadap agama sendiri, sambil memberikan ruang bagi orang lain untuk
mengamalkan keyakinan mereka. Orang yang moderat dalam beragama merasa bebas
untuk mengembangkan keyakinan dan mempraktikkan ajaran agama mereka, sambil
menghormati hak individu atau kelompok lain yang memiliki kepercayaan yang berbeda.
Sikap hormat dan penerimaan terhadap umat beragama lain dapat tercermin dalam
interaksi sosial yang positif dan saling menghargai (Kementerian Agama RI, 2019a).

Moderasi dalam praktik keagamaan merujuk pada keseimbangan dalam
mengamalkan ajaran agama, baik di antara anggota komunitas yang seagama maupun
antara penganut agama yang berbeda. Sikap moderasi tidak terjadi secara spontan,
melainkan dapat dikembangkan melalui pembentukan pengetahuan yang solid dan
penerapan ilmu pengetahuan yang sesuai dengan nilai-nilai agama yang autentik
(Muhammad, 2020).

b. Landasan Moderasi Beragama

Kepemilikan nilai moderasi dalam praktik keagamaan sangatlah relevan untuk
kemajuan Indonesia. Sifat moderat, adil, dan seimbang dianggap esensial dalam
mengelola keragaman di negara ini. Hak dan tanggung jawab yang sama diberikan
kepada setiap individu dalam usaha membangun kehidupan yang damai bersama, yang
pada akhirnya akan mendukung perkembangan negara (Kementerian Agama RI, 2019b).

Agama telah memberikan perhatian terhadap hal ini sejak zaman dahulu. Dalam
Islam, umatnya disebut sebagai "ummatan wasathan" dengan harapan agar mereka
menjadi umat yang terpilih yang selalu berada di tengah atau bersikap adil. Islam
memiliki kekayaan istilah dan konsep moderasi yang diungkapkan melalui beragam kata

lain. Hal ini tercermin dalam Al-Qur'an surat Al-Baqarah: 143.
s 2le I3l 0305 Gl e alag ) 58380 Uiy a1 a8k Gl

5

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Islam dan Moderasi Beragama

Artin'ya: “Dengan demikian pula Kami telah menjadikan kamu umat pertengahan agar kamu
menjadi saksi atas perbuatan manusia dan agar Rasulullah menjadi saksi atas perbuatan kamu”.

Ayat tersebut menegaskan pentingnya karakteristik wasathiyyah dalam interaksi
sosial umat Islam dengan masyarakat luas. Dalam konteks moderasi, umat Islam diminta
untuk menjadi contoh yang baik bagi orang lain, baik sebagai saksi yang mengamalkan
nilai-nilai Islam maupun sebagai individu yang memberi inspirasi kepada yang lain.
Dengan mengikuti teladan Nabi Muhammad SAW, umat Islam diharapkan dapat
memperkuat kesaksian mereka dengan perilaku yang benar dan membenarkan. Ini
menunjukkan bahwa moderasi dalam beragama melibatkan tanggung jawab untuk
memperlihatkan ajaran Islam dalam tindakan sehari-hari dan menginspirasi kebaikan bagi
semua.

Menjalani hidup dalam isolasi atau mempersempit pengalaman hidup tidaklah
dianjurkan, bahkan jika dilakukan dengan alasan agama. Hal ini karena tindakan
semacam itu tidak memperhitungkan kepentingan baik dalam kehidupan dunia maupun
kehidupan akhirat. Sebaliknya, disarankan untuk mengembangkan komunitas umat Islam
dengan meningkatkan jumlah keturunan, sehingga dapat memperluas jangkauan dan
keberagaman dalam masyarakat Muslim.

Pancasila, sebagai fondasi negara yang menyatukan ciri khas bangsa Indonesia, tidak
hanya memandu kehidupan nasional, tetapi juga mempromosikan sikap moderat dalam
agama. Ini menjadikan Pancasila sebagai dasar utama untuk mempromosikan moderasi
dalam aspek keagamaan dan nasional di Indonesia. Pancasila memiliki kapasitas untuk
mewujudkan cita-cita negara yang inklusif, yang berarti setiap agama dihormati tanpa ada
perlakuan khusus yang diberikan kepada agama tertentu.

Sejak perumusan pada 1 Juni 1945, Pancasila telah menjadi pondasi filosofis yang
mengikat masyarakat Indonesia secara bersama-sama. Pancasila bukan hanya menjadi
landasan, tetapi juga semangat dan prinsip utama dari ideologi negara yang
mengakomodasi keragaman etnis, budaya, dan agama dalam semangat Bhinneka Tunggal
Ika. Pancasila mencerminkan jalan tengah dan solusi bagi berbagai kelompok yang
memperjuangkan negara berdasarkan agama tertentu atau sistem sekuler.

Pancasila menduduki posisi tengah di antara ideologi Islam dan ideologi nasional
Indonesia. Karenanya, Pancasila menjadi fondasi utama untuk moderasi dalam kehidupan
agama, kebangsaan, dan negara di Indonesia. Penerimaan terhadap ideologi nasional dan
pengakuan Pancasila sebagai satu-satunya prinsip harus disertai dengan sikap tengah,
keseimbangan, toleransi, dan harmoni.

Sikap moderat membawa dampak positif bagi agama, bangsa, dan negara. Dengan
penuh kesederhanaan, individu dapat menghindari ancaman yang muncul dari fanatisme
agama yang mendorong radikalisme dan ekstremisme. Ini membantu mencegah kejahatan

terorisme yang dilakukan atas nama agama, serta menjaga aspek-aspek penting

6

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Dila Arni Putri, dkk

kehidupan manusia, seperti keyakinan, kejiwaan, akal, harta, dan keturunan, yang dikenal

sebagai al-dlaruriyat al-khamsah.

c. Karakteristik Moderasi Beragama

Kemampuan untuk bersikap terbuka, menerima, dan bekerja sama antarindividu
dalam suatu kelompok sangat penting dalam karakter moderat dalam beragama. Ini
berarti bahwa individu dari berbagai latar belakang agama, suku, etnis, dan budaya perlu
saling memahami satu sama lain, serta bersedia belajar dan berlatih untuk mengelola serta
menyelesaikan perbedaan pemahaman dalam hal keagamaan.

Salah satu prinsip mendasar dari karakter moderat dalam agama adalah menjaga
keseimbangan di antara berbagai hal. Contohnya, keseimbangan antara wahyu dan akal,
antara dimensi jasmani dan rohani, serta antara hak dan kewajiban, juga antara
kepentingan individu dan kepentingan bersama. Keseimbangan ini juga tercermin dalam
kebutuhan dan spontanitas, antara teks suci dan ijtihad para cendekiawan agama, antara
aspirasi dan kenyataan, serta antara masa lalu dan masa depan. Itulah esensi dari
moderasi agama yang adil dan seimbang, yang harus diperhatikan, dihadapi, dan
diwujudkan.

Kedua nilai, yaitu keadilan dan keseimbangan, dapat lebih mudah dicapai jika
seseorang memiliki tiga karakter utama, yaitu kebijaksanaan, ketulusan, dan keberanian.
Dengan demikian, sikap moderat dalam agama selalu berada di tengah-tengah. Hal ini
bisa diwujudkan dengan pengetahuan agama yang memadai untuk menjadi bijaksana,
menghindari kesombongan dalam menafsirkan kebenaran, dan selalu bersikap netral
dalam menyampaikan pendapat.

Ada tiga syarat untuk mencapai sikap moderat dalam beragama: memiliki
pengetahuan yang luas, mengendalikan emosi, dan berhati-hati. Hal ini dapat
disederhanakan menjadi tiga kata kunci: berilmu, berbudi, dan berhati-hati. Karakter
moderasi dalam agama Islam mencakup keseimbangan, kesederhanaan, keadilan,
toleransi, egalitarianisme, musyawarah, perbaikan, prioritas, serta dinamis dan inovatif.

Keseimbangan atau 'wasatiyyah' adalah prinsip penting dalam Islam yang
mengajarkan umatnya untuk tidak condong kepada ekstremisme. Al-Qur'an menekankan
perlunya keseimbangan. Dalam Surah Al-Baqarah (2:143), Allah berfirman bahwa umat
Islam adalah 'ummatan wasatan', yaitu umat yang seimbang. Penyebaran doktrin ini
diharapkan dapat mendorong umat untuk menjauhi sikap ekstrem dalam praktik
beragama. Kesederhanaan dalam beragama mendorong para pengikut untuk menjalani
ajaran Islam dengan cara yang tidak berlebihan. Nabi Muhammad SAW dikenal dengan
sunnah yang menekankan kehidupan yang sederhana dan tidak berlebih-lebihan. Hadis
yang berbunyi, "Sebaik-baik perkara adalah yang tengah-tengah,” mencerminkan

pentingnya kesederhanaan dalam ajaran Islam.

7

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Islam dan Moderasi Beragama

Keadilan adalah prinsip fundamental dalam Islam. Dalam Surah An-Nisa (4:135), umat
diperintahkan untuk bersikap adil, bahkan terhadap diri sendiri dan keluarga mereka.
Moderasi beragama mencakup komitmen untuk memperjuangkan keadilan sosial dan
menolak diskriminasi dalam bentuk apapun. Toleransi adalah aspek penting dari
moderasi beragama yang mencerminkan sikap menghormati perbedaan. Islam
mendorong umatnya untuk bersikap toleran terhadap penganut agama lain. Surah Al-
Kafirun (109:6) menunjukkan bahwa tidak ada paksaan dalam beragama. Toleransi juga
tercermin dalam sejarah panjang interaksi antara masyarakat Muslim dengan penganut
agama lain.

Islam mengajarkan egalitarianisme, yang berarti kesetaraan di hadapan hukum dan di
depan Allah. Dalam Surah Al-Hujurat (49:13), Allah mengatakan bahwa yang paling
mulia di antara manusia adalah yang paling bertakwa. Ini menunjukkan bahwa status
sosial tidak menjadikan seseorang lebih unggul daripada yang lain. Musyawarah adalah
salah satu prinsip yang sangat dihargai dalam Islam. Dalam Surah Ash-Shura (42:38),
Allah memerintahkan umat untuk saling bermusyawarah dalam urusan mereka. Ini
mengindikasikan bahwa keputusan kolektif yang melibatkan partisipasi anggota
masyarakat penting untuk mencapai konsensus dan keadilan.

Perbaikan atau 'islah' menekankan pentingnya perbaikan diri dan masyarakat. Islam
mengajarkan umat untuk selalu memperbaiki diri dan sosial. Dalam konteks moderasi, ini
berarti mendorong keinginan untuk mengatasi ketidakadilan dan masalah sosial dengan
cara yang konstruktif. Dalam menjalani hidup, umat Islam dianjurkan untuk memahami
dan menetapkan prioritas. Di sini, moderasi beragama mengajak agar fokus pada hal-hal
yang lebih penting dalam hidup, seperti etika, moralitas, dan kesejahteraan masyarakat,
daripada berfokus pada aspek ritus yang kaku.

Islam sebagai agama yang relevan dalam konteks zaman modern juga menunjukkan
bahwa prinsip-prinsip ajarannya dapat diterapkan secara fleksibel dan inovatif. Dalam
konteks ini, moderasi beragama mencakup kemampuan untuk beradaptasi dengan

perubahan sosial tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajaran.

KESIMPULAN

Moderasi, awalnya dari bahasa Latin moderatio, menggambarkan sikap yang
seimbang, tanpa berlebihan atau kekurangan. Ini juga mencerminkan pengendalian diri
dari perilaku yang ekstrem. Moderasi dalam agama adalah nilai yang sesuai dengan
kemaslahatan Indonesia, di mana karakter moderat, adil, dan seimbang menjadi kunci
dalam mengelola keragaman bangsa. Diperlukan keterbukaan, penerimaan, dan

kerjasama dari individu-individu untuk mewujudkan karakter moderasi beragama.

8

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Dila Arni Putri, dkk

DAFTAR PUSTAKA

Ali, Z. (2010). Pendidikan Agama Islam. Bumi Aksara.

Almu’tasim, A. (2019). Berkaca NU dan Muhammadiyah dalam Mewujudkan Nilai-Nilai
Moderasi Islam di Indonesia. TARBIYA ISLAMIA : Jurnal Pendidikan Dan Keislaman,
8(2). https://doi.org/10.36815/tarbiya.v8i2.474

Dawing, D. (2018). Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural.
Rausyan  Fikr:  Jurnal ~ Studi Ilmu  Ushuluddin Dan  Filsafat, 13, 225-255.
https://doi.org/10.24239/rsy.v13i2.266

Fadl, K. A. El. (2015). Selamatkan Islam dari Muslim Purita (H. Mustofa, Trans.). Serambi.

Hanafi, M. (2013). Moderasi Islam. Pusat Studi Ilmu al-Qur’an.

Ihsan, & Abdullah, I. (2021). Interpretation of Historical Values of Sunan Kudus: Religious
Moderation in Indonesian Islamic Boarding Schools. Proceedings of the International
Conference on Engineering, Technology and Social Science (Iconetos 2020), 529.
https://doi.org/10.2991/assehr.k.210421.121

Kementerian Agama RI. (2019a). Gerak Langkah Pendidikan Islam Untuk Moderasi Beragama.
Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam Direktorat Jenderal Pendidikan Islam
Kementerian Agama RI bekerja sama dengan Indonesian Muslim Crisis Center.

Kementerian Agama RI. (2019b). Moderasi Beragama. Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI.

Maimun, K. (2019). Moderasi Islam Indonesia. LKiS.

Muhammad, Q. (2020). Membangun Moderasi Beragama Umat Melalui Integrasi
Keilmuan. In Alauddin University Press (Vol. 53, Issue 9).

Shihab, Q. (2020). Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Lentera Hati.

9

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



