Ketika Agama Menyejarah

Komaruddin Hidayat

aske

sp—ad e B ol lad) ey 3 nST e 0L
G Al dlae dls 0L Fold) oo 488 & gLl OLoYI Aol
SRz dmey pas 3 SLIAYE oo wdlly cxlil 6 L)
Lo IS el ol n SO0 iy, OUpd) 3 Rl lly L g0
o) H2 oo s Y 8 S ol Sl 3 elall L 3 s
3 Ak Je gyl d JE e Y e IS Jalsy, L
e3ast) 3l ol A 5 lady Al wdn Y gl

Al e e caml 0L oy USie ) Ay Y
At (Fly el g mdd B s L U 031 2y bl Jisdi
LY Al 3 S easall Ll
(P g B Y P I P B YO eI WIRY P | R g Hl
oV el ey i L | ST 6 Y

sl 3 Gl A1, gl o o5 Syl JUali Vs 1 3
O S Y (S gl 5o (3 Aol AN o e 5 L L f L 1 5 )L
Ay adad) e oo Lady

98 AI—]a"mi ‘ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Abstract

Religions, especially Abrahamic religions, are having a great role in
building human civilization in the world. History recorded that some of
the greatest wonders of the world, such as pyramid in Egypt, Borobudur
Temple in Indonesia, and some enormous buildings in Greece have been
built under the spirit of religion. Since the great role of religions nowadays
religion is always attached to actual phenomena in the framework of changes
in the world. This article is trying to understand religion without the bor-
der of language and culture that is local and particularistic. Abrahamic re-
ligions normatively and theologically do not share many differences. How-
ever, pragmatically and historically their differences are the big problems
of the world. Most of the bloody wars that happened in some parts of the
world lately are fueled by religious disagreements. Finally, pragmatically
the writer explains the role of religion in the development of great civiliza-
tions in the world, including the role of religion in the democratization of
Indonesia. For it, to be a democratic state, pluralism and inclusivism in
understanding religion should be the heart of Indonesian society.

A. Pendahuluan

ampir semua perabadan besar yang pernah tumbuh di muka bumi
pada mulanya dimotivasi oleh keyakinan agama. Berbagai

monumen peradaban semacam bangunan piramid di Mesir, candi
Borobudur di Jawa Tengah, dan sekian banyak banyak kuno di Yunani semua
itu berdiri karena dorongan keyakinan agama. Belum lagi ratusan bangunan
gereja yang begitu megah di Eropah dan masjid yang amat monumental di
Makkah dan Madinah adalah bukti nyata kekuatan dan kontribusi agama
dalam membangun peradaban dan juga ekspressi arsitektural yang
menghiasai lembaran sejarah manusia. Sedemikian kuatnya peranan dan
pengaruh agama, sehingga banyak sekali pergolakan dan perubahan besar
dalam sejarah dunia moderen tidak bisa dilepaskan dari semangat, isu dan
simbol-simbol keagamaan. Serangkaian seminar, penerbitan dan dialog
seputar masalah keagamaan setiap hari selalu mengisi materi pemberitaan
surat kabar, majalah dan televisi baik pada tingkat nasional maupun
internasional. Sampai-sampai peristiwa pembajakan pesawat udara Amerika

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 99



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Serikat pada 11 September 2001 yang kemudian ditabrakkan ke menara
kembar di New York segera dikaitkan dengan sentimen keagamaan, yang
dampaknya sangat mengglobal dan mempengaruhi seting politik dan
ekonomi dunia, termasuk Indonesia harus memikul dampaknya.
Demikianlah sekedar contoh yang sangat aktual betapa keyakinan dan isu
keagamaan sangat signifikan dan tali temali dengan aspek kehidupan lain,
dan pengaruh ini sekarang menjelma dalam sebuah kekuatan jaringan glo-
bal (global networking) karena sentimen keagamaan memiliki kekuatan
untuk menembus batas etnis, negara dan bangsa.

Dalam kesempatan ini ada tiga pertanyaan pokok yang hendak dibahas
secara singkat. Pertama, bagaimana kita memahami agama yang pada
mulanya bersifat transhistoris dan memuat pesan universal namun akhirnya
tampil dengan wajah dan medium bahasa dan budaya yang bersifat lokal
dan partikular. Kedua, siapa yang bertanggungjawab atas janji-janji agama
untuk membangun peradaban unggul dan kalau janji itu gagal untuk
dipenuhi bagaimana sikap umat beragama. Ketiga, bagaiména artikulasi
Islam di Indonesia memasuki abad 21 ?

B. Universalitas dan Partikularitas Islam

Agama Islam, sebagaimana juga agama Yahudi dan Kristen, diyakini
sebagai datang dari Tuhan sehingga rumpun agama Ibrahimi disebut sebagai
agama wahyu (revealed religions). Geneologi ajaran Islam dimulai ketika
Muhammad menerima wahyu Allah melalui perantaraan malaikat Jibril di
Gua Hira (abad ke-7 M) yang kemudian membisikkan firman Allah dan
sejak itu pewahyuan terus berlangsung secara berangsur selama 23 tahun
yang kemudian wahyu itu pada urutannya diabadikan secara tertulis ke
dalam bentuk mushaf Al-Qur’an. Ketika firman Allah tertuang ke dalam
bahasa (Arab) dan pada urutannya diobyektifkan ke dalam wujud tertulis
dalam sebuah mushaf, maka sesungguhnya wahyu Allah itu telah memasuki
pelataran sejarah dan terkena kaidah-kaidah sejarah yang bersifat kultural
empiris. Bukti yang paling nyata adalah Firman Allah tersebut mengambil
lokus bahasa dan budaya Arab yang bersifat partikular, sedangkan pesan
Allah mestilah universal, karena ditujukan kepada seluruh manusia. Oleh
karena itu, sifat lokalitas Islam yang muncul dalam lokus bahasa dan budaya
Arab sebaiknya difahami sebagai bukti dan wadah yang bersifat instru-
mental historis, sedangkan pesannya yang universal dan fundamental harus
selalu digali dan diformulasikan ke dalam lokus bahasa dan budaya non
Arab sehingga ekslufisme Arab bukannya sebagai penghalang penyebaran

100 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Islam, melainkan sebagai penyimpan dan penjaga otentisitas ajarannya.
Dengan demikian, pemahaman terhadap konteks historis seputar kehidupan
Rasul Muhammad dan upaya terjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa non
Arab menjadi sangat penting untuk memahami pesan dasar Islam sehingga
terjadi pelebaran wawasan dari partikularitas menuju universalitas Islam.
Dalam upaya ini, salah satu hambatan yang perlu kita sadari ialah,
mengingat karakter setiap bahasa tidak bisa dipisahkan dari kultur pemilik
bahasa, maka produk sebuah penterjemahan dan kontekstualisasi Islam ke
dalam bahasa dan budaya lain haruslah menyesuaikan diri dengan dunia
yang baru. Dalam hal ini ancaman distorsi tentu saja sulit dielakkan, terlebih
jika bahasa lain dimaksud tumbuh dari sebuah masyarakat yang secara
kultural dan intelektual masih miskin. Lebih dari itu, ketika seorang
melakukan penterjemahan dan memahami sebuah teks, terlebih Al-Qur’an,
maka secara mental yang bersangkutan sesungguhnya juga tengah
melakukan penafsiran. Membaca dan memahami sebuah teks adalah juga
merupakan pekerjaan menafsirkan dan menulis ulang sebuah teks, hanya
saja dalam lembaran mental. Karena teks hanyalah salah satu aspek dari
realitas kehidupan beragama, maka pemahaman agama yang hanya
menyandarkan pada otoritas teks, tanpa memahami dan mengapresiasi
konteks psikologis, sosial, dan demografis di mana sebuah teks suci
dilahirkan, maka dimensi universalitasnya bisa jadi akan terkalahkan oleh
dimensi tekstualnya sehingga yang lebih mengemuka adalah wajah agama
yang partikularistik.

Di samping menyandarkan pada kajian teks suci, untuk memahami
kehidupan beragama bisa difahami melalui tiga dimensi utama. Yaitu :
dimensi personal, dimensi kultural, dan dimensi ultima (ultimate dimen-
sion).’ Pertama, personal dimension, agama memberikan acuan hidup
seseorang untuk memberikan makna bagi setiap tindakan dan peristiwa,
baik di kala suka maupun duka. Jika sains dan teknologi menawarkan jasa
teknis untuk penyelenggaraan hidup, maka agama akan memberikan arah
dan makna serta tujuan hidup. Kedua, kehadiran suatu agama akan bergerak
dan tumbuh melalui wadah kultural, sehingga pada urutannya muncul kultur
yang berciri keagamaan, atau simbol-simbol kultural yang digunakan untuk
mengekspresikan nilai keagamaan. Mengingat masyarakat tumbuh dalam

"Frederick J. Streng, Understanding Religious Life (Dickenson Publishing Com-
pany, California, 1876, hal. 1)

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 101



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

sebuah kultur yang beragam, maka ekspressi sebuah agama secara kultural
dan simbolik bisa juga beragam, sekalipun pesannya sama. Contoh yang
paling nyata adalah keragaman bahasa, sehingga pesan taghid substansinya
bisa saja sama namun formula bahasanya berbeda. Ketiga, ultimate dimen-
sion, adalah dimensi yang mengacu pada Yang Absolut, yang kesadaran ini
akan membedakan adakah sebuah ekspressi kultural atau tindakan seeorang
bersifat religius ataukah tidak. Mengutip ungkapan Frederick Streng : The
interaction of these three dimensions of religious phenomena, make the
study of religious life a complex effort, because it requires the interpreta-
tion of a variety of partlcular cultural expression in relation to a general
notion of ultimate value.”

Mengingat kualitas individu dan budaya di mana sebuah agama
tumbuh bukanlah ibarat kaset kosong, maka antara agama dan budaya pada
akhirnya tidak mungkin dipisahkan, sekalipun faktor “faith” memang diakui
oleh kalangan psikolog sangat mempengaruhi perilaku seseorang.

Keyakinan keagamaan seseorang akan merasuki semua aspek
kepnbadlannya dan secara signifikan mempengaruhi semua tindakan
h1dupnya Menyadari hal yang demikian, maka sangatlah logis, bahkan
altruistik, bahwa ekspressi dan artikulasi keagamaan tidak pernah berwajah
tunggal. Dalam konteks Islam, sekalipun terdapat ajaran baku yang diyakini
sama, namun pada level penafsiran, keyakinan, dan tradisi akan ditemukan
keragaman, bahkan sebagian keragaman-ini telah melembaga ke dalam
sebuah mazhab (school of thought) baik dalam filsafat, tasawulf, figih, politik,
maupun cabang ilmu keislaman lainnya. Dalam tradisi Islam salah satu
kekuatan yang mengikat keagamaan tadi adalah pesan tauhid dan “Tradisi
teks” sehingga bukanlah suatu simplifikasi, kata Nasr Hamid Abu Zaid,
jika dikatakan peradaban Arab —Islam adalah “peradaban teks”. Namun
demikian, lanjut Abu Zaid, yang membangun peradaban bukanlah teks,
melainkan dialektika manusm dengan realitas di satu pihak, dan dialognya
dengan teks di pihak lain.” Maka penting kita sadari bahwa dalam studi
keagamaan tidak cukup hanya tertuju pada studi teks melainkan juga pada
kajian tradisi sehingga mau tidak mau harus melibatkan metodologi ilmu-

*bid, hal.7

*Robert A. Emmons, 7% Psychology of Ultimate Concerns Motivation and Spiri-
tuahty in Personality (The Duilford Press, London, 1999, hal. 89).

*Nasr Hamid Abu Zaid, 7ékstualitas Al-Quran Kritik Terhadap Ulum al-Qur an
(edisi terjemahan dari Bahasa Arab, LKIS, Yogyakarta, 2001, hal. 1).

102 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

ilmu sosial. Permasalahan seputar “the transmission of sacred tradition”,
misalnya, jasa antropologi dan sosiologi sangatlah diperlukan mengingat
semua agama, terlebih Islam, memiliki “cumulative tradition” yang masih
terus berkembang yang tentu saja mewadahi aspek-aspek budaya baik yang
bersifat lokal maupun universal, yang bersifat religius maupun sekuler, yang
tertulis maupun tidak tertulis, yang kesemuanya itu diwariskan dari generasi
ke genera51 dan mengambil simbol bahasa dan budaya yang semakin
beragam Semua ini dimungkinkan karena agama memiliki daya tarik
sentripetal, yaitu kemampuan memberikan legitimasi dan sublimasi terhadap
wilayah sekuler menjadi agamis, dan sebaliknya, agama juga memiliki
kekuatan sentrifugal, yaitu kemampuan agama menerobos dan memasuki
wilayah sekuler sehingga domain agama menjadi meluas. Dengan demikian,
khususnya dalam tradisi Islam, karena keyakinan agama seseorang akan
mempengaruhi semua aspek kehidupannya. Mengutip pendapat sosiologi
agama Peter L. Berger, “Reljgious legitimation purports to relate the hu-
manly defined reality to ultimate, universal and sacred reality:” The inher-
ently precarious and transitory construction of human act1v1ty are thus given
the semblance of ultimate security and permanence. * Sedemikian besarnya
fungsi agama untuk menciptakan kohesi dan daya tahan sebuah masyarakat
juga dinyatakan oleh sosiologi Emile Durkheim : ... that nearly all the great
social institutions were born in religion ... if religion gave birth to all that is
essenhal in society, that is so because the idea of society is the soul of reli-
glon Secara teologis pendapat Durkheim ini tentu mengandung kelemahan
besar. Namun dari sudut pandang sosiologis pada akhirnya agama memang
akan hadir dalam realitas sosial dan agama bersama ideologi lain tidak bisa
lari dari kritik sosial.

Sebagai fenomena sosial, agama selalu terikat dengan lokalitas kultur
yang bersifat relatif dan partikular. Bahkan pada masa awal pertumbuhannya
semua agama cenderung bersifat komunialistik. Dalam hal ini agama Yahudi
merupakan contoh yang paling ekstrim karena ekslusifitasnya yang
dinisbatkan hanya pada Bani Israel. Dalam ketiga tradisi Ibrahim, adalah

*Lebih jauh, lihat Mircea Eliade (editor), 7Ae Encyclopedia of Religion, Vol. 13
(Macmlllan Library Reference USA, New York, 1995, Methodological Issues, hal. 83).

*Peter L. Berger, 7he Sacred Canopy - Elements of a Socialogical Theory of Reli-
gion (Anchor Books, New York, 1969, hal. 36).

"Emile Durkheim, 7%e Elementary Form of Religious Life (The Free Press, New
York, 1995, hal. 421).

Al-Jami'ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 103



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Islam yang sejak awal sudah menunjukkan cirinya yang kosmopolit baik
secara demografis maupun doktrin, sehingga hanya dalam satu abad
sepeninggal Rasul Muhammad, Islam tampil sebagai kekuatan dunia yang
membentang dari wilayah Afrika Utara, Asia Tengah, daratan Eropah dan
Asia Kecil. Penyebaran Islam ini umumnya dilakukan dengan penuh toleran
dan penuh peri-kemanusiaan, dan tidak ada agenda untuk memaksa orang
non-muslim untuk berpindah memeluk Islam.

Demikianlah, ajaran kebenaran dari Tuhan yang bersifat perennial
dan transhistoris ketika sampai pada manusia harus melalui rentangan waktu
dan tempat, sehingga keragaman agama-gama tidak mungkin dinafikan.
Begitupun dalam internal Islam sendiri, sesungguhnya bangunan ajaran Is-
lam yang sampai pada kita sudah berbaur dengan konstruksi historis dan
konstruksi penafsiran sehingga di hadapan kita terdapat beragam mazhab
dan warna lokalitas kultural.

Dan di kalangan akademisi, kata Frank Hawling, juga kian disadari
semakin banyaknya metodologi terhadap studi keagamaan, sebagai
implikasi logis dari perkembangan rumpun keilmuan yang juga selalu
berkembang. Implikasi dari keragaman agama di muka bumi salah satunya
adalah munculnya konflik dan kompetisi “truth claim” antar umat beragama.
Namun muncul pula mazhab perennialisme yang selalu berusaha mencari
titik-titik temu antar semua agama, menggali pesan Tuhan yang sama namun
terbungkus oleh tradisi, bahasa dan simbol yang berbeda, mengingat Tuhan
menyapa umatNya dengan beragam bahasa dan beragam lokus budaya.10

Secara geneologis, agama Islam yang sekarang ini dianut tidak kurang
dari satu milyard orang dan tersebar di seantero pelosok bumi, pada
mulanya merupakan respons pribadi Muhammad terhadap Jibril yang
menyampaikan wahyu ilahi untuk bertuhan hanya kepada Allah dan
menerima pengangkatan dirinya sebagai rasulNya. Meskipun format kalimat
kesaksiannya (syahadat) begitu pendek, namun dampaknya sangat luar biasa
karena sebuah kesaksian dan manifesto tauhid mempengaruhi cara berpikir

*Fazlur Rahman dalam Mircea Eliade, 7%e Encyclopedia of Religion, vol. 7, hal. 305.
*Frank Hawling (edt), Comtemporary Approaches to the Studly of Religionvol. 1:
the hurruljanities (Mounton Publishter, Berlin, 1984, hal. 5)
Tentang filsafat perennial, sebuah pengantar yang bagus ditulis oleh Aldous
Huxley, 7he Perennial Philosophy (Harper and Row, New York, 1945); Juga Frithjof Schuon,
The Transcendent Unity of Religions (The Theosophical Publishing House, Wheaton III.
USA, 1984). Kedua buku ini telah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia.

104 Al-Jami'ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

dan cara hidup seseorang dalam memandang dunianya. Dan ketika tauhid
itu melahirkan sebuah ummat yang banyak dan solid maka pada urutannya
menimbulkan dampak sejarah yang terus berkelanjutan. Dari pernyataan
tauhid terpancar sebuah kekuatan spiritual dan sosial untuk merobohkan
ikon yang menjadi pusat sesembahan manusia, entah supremasi kelas,
kekayaan, ras, keturunan, intelektualitas, dan obyek sesembahan lain yang
menghalangi pandangan dan loyalitas seseorang kepada Allah. Dan kini
ketika Islam semakin tumbuh mengglobal, maka orang mulai terlatih untuk
membedakan antara faham “Islamisme” dan “Arabisme”. Tuntutan untuk
membedakan ini begitu mutakhir, di antara sekian buku yang menyajikan
pergulatan seorang muslim dengan kultur Barat adalah Struggling to Sur-
render dan Even Angels Ask : A Journey to Islam in America, oleh Dr.
Jeffrey Lang. Dengan harapan bisa memperdalam keislamannya, Jeffrey
Lang pernah pergi dan tinggal di Saudi Arabia untuk mengenal lebih dekat
komunitas muslim dan Baitullah tempat Islam dilahirkan. Tetapi akhirnya
dia kembali ke Amerika karena menyadari bahwa pemikiran Islam yang
tumbuh di Amerika lebih cocok dan menantang baginya katimbang faham
Islam yang tumbuh di Saudi Arabia yang lebih ditujukan ke masa lalu. Di
Arab Saudi, tulis Lang, Islam berhenti sebagai kekuatan untuk perkembangan
kepribadian, dan membuat iman saya segera kehilangan daya hidupnya.
Dalam Kata Pengantar edisi Indonesia, Bahkan Malaikatpun Bertanya, Dr.
Jalaluddin Rachmat memberi ulasan, Dr. Lang ingin meninggalkan watak
keamerikaannya dan menjadi muslim. Tapi ia gagal. Namun dengan begitu
ia berhasil menemukan pencerahan baru. Yaitu, no escape from being an
American. Menjadi Islam tidak berarti harus meninggalkan semua latar
belakang budaya seseorang. Islam tidak pernah datang pada suatu vakum
kultural. Sikap kritis Lang yang selalu bertanya memperoleh pembenaran
Al-Qur’an ketika Al-Qur’an sendiri menceritakan bahwa malaikat yang
kerjanya hanya bertahmid dan bertasbih pada Allah ternyata bisa dan boleh
melakukan protes dalam bentuk pertanyaan ketika Allah hendak
mengangkat Adam sebagai khalifahNya. Jadi, menurut Lang, untuk
memahami pesan Islam seseorang harus selalu bersikap kritis, terlebih jika
Islam hendak didakwahkan pada masyarakat barat.

Demikianlah, untuk mengaktualkan pesannya wahyu dari langit
membutuhkan respons kritis dan hati yang tulus dari manusia di bumi untuk
menciptakan bayang-bayang surga alam sejarah. Mengingat penduduk bumi
demikian beragam, dan itu merupakan disain Tuhan, maka kita menemukan

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 105



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Islam Arab, Islam Iran, Islam India, Islam Cina, Islam Indoensia, Islam
Amerika. Mengutip pendapat Dr. Roger Garaudy, seorang mantan komunis
yang menjadi muslim, Jalaluddin Rachmat mengatakan, keterikatan umat
Islam pada masa lalu demikian kuatnya sehingga bangga menamakan dirinya
kaum salafi, yang secara harfiah berarti yang terdahulu, yang telah lewat.
Karena ratusan tahun pertama sejarah Islam bergabung dengan sejarah Arab,
maka Islam masa lalu berjalin berkelindan dengan kearaban. “Mereka tidak
bisa memisahkan antara kebudayaan Arab dengan ajaran Islam. Islam yang
melintas ruang dan waktu sekarang dibatasi oleh Ruang Arab dan Waktu
yang lalu,” tulis Jalaluddin Rachmat' . Tentu saja pendapat ini jangan
diartikan sebagai ungkapan sinisme pada kebudayaan Arab karena tanpa
mereka kita tidak bisa mewarisi Islam sebagaimana yang ada sekarang ini.
Melainkan harus difahami sebagai sikap kritis untuk menangkap pesan
universalitas Islam yang terwadahi dalam lokus yang partikular. Bukankah
sains dan teknologi yang merupakan fenomena universal pada mulanya
juga lahir dari ranah yang bersifat lokal ?

Manusia Mitra Tuhan Pencipta Sejarah

Semua agama, sebagaimana juga ideologi, hadir menawarkan janji-
janji pada manusia untuk membangun kehidupan yang beradab dan
sejahtera. Konsekuensinya, semua agama harus siap diuji oleh mahkamah
sejarah dan jika ternyata gagal memenuhi janji-janjinya maka agama pasti
akan ditinggalkan oleh calon pemeluknya dan seterusnya akan mengisi
lembaran buku sejarah. Selain menawarkan janji, agama juga bagaikan
kacamata, yang dengannya seorang yang beriman memandang dunia
sekitarnya dan bagaimana menafsirkan serta mengkonstruksi realitas dunia.
Oleh karenanya, sekalipun secara fisik tidak kelihatan, keyakinan dan faham
agama sanagt berpengaruh terhadap seseorang ketika meresponi kehidupan.
Mengisi visi dan komitmen Islam dalam peradaban, Marshall G.S. Hodgson,
mengutip Al-Qur’an : “Engkau telah menjadi umat terbaik yang pernah

"Kata Pengantar pada Jeffrey Lang, Bahkan Malaikatpun Bertanya — Membangun
Sikap Islam yang Kritis(Serambi, Jakarta 2001, hal. ix). Buku-buku tentang Islam semakin
bermunculan di Barat terutama sejak terjadi Revolusi Iran (1977) dan disusul lagi sejak
terjadi Tragedi 11 September 2001. Sebuah pemetaan yang bagus ditulis oleh JaneI. Smith,
Jslam in America(Columbia University Press, New York, 1999); dan Gilles Kepel, A/lah in
the West-Islamic Movements in America and Europe(Standford University Press, Califor-
nia, 1977).

106 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

dimunculkan untuk umat manusia, seraya menganjurkan kebaikan dan
melarang keburukan, dan yang percaya pada Tuhan” (Al-Qur’an, 3 : 150).
Statemen suci ini merupakan visi umat Islam untuk tampil menjadi umat
terbaik, karena komitmennya untuk selalu menegakkan kebaikan dan
melarang kejahatan, seraya beriman pada Allah. Iman kepada Allah dan
keabadian jiwa serta adanya hari pembalasan merupakan ajaran fundamental
semua agama, dan keyakinan ini sangat signifikan pengaruhnya terhadap
kehidupan seseorang dan masyarkat untuk menegakkan moral. Statemen
Al-Qur’an di atas sekaligus juga merupakan janji sejarah yang harus
diwujudkan oleh umat Islam sehingga keunggulan Islam harus dilihat dari
komitmennya untuk menegakkan nilai-nilai kebaikan dan memberantas
semua bentuk kejahatan. Bagaimanakah konsep dan perwujudan “umat
terbaik” ini dalam sejarahnya telah memperoleh penafsiran berbeda-beda.
Bahwa visi dan keyakinan Islam masih tetap memiliki kekuatan dan harapan
memasuki dunia moderen, hal itu tidak diragukan. Tetapi pertanyaannya,
ketika umat Islam memasuki pergaulan masyarakat mondial yang demikian
plural dan global, cetak biru sosial yang ditawarkan belum memiliki
kejelasan. “Mampukah suatu masyarakat dunia betul-betul dibangun secara
efektif atas dasar kesetiaan pada pandangan ketuhanan?”, tulis Hodgson .
Bagaimanakah Islam membangun hubungan antara agama dan negara dalam
konteks negara moderen, juga masih dalam pencarian dan eksperimentasi.

Pada masa-masa awal kelahirannya, hampir semua agama besar
tumbuh dan dipeluk oleh sebuah komunitas yang relatif terbatas dan
tertutup. Kehadiran agama secara signifikan memberikan kekuatan kohesi
dan semangat baru pada masyarakat. Dengan demikian, kata Ibnu Khaldun,
salah satu faktor penunjang keberhasilan seorang Rasul Tuhan adalah adanya
dukungan emosional dan “group feeling” dari kaumnya. Di situ semangat
agama dan semangat komunalisme menyatu . ", Sekalin sejak awal Islam
mengutuk faham kesukuan, namun pada kenyataannya pengaruh relasi
kesukuan dan faham dinastiisme sulit dielakkan, yang hal itu masih
berkembang hingga hari ini. Memasuki zaman modern, umat Islam bagaikan
tersentak ketika mendapatkan bahwa dirinya tidak lagi menjadi “kekuatan
dominan” dan dunia Islam tidak lagi merasa sebagai “the center of the

learshall G.S. Hodgson, 7he Venture of /s/am (edisi Indonesia, Yayasan
Paramadma Jakarta, 1999, hal. 98).
"Ibnu Khaldun, Mugaddimah (edisi Inggris, Princeton University Press, 1989, hal.
126-127).

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 107



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

world” sebagaimana yang dijamin oleh Tuhan. Menguatnya ideologi
naisonalisme dan kehadiran masyarakat global memaksa umat Islam harus
berpikir ulang untuk merumuskan visi dan perannya dalam setting ekonomi
dan peradaban global yang telah berubah total dibanding masa-masa
kejayaan Islam di abad tengah. Secara historis visi Islam sebagai “umat
terbaik” dipertanyakan validitasnya. Memang benar, Islam sejak awal sangat
sukses membangun imperium politik dari tanah gersang padang pasir dan
membangun doktrin bahwa Islam adalah agama final sehingga Islam, kata
Ernest Gellner, merupakan kekuatan agama dan sekaligus politik yang
berkembang sangat pesat Tetapi memasuki masyarakat industri cerita
sukses dan metode penyebaran Islam di abad tengah tidak lagi sepenuhnya
cocok diterapkan.

Karakter yang sangat berbeda antara Islam dan Kristen sejak dari
awal kelahirannya, terutama seputar hubungan antara agama dan negara/
politik pada urutannya melahirkan model teologi dan masyarakat yang juga
berbeda antara umat Islam dan umat Kristiani. Secara inheren ajaran Islam
mengandung begitu banyak prinsip-prinsip kemodernan baik dalam bidang
ekonomi, politik dan sains sehingga Islam sesungguhnya tidak mempunyai
hambatan teologis dan epistemologis ketika memasuki dunia modern. Lagi
mengutip pendapat Gellner, “Thus in Islam, an only Islam, purification/
modernisation on the one hand, and the reaffirmation of a putative local
old 1dent1ty on the other, can be done in one and the same language and set
of symbols” . Pendapat Gellner ini sejalan dengan Hodgson bahwa di antara
tradisi keagamaan yang ada, Islam memiliki keunikan. Dimulai dari
kalangan Arab dengan iklim yang panas dan gersang, sejak dini Islam
berkembang menjadi internasional, berkembang di daerah utara yang pa-
ling dingin dan di daerah tropik yang paling lembab. Kepercayaan Islam
terkenal karena kemudahannya untuk difahami, dan ajarannya yang esensial
bisa dijelaskan secara sederhana, sehingga di balik keragaman budaya para
pemeluknya mudah sekali dijumpai elemen-elemen yang sama yang
menyatukan mereka . **. Bahkan sosok Rasul Muhammad, sang pembawa
ajaran, menurut Ernest Renan, adalah figur sejarah yang tansparan,
perjalanan hidupnya tidak ditutupi oleh berbagai misteri dan spekula51 .

Emerst Gellner, Mus/im Society (Cambridge University Press, 1995, hal. 2).
1b1d hal. 5

Hodgson op cit; hal. 100

SebagaLmana diceritakan oleh Bernard Lewis, Renan mengatakan : ... unlike

108 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Secara historis-sosiologis, salah satu prestasi menyolok dari Islam adalah
kemampuannya menciptakan kohesi sosial dari berbagai suku yang
demikian beragam dengan konsep tauhid yang mudah dicerna, dan
keterbukaan Islam untuk menerima simbol dan elemen kultural sebagai
media ekspressi dan penyangga pesan dan eksistensi Islam. Perkembangan
ini terus berlanjut dan proses simbiose ini akan semakin komplek dan
colourful ketika jumlah pemeluk Islam kian berkembang dan menjumpai
masyarakat baru dengan simbol-simbol budaya yang juga baru. Dalam
sejarahnya, ekspressi dan artikulasi Islam dalam tatanan budaya dan
peradaban menunjukkan karakter yang berbeda ketika umat Islam bertemu
dengan warisan peradaban luar. Misalnya, ketika Islam masuk ke Persia,
sebuah rumah intelektual yang sangat akrab dengan warisan Yunani yang
rasional dan filsafat India yang mistis maka Islam lalu mensintesakan
keduanya sehingga dari Persia bermunculan pemikir yang berciri tasawuf-
falsafi. Jadi apa yang sering kita namakan puncak-puncak peradaban Islam
adalah sebuah kebudayaan hibrida yang dinafasi oleh prinsip dan semangat
tauhid sehingga watak peradaban Islam pada dasarnya bersifat inklusif,
tolerans dan terbuka bagi inovasi dan pengembangan intelektual keislaman
yang coraknya berbeda dari ekspressi keislaman di tempat kelahirannya,
yaitu Makkah dan Madinah". Di samping sebagai gerakan tawhid dan

other religions which were cradled in mystery, Islam was born in the full light of history.
Its roots are at surface level, the life of its founder is as well known to us as those of the
Reformers of the sixteenth century ( 7%e Arabs in History;, Harper Colophon Books, New
York, 1966, hal. 36).

“Dalam berbagai ayat Al-Qur’an dan Hadith banyak dijumpai perintah agar umat
Islam selalu berpikir kritis dan apresiatif terhadap ilmu, dari manapun datangnya. Di
antaranya riwayat yang menganjurkan umat Islam untuk mencari ilmu sekalipun ke
negeri Cina. Sikap inklusif inilah yang mendorong tumbuhnya intelektualisme Islam yang
sangat subur di abad tengah, terutama ketika bertemu dengan rasionalitas Yunani.
Sedemikian kayanya warisan intelektual Islam sampai-sampai muncul pendapat bahwa
kesuksesan masa lalu yang luar biasa itu telah memanjakan generasi berikutnya sehingga
rendah ethos ijtihadnya, dan bahkan cenderung taklid, pintu ijtihad ditutup rapat-rapat.
Berkembangnya teologi fatalisme seringkali dituding sebagai salah satu penyebab
kemunduran ethos keilmuan dalam Islam. Pervez Hoodbhoy, misalnya dalam bukunya
Islam and Science menulis : In the heyday of its intellectual and scientific development,
Islamic society was not a fatalistic society. The fiere debates between those believing in
free will (the Qadarites) and the predestinarians (the Jabrias) were generally resolved in
favour of the former. But the gradual hegemony of fatalistic Asharite doctrines mortally
weakened the will to power of Islamic society and led to a withering away of its scientific
spirit (Zed Book Ltd, London, 1991, hal. 120).

Al-Jami‘al, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 109



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

perluasan kekuataan politik, Islam juga merupakan kekuatan penyebar
peradaban dunia yang secara gemilang mampu menjembatani dan
menghubungkan wilayah-wilayah peradaban lokal menjadi peradaban
mondial, terutama antara Barat dan Timur. Hal ini dimungkinkan antara
lain karena sepeninggal Rasul Muhammad tak ada pusat kekuasaan ruhani
sebagaimana lembaga kepausan di Roma bagi Katolik, sehingga muncul
pusat-pusat keislaman dengan warna dan inovasi lokal. Lebih dari itu, ajaran
Islam yang sangat menghormati penalaran dan eksplorasi ilmiah secara
menakjubkan telah mampu menyulap wilayah Arabia yang semula gersang
tak terjamah peradaban luhur tiba-tiba berubah menjadi mata air peradaban
Islam yang tetap berkembang hingga sekarang. Oleh karenanya, ketika
dalam perjalanan sejarahnya terjadi konflik dengan pemeluk Kristen berupa
Perang Salib, sesungguhnya merupakan kesia-siaan dan bahkan kerugian
baik bagi Kristen maupun Islam karena terlalu banyak energi yang tadinya
untuk membangun peradaban bersama lalu beralih untuk menyuburkan
sikap saling curiga dan bermusuhan yang berkelanjutan sampai sekarang.
Masa-masa produktif Islam menjadi terganggu ketika umat Islam terjebak
ke dalam sengketa politik, baik sesama muslim sendiri maupun dengan
pihak Yahudi dan Nasrani, dan sekarang umat Islam diprovokasi oleh Samuel
Huntington untuk berhadapan dengan Barat dengan teorinya Clas/ of Civi-
lizations. Pada hal ketika awal pertumbuhannya Islam telah menunjukkan
visi, potensi dan prestasinya yang sangat menakjubkan dalam membangun
peradaban unggul dengan cara damai, intelektual dan beradab. Ini terbukti
betapa banyak ilmuwan kelas dunia kala itu yang lahir dari dunia Islam
dan betapa besar sumbangan Islam untuk mengantarkan lahirnya ilmu
pengetahuan dan peradaban moderen Barat. Filsafat Yunani dan kajian
rasional-empiris yang berkembang pesat di Barat meru}laakan kontribusi
besar dari dunia Islam yang diakui semua sejarawan dunia . Pertanyaannya
kemudian, mengapa dunia Islam yang memiliki aset politik, peradaban dan
ilmu pengetahuan yang tak tertandingi pada masa kejayaannya tetapi gagal
mengantarkan munculnya ilmu pengetahuan dan teknologi moderen
sebagaimana yang kemudian malah tumbuh di Eropa Barat yang urutannya
malah berbalik menguasai dunia Islam ? Di antara penyebabnya adalah umat

19Seputar tema ini dalam literature Indonesia, antara lain bisa dibaca Mehdi
Nakosteen, Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat — Deskripsi Analisis Abad
Keemasan Islam (edisi terjemahan dari teks Inggris, Risalah Gusti, Surabaya, 1966); Juga
Nurcholish Madjid, Zs/am Doktrin dan Peradaban (Yayasan Paramadina, Jakarta, 1992)

110 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Islam tidak mampu membangun institusi riset yang independen yang
mengabdi pada pengembangan ilmu terapan. Kuatnya peradaban teks dan
kekuasaan ulama-umara yang lebih mementingkan ritual dan kekuasaan
politik katimbang membangun peradaban telah menyia-nyiakan asset
intelektual yang luar biasa besarnya yang telah dimiliki dunia Islam. Secara
karikatural digambarkan oleh Toby E. Huff, teknologi sederhana bernama
kompas ketika berada di tangan ulama hanya digunakan untuk menentukan
arah kiblat, sedangkan ketika jatuh di Eropa mendorong orang untuk
berlayar keliling dunia. Begitupun ilmu astronomi banyak dijadikan
instrumen untuk menentukan kapan datangnya bulan Ramadhan, sementara
di Eropa dijadikan modal melakukan petualangan angkasa. Lalu dinamit
yang oleh dunia Islam digunakan untuk berperang menghancurkan tembok
musuh, di Eropa dijadikan tenaga untuk menggerakkan industri berat dan
kapal besar.”

Demikianlah, kitab suci Al-Qur’an dan akumulasi tradisi serta
peradaban Islam yang demikian kaya merupakan sumber pencerahan yang
tak pernah kering bagi umat Islam. Namun kelihatannya tidaklah cukup
efektif untuk membangun peradaban jika tidak disertai iklim kebebasan
berekpresi dan bereksperimentasi dengan dukungan institusi yang
profesional dan dana yang cukup. Pengalaman mengajarkan, potensi umat
Islam yang lebih banyak tercurah pada aspek ritual dan perebutan kekuasaan
politik akan menterlantarkan proyek besar Islam untuk mewujudkan janjinya
sebagai umat terbaik dan terunggul dalam peradaban dan kemanusiaan.
Secara inspirasional dan normative umat Islam memiliki sumber yang tak
pernah kering untuk menatap masa depannya. Al-Qur’an sebagai wadah
pesan ilahi bersifat abadi dan selalu aktual. Al-Qur’an selalu hadir di tengah
umatnya, bergerak menjangkau batas ruang dan waktu, dan kehadirannya
selalu disambut dengan dialog dan penafsiran yang dihayati merupakan
aktivitas suci untuk menangkap pesan-pesannya. Dengan demikian, sekalipun
secara tekstual pewahyuan telah berakhir, telah terbit dan akan selalu muncul

20Dalam,,penjelasam lain Huff menulis : The factors identified as responsible for the
failure of Arabic science to given birth to modern science range from racial factors, the
dominance of religious orthodoxy and political tyrany, and matters of psychology to
economic factors and the failure of Arab natural philosophers to fully develop and use the
experimental method. A common formulation of the negative influence of religious forces
on scientific advanve suggests that the twelfth and thirteenth centurie witnessed the rise
of mysticism as a social movement (Toby E. Huff, 7he Rise of Farly Modern Science-lslam,
Cina, and the West(Cambridge University Press, 1995, hal. 53)

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 111



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

jutaan lembar kitab tafsir yang dilakukan baik oleh muslim maupun non-
muslim. Rasanya tidak ada sebuah teks kecuali Al-Qur’an yang selalu
dijadikan obyek interogasi, partner dialog, ataupun konsultan dari masa
ke masa yang hasilnya memiliki implikasi sosial, politik, ekonomi, dan
peradaban. Bagi umat Islam, tema-tema perjuangan seputar hak asasi
manusia, faham egalitarianisme, keadilan sosial, pelestarian lingkungan, etos
kerja keras, pembelaan terhadap perempuan dan tema lain yang juga
merupakan tema kemanusiaan adalah juga yang menjadi agenda utama Al-
Quran dan umat Islam sejak awal mula ' Makna yang ditangkap dari wahyu
ilahi lalu disikapi sebagai perintah dan pedoman hidup oleh orang mukmin
sehingga mendorong lahirnya sebuah ummah dan institusi serta kultur
keagamaan yang merupakan rumah hunian bagi ratusan juga penduduk
bumi. Dengan ungkapan lain, agama tidak saja merupakan keyakinan
individu, melainkan secara historis-sosiologis juga merupakan rumah dan
identitas budaya yang memberi perlindungan dan menawarkan kurikulum
serta makna hidup yang khas.

Seperti dituturkan oleh Roger Garaudy, terdapat dua ajakan funda-
mental dati Islam yang sangat vital bagi manusia, yaitu : ajakannya untuk
melakukan transendensi diri untuk menemukan sesuatu “yang lebih”, yang
berada di luar (beyond) realitas historis-empiris, yaitu Tuhan; dan kedua,
doktrin tentang tanggungjawab sosial untuk senantiasa membantu orang
lain dalam rangka menciptakan masyarakat yang baik. Andaikan drama
kehidupan tidak memiliki tujuan yang lebih dan kesemuanya akan berakhir
dengan datangnya kematian, maka drama hidup dan dunia manusia menjadi
sangat absurd untuk difahami. Jika kematian mengakhiri semua drama
kebaikan dan kejahatan yang dilakukan manusia, maka secara moral konsep
perjuangan dan pengurbanan untuk menegakkan semua nilai kebaikan akan
mudah kehabisan energi dan amunisi. Lebih dari itu script atau skenario
kehidupan menjadi tidak menarik dan kita akan menjadi pesimistis dan
negatif dalam memandang hidup. Kalau demikian halnya, bukankah hidup

“Buku tentang. Islam dalam bahasa Indonesia yang menyajikan kupasan ilmiah
tentang berbagai aspek ajaran Islam serta bimbingan praktis beragama sekarang ini mudah
sekali dijumpai. Hasil riset seputar dunia perbukuan menunjukkan bahwa buku-buku
keagamaan, khususnya Islam, mengalami kenaikan omzet dan judul yang sangat
mengesankan, sekalipun ekonomi Indonesia tengah merosot. Berbagai tema keislaman
sejak yang bersifat bimbingan praktis sampai analisis teologis-filosofis mudah sekali
dijumpai. Dan ini tumbuh bersamaan dengan beredarnya kaset ceramah serta lagu-lagu
ruhani.

112 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

tak ubahnya sebuah rentetan kekecewaan, penderitaan, kekurangan, dan
ujungnya sebuah kekalahan dihadapkan perangkap ketuaan dan kematian
yang angkuh tak terkalahkan? Pandangan pesimis dan absurd ini bisa diatasi
jika seseorang menemukan jalan Kebenaran, yaitu Tuhan, dengan melakukan
transendensi. Yaitu kemampuan menerobos keluar dari belenggu kefanaan
lalu mendekat dan berserah diri (Islam) pada penciptanya, mengalahkan
semua bentuk kesombongan dan pandangan nihilisme. Sikap inilah yang
justru akan memberikan kekuatan untuk berkurban, menghilangkan
absurditas dan nihilisme yang melanda alam pikiran penganut faham
humanisme-sekularisme . Kesediaan berkurban dan pengakuan terhadap
nilai yang mutlak ini dicontohkan pada sosok Nabi Ibrahim dan Nabi Musa.
Pertama, kesediaan Nabi Ibrahim untuk mengurbankan putranya
mengajarkan pada kita untuk membuat aliansi antara manusia dan Tuhan,
dengan kesediaan membunuh hegemoni ego kita, sehingga Ibrahim pantas
dijuluki sebagai “bapak keimanan”. Kedua, eksodus bani Israel dari Mesir
mengajarkan untuk berani keluar dari perbudakan sehingga kita menjadi
orang yang benar-benar merdeka. Dan kemerdekaan itu hanya bisa
dipenuhi jika kita mau jadi budak Tuhan, karena dengan begitu justru kita
menjadi orang merdeka. Atau, seperti nasehat Yesus, jadilah kamu anak-
anak Tuhan, dan bukannya anak-anak syaitan, agar kamu memperoleh
keselamatan. Ketiga, janji Tuhan, yaitu untuk memutus siklus kehidupan
hewani dan nabati agar manusia dengan dasar keimanan selalu memiliki
harapan dan memandang hari esok secara dinamis dan konstruktif,
bukannya menjalani hidup mengikuti siklus alam”. Tetapi sangat
disayangkan, pesan Tuhan yang disampaikan lewat nabi Ibrahim dan nabi
Musa telah diselewengkan sehingga agama Yahudi telah digeser oleh
konspirasi Zionisme dengan bendera Israel.

Demikianlah, wahyu ilahi memanggil nurani dan penalaran kritis
manusia untuk bekerja memberikan pencerahan masyarakat sehingga blue-
print sejarah sesungguhnya telah dipaparkan dan telah didelegasikan Tuhan
pada manusia. Jika kita cermati teks Al-Qur’an, maka Tuhan berulangkali
menggunakan kata “Kami” ketika menjelaskan proses perubahan sosial yang
oleh para ahli tafsir difahami bahwa Tuhan melibatkan manusia dalam
mendisain arah sejarah hamba-hambaNya. Jadi, kemana arah sejarah dan

22Roger Garaudy, Mencari Agama Pada Abad XX (edisi Indonesia dari teks asli

PeranciZSB, Bulan Bintang, Jakarta, hal. 4 dan 256).
/bid, hal. 192

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 113



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

dimana peran agama, jawabannya dikembalikan pada manusia sendiri karena
instansi dan pengguna jasa terakhir agama dan peradaban adalah manusia
sendiri. Tuhan telah menetapkan taqdir-taqdirnya, yaitu formula sebab-
akibat yang berlaku pada perilaku alam maupun kehidupan manusia, dan
dengan modal kebebasan yang dimiliki manusia tampil mendisain dan
mengendalikan bekerjanya taqdir Tuhan “,

D. Reartikulasi Islam Indonesia : Agenda Demokrasi Pluralisme

Pertumbuhan Islam di Indonesia merupakan kasus sejarah keagamaan
yang sangat menarik dicermati, baik dari segi historis, teologis maupun
filsafat. Berada jauh dari bumi Arabia, ternyata, bagaikan pohon, Islam
tumbuh dan berkembang pesat di Indonesia dengan nuansa warna lokal
yang kental. Jarak geografis ini juga diperkuat lagi oleh tembok bahasa
sehingga wacana intelektual keislaman yang disajikan dalam bahasa Arab
maupun bahasa Eropa hampir-hampir tidak tersentuh kecuali oleh
sekelompok kecil ulama dan intelektual. Meskipun jaringan keulamaan
antara Indonesia dan Timur Tengah sudah berlangsung puluhan tahun, secara
kelembagaan dan bentuk hubungan yang lebih relatif massif baru terjadi
dua dekade terakhir ini. Di samping melalui kegiatan terjemahan, banyak
bermunculan sarjana Indonesia yang studi di negara Timur Tengah yang
kemudian pulang meramaikan wacana keislaman di Indonesia baik lewat
tulisan, mimbar televisi, lembaga pesantren maupun perguruan t1ngg1 .
Bahkan bermunculan alumni Timur Tengah yang menduduki jabatan strafegs
dalam pemerintahan.

Kembali pada pertanyaan pokok artikel ini, pertama, bagaimanakah
artikulasi Islam yang universal ketika bertemu dengan variable lokalitas
dan nasionalitas? Yang kedua, kontribusi apakah yang ditawarkan Islam

“Dalam Al-Qur’an berulangkali disebutkan kata “taqdir”, yang berarti ukuran,
ketentuan, dan kepastian. Kalau dilihat konteksnya maka akan kelihatan bahwa taqdir
banyak merujuk pada hukum alam yang telah ditetapkan Tuhan. Justru karena adanya
taqdir maka ilmu pengetahuan alam menjadi mudah dibangun, sehingga ilmu alam juga
sering disebut ilmu pasti, yaitu ilmu yang mencoba memahami berlakunya kepastian
hukum Tuhan yang bekerja pada alam.

“Sebuah kajian sejarah yang bagus sekali tentang jaringan keislaman antara ulama
Nusantara dan Timur Tengah ditulis oleh Azyumardi Azra yang merupakan disertasi
Doktor pada Columbia University. Disertasi ini telah diterjemahkan dan diterbitkan Mizan,
dan menjadi buku teks dan buku klasik bagi peneliti mengenai masuk dan berkembangnya
Islam di Indonesia.

114 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

untuk membangun peradaban Indonesia di masa depan? Dengan munculnya
negara-negara kebangsaan pasca Perang Dunia ke-2, artikulasi pemikiran
Islam bersikap mendua. Satu sisi mereka bangga karena gerakan Islam turut
berhasil mengobarkan semangat nasionalisme untuk melawan imperalis,
tetapi di sisi lain merasa kaget ternyata “negara merdeka” yang turut
diperjuangkan kelahirannya pada urutannya berkembang dalam pengasuhan
ideologi lain, yaitu sebuah rumah “nasionalisme”. Hubungan antara ideologi
“islamisme” dan “nasionalisme” selalu memunculkan persoalan serius yang
berkepanjangan di seantero dunia Islam. Di Indonesia persoalan lebih rumit
karena realitas sosial yang demikian pluralistik baik dari etnis, suku maupun
agama. Akibatnya, tema persatuan dan pendekatan keamanan menjadi
pilihan utama dengan pertimbangan untuk memelihara kesatuan nusantara
dan secara ideologis ditemukanlah jalan kompromi berupa penetapan
Pancasila sebagai ideologi negara.

Bagi mereka yang berpandangan Islam merupakan cetak biru Tuhan
yang telah final untuk menyelenggarakan kehidupan secara kaffah (total),
menguatnya gelombang demokratisasi dan globalisasi justru malah dijadikan
peluang dan momentum untuk menyuarakan agenda fahamnya secara lebih
nyata dan militan. Gagasan untuk mendirikan negara Islam dan
memberlakukan syariat Islam mulai terdengar kembali. Lebih dari itu,
gelombang demokrasi dan globalisasi telah membuka ruang gerak yang
lebih leluasa dan menjadi alasan bagi kebangkitan etnoreligius dan
nasionalisme lokal. Bahkan, kata Anthony Giddens, gerakan
fundamentahsme agama yang terjadi dimana-mana merupakan anak dari
globahsa51 - Sekalipun kata globalisasi terasa klise dan tidak elegan, namun
dalam kenyataannya kita tidak bisa lari dari pengaruhnya yang amat dahsyat.
Tesis dari globalisasi adalah kita sekarang hidup dalam satu dunia. Tetapi
benarkah tesis tersebut cukup valid ? Sebagian orang mengiyakan dan
sebagian menyatakan ragu, bahkan menganggapnya omong kosong, karena
globalisasi hanya menguntungkan sebagian kecil masyarakat dunia,
sedangkan yang lain malah menderita karenanya. Namun yang pasti,
terlepas dari perdebatan istilah, sebuah proses perubahan besar tengah
berlangsung dan tidak bisa dibendung Konsep lama tentang umat, negara,
bangsa, dan pasar telah tidak relevan lagi sehingga harus direkonstruksi

Anthony Giddens, Runaway World - Dunia yang Lepas Kendali (edisi terjemahan
dari teks Inggris, Gramedia, Jakarta, 2001, hal 47).

Al-Jami'ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 115



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

ulang makna dan fungsinya. Tidak ada lagi immunitas nasional. Konflik
antara nasionalisme terltonal gaya lama versus intervensionalisme bermotir
etis sudah berlansung termasuk di Indonesia. Begitupun faham keislaman
yang kita warisi dari abad tengah dalam banyak hal telah mengalami
anomali. Ketika disebut kata “Islam”, misalnya, kita betul tentu sepakat
apakah yang dimaksud dengan ungkapan itu.

Benih konservatisme dan skriptualisme Islam yang masih kuat
mengakar di dunia Islam memperoleh momentum dan tambahan amunisi
untuk bangkit dengan hadirnya globalisasi dan kegagalan ideologi
modernisme developmentalisme yang diimpor dari Barat. Semangat
konservatisme selalu berusaha untuk mencari inspirasi dan pada masa lalu
(salaf), yang dianggap sebagai zaman keemasan pnmordlal .Jika pada awal
kebangkitannya Islam sangat menghargai logos yang kemudian melahirkan
peradaban luhur, maka prestasi Islam masa lalu tersebut oleh sebagian
masyarakat dimitoskan dan ingin diawetkan (being conserved) untuk di
bawa ke masa depan. Pemikiran keagamaan semacam ini tentu tidak sejalan
dengan etos demokrasi yang justru mendorong partisipasi warga dan bebas
berekspresi. Dalam alam mitologis, pikiran bebas dan inovasi tidak
diperlukan karena semua pertanyaan telah ada jawabnya. Syariat adalah
cetak biru ilahi yang tinggal dilaksanakan, bukannya untuk diperdebatkan.
Pendeknya faham keagamaan yang memilih model konservatisme lebih
cocok dengan pemikiran mitologis yang sangat mendambakan stabilitas
dan memori kolektif masa lalu. Mitos tidak memberikan berita baru,
melainkan hanya memberitakan apa yang kita sudah tahu, yang tertulis
dalam teks-teks suci. Inilah spiritualitas paradigma konservatisme. Salahkah
berpandangan konservatisme? Ini adalah sebuah pilihan dengan segala
konsekuensinya. Dan setiap agama memiliki kekuatan serta penganut
gerakan ini. Hanya saja faham keagamaan demikian secara politik dan
ekonomi akan kalah bersaing dengan masyarakat modern yang didukung
oleh ekonomi pasar dan industri modern yang selalu melakukan perbaikan
teknologi dan reinvestasi modal, yang dikendalikan oleh birokrasi rasional
dan efisien. Namun demikian modernisme akan menjadi monster yang
mengerikan jika disandarkan pada faham nihilisme tanpa pijakan nilai yang

Ib1d hal. 13
*Karen Amstrong, Berperang Demi Tuhan (edisi terjemahan dari teks Inggris,
Serambi, Jakarta, 2001, hal. 52).

116 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

suci dan mutlak, mengutip pendapat karena Amstrong, kita tidak bisa
menjadi religius dalam cara yang sama seperti para pendahulu kita di dunia
pramoderen yang konservatif. Betapapun kerasnya kita berusaha menerima
dan melaksanakan warisan tradisi agama pada masa keemasannya, kita
memiliki kecenderungan alami untuk melihat kebenaran secara faktual,
historis dan empms .

Baik konservatisme maupun modernisme bukanlah pilihan yang tepat.
Keduanya produk historis yang perlu dikaji ulang validitasnya. Pada masa
awal perkembangan Islam, etos modernitas berkembang bersama dengan
spiritualitas. Tawhid dan penalaran logis tumbuh bersama dan saling
memperkuat yang kemudian mampu menyulap padang pasir Arabia menjadi
pusat gelombang peradaban. Model masyarakat egaliter, kreatif dan inovatif
inilah yang ditangkap oleh Bellah ketika memotret sosok masyarakat Islam
pada awal perkembangannya. Masyarakat Islam awal bukanlah sebuah
masyarakat yang sempurna dan bersifat ahistoris. Melainkan sebuah
kontekstualisasi dan eksperimentasi Islam ke dalam pelataran sejarah yang
memiliki relevansi tinggi dengan faham kemoderenan. Dikatakan oleh Ros-
ert N. Bellah, kewajiban yang lebih tinggi pada Tuhan menjadikan setiap
manusia pertama-tama bukan sebagai anggota klan, suku atau tempat
tinggalnya, melainkan sebagai seseorang yang berhubungan langsung
dengan Tuhan, suatu kekuatan abadi’ . Jadi dengan prinsip tauhid maka
muncul faham dan gerakan egalitarianisme dan emansipasi, sebuah
komitmen terhadap prinsip agung yang mengatasi keterikatan pada keluarga
dan suku. Dengan demikian, masih mengutip Bellah, masyarakat Islam awal
dapat disebut modern dalam hal tingginya tingkat komitmen, keterlibatan
dan partisipasi yang diharapkan dari segenap lapisan masyarakat.
Masyarakat Islam awal juga modern dalam hal keterbukaan posisi
pimpinannya untuk dapat dinilai kemampuannya berdasarkan landasan yang
universal dan transparan, tidak mengandalkan garis keturunan dan klan.
Dan model ini bukan produk ideologis dan pikiran mitologis, melainkan
benar-benar historis. Dengan demikian tidak berlebihan untuk mengatakan
bahwa eksperimen itu terlalu modern untuk zamannya sehingga sulit
bertahan lama karena persyaratan infrastruktur yang menopangnya belum

1b1d hal. 577
*Robert N. Bellah, Beyond Belief (edisi Indonesia, Yayasan Paramadina, Jakarta,
2000, hal. 209).

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 117



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

kokoh”".

Lalu, bagaimana kecenderungan artikulasi keislaman Indonesia ke
depan ? Ada sebuah peringatan dari Giddens yang menarik kita renungkan.
Yaitu, kita tidak habis-habisnya berbicara mengenai bangsa, keluarga, kerja,
tradisi, alam seolah-olah semuanya sama seperti pada masa yang lalu. Tidak.
Kulit luarnya tetap, tapi bagian dalamnya telah berubah”. Kita perlu
merekonstruksi lembaga-lembaga yang ada dan juga cara kerjanya karena
dunia sudah dan tengah berubah. Memori kolektif yang memandang Islam
sebagai cetak biru Tuhan yang telah final dan siap pakai secara utuh sulit
dipertahankan mengingat kita sekarang hidup dalam sebuah wilayah
nasionalitas dan globalisasi. Kita tinggal di planet bumi yang satu, yang
dihuni oleh beragam suku bangsa, budaya, bahasa dan agama sehingga
membutuhkan pola hubungan kemitraan dan partisipasi aktif untuk
membangun peradaban dunia, bukannya relasi dominatif dan hegemonik.
Ideologi konservatisme yang selalu ingin merujuk ke model masa lalu
hanyalah bentuk pelarian sesaat tetapi tidak memecahkan persoalan yang
sesungguhnya .

Bagi yang hendak berpikir positiv-optimis, situasi Indonesia yang
tengah dilanda krisis multi dimensi ini sesungguhnya merupakan peluang
strategis untuk melakukan rekonstruksi ulang untuk menemukan format
Indonesia baru. Dan bagi umat Islam kesempatan ini merupakan panggilan
sejarah untuk memberikan kontribusi bagi bangsa dan peradaban dunia
untuk membangun sebuah model negara demokrasi yang dimotivasi oleh
komitmen keislaman. Dalam masyarakat muslim yang mayoritas ini, tulis
Hefner, dan setelah kebangkitan Islam yang besar, penciptaan budaya publik
dari keadaban yang demokratis akan men]adl tidak mungkin kecuali ia bisa
dibangun di atas dasar Islam sipil yang solid. * Jauh sebelum krisis terjadi,

[bld hal. 210-211

Anthony Giddens, gp cit, hal. 14

*Dalam bukunya 7he Arab World — Culture, Society and State (University of
California Press, 1993), Halim Barakat menulis : Every age has it particular philosophy,
vision and reality. The present reality is one of nation states rather than a community of
believers dispersed in different and distant societies. The lack of congruence between
these two modes of social and political organization makes religion on alienating power,
rather than a liberating force. What religion lacks in the contemporary context are a vision
and a program for the future (hal. 147)

*Robert. W. Hefner, Civi/ Is/am - Islam dan Demokratisasi di Indonesia (edisi
Indonesia dari teks Inggris, ISAI dan The Asia Foundation, 2001, hal. 46).

118 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Kuntowijoyo telah mengingatkan : Kini saatnya menjalankan politik yang
rasional dan fungsional, dalam arti mengurus kepentingan bersama, yaitu :
kesejahteraan, keadilan dan demokrasi. Wacana golitik baru ini harus
dikembangkan di tengah-tengah masyarakat Islam.

Jadi, baik untuk kepentingan Islam, bangsa dan kemanusiaan, umat
Islam yang merupakan mayoritas negeri ini harus paling merasa terpanggil
memperjuangkan kesejahteraan, keadilan dan demokrasi, bukannya malah
kembali ke alam pikiran mitologis dan komunalistik. Mengapa demokrasi?
Dengan segala kekurangan yang ada faham demokrasi lebih memungkinkan
bagi tumbuhnya partisipasi masyarakat, tersedianya iklim kritik dan kontrol
terhadap kekuasaan, dan terjadinya proses seleksi pemimpin secara rasional
dan terbuka, yang semua ini lebih dekat dengan prinsip Islam dan
kemoderenan. Paradigma ini tentu berseberangan dengan faham
konservatisme yang enggan terhadap perubahan dan keterbukaan karena
menganggap cetak biru Islam telah final. Modernisasi yang terjadi di Eropah
pertama diawali dengan perubahan mental, bukannya sains dan teknologi-
nya. Suasana batin ini mirip dengan perkembangan Islam awal yang hiruk
pikuk dengan perubahan, dengan Quranic discourse, bukannya Qur anic
fext reading. Perubahan tidak dipandang sebagai sesuatu yang ditakuti,
melainkan disambut, diarahkan secara cerdas dan bertanggungjawab. Hanya
saja spirit dan pesan agama harus dieskpresikan dalam idiom-idiom yang
tepat dan menggerakkan, karena sebuah gilihan kata dan istilah akan
mempengaruhi cara berpikir dan bertindak.

Sekalipun terdapat keraguan dan penolakan terhadap demokrasi yang
dianggap sebagai “produk evolusi sejarah dari impian barat yang tidak

35Dikutip oleh Bachtiar Effendy dalam bukunya /s/am dan Negara (Yayasan
Parama3gina, Jakarta, 1998, hal. 175).

Robert N. Bellah, gp ¢/, hal. 89 tentang Makna dan Modernisasi. Sebuah catatan
singkat perlu ditambahkan, karena ada kecenderungan umat Islam untuk melakukan
sakralisasi terhadap bahasa agama (Al-Qur’an). Sering terjadi perdebatan soal istilah,
tetapi melupakan esensi yang dikandung oleh istilah yang diperdebatkan serta kurang
mempertimbangkan maksud pemakainya. Contoh yang paling nyata adalah penggunaan
kata “sekularisasi” yang pemahamannya bisa bertolak belakang, sekalipun dari kata yang
sama. satu sisi sekularisasi bisa bermakna gerak sentrifugal agama untuk memasuki wilayah
profan, pada sisi lain bisa berarti penyempitan dan bahkan penggusuran ruang gerak
agama. Sebuah LSM bernama Instad (Jakarta) bahkan menerbitkan buku Hasan Hanafi,
intelektual muslim Mesir, dengan judul : /s/am Wahyu Sekuler, sebuah pemikiran Islam
Kir.

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 119



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

cocok dengan ranah budaya islam””, kondisi obyektif bangsa Indonesia
tidak bisa lari dari tuntutan untuk membangun demokrasi dengan
menyandarkan pada kapital sosial yang kita miliki. Tanpa
mengesampingkan hambatan-hambatan yang ada, Indonesia menurut
pengamatan Hefner, benar-benar kaya akan preseden kewargaan, sebuah
Islam yang demokratis dan pluralis terbesar di dunia.” Penyebaran Islam
yagn berpusat di kota-kota pantai bersamaan dengan penyebaran bahasa
Melayu yang dibawa oleh pedagang dan sekaligus pandakwah mempunyai
efek budaya yang sangat besar bagi pertumbuhan kultur demokrasi di In-
donesia. Yaitu sebuah model masyarakat dengan tingkat mobilitas tinggi
egaliter, dan berwawasan kosmopolit, sehingga secara sosiologis-
antropologis kota-kota pantai merupakan pusat Islam, bahasa Melayu, dan
perdagangan yang pada urutannya merupakan pilar penyangga dan taling
pengikat kesatuan nusantara.”

Dengan berubahnya seting global, legitimasi negara tidak bisa dengan
mengandalkan kekuatan retorika dan ideology untuk melawan musuh dari
luar, melainkan justru dengan memberi ruang publik yang lebih besar. Jika
pada masa lalu kelahiran bangsa-bangsa didorong oleh adanya antagonisme
dengan bangsa lain, khususnya imperalisme, sekarang ini identitas bangsa
justru dibangun atas dasar kerasama yang bersifat kolaboratif dengan bangsa
lain". Jadi, jawaban terhadap krisis Indonesia hari ini bukannya dengan
membangkitkan sentimen ideologi kesukuan dan agama, tetapi dengan
membangun iklim demokrasi yang sehat. Untuk memperoleh legitimasi yang
kuat, negara tanpa musuh harus meningkatkan efisiensi administrasinya,
sebuah pemerintahan yang bersih, transparan dan professional, bukan
dengan membangkitkan romantisisme masa lalu ataupun dengan
memperbanyak partai politik. Jika negara gagal memainkan perannya, maka

ZRobert Hefner, gp cit, hal. 354.
3g]bzd hal. 21
Dr. Nurcholis Madjid, Cita-Cita Politik Islam Era Reformasi (Yayasan Paramadina,
Jakarta, 1999, hal. 133). Buku ini sangat membantu untuk memahami visi politik Nurcholish
Madjid dan mungkin juga lingkaran intelektual yang berpandangan liberal tentang
demokrasi, civil society, dan imajinasi masa depan Indonesia dari sudut pandang
cendekiawan muslim. Di antaranya pandangan bahwa Pancasila merupakan ideology
yang paling tepat bagi Indonesia, dan gagasan ke arah terbentuknya negara Islam serta
formalisme Islam dipandang tidak sejalan dengan Islam Indonesia dan masa depannya.
Anthony Gidden, 7he Third Way - Jalan Ketiga (edisi Indoensia dari teks Inggris,
Gramedia, Jakarta, 1999, bab lima, hal. 150).

120 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

kapital sosial berupa nilai-nilai kultural, agama, sejarah dan politik yang
telah kita miliki selama ini akan sirna. Apakah kita memilih jalan ke arah
nasionalisme kosmopolitan yang beradab ataukah komunalisme lokal dengan
kemarahan, masing-masing akan memiliki implikasi yang sangat serius bagi
masa depan bangsa ini.

Jika kita mengkaji sejarah Islam, sejak awal Islam mendukung model
masyarakat pluralis-kosmopolit yang keberadaannya disangga oleh
lingkungan yang inklusif dan kolaboratif dengan komunitas lain yang
memiliki ragam bahasa, bangsa dan agama. Dalam konteks Indonesia, saat
garis-garis batas bangsa dan negara semakin kabur akibat globalisasi dan
politik intervensionalisme, apa yang dahulu disebut borders (garis batas)
kini menjadi frontiers (perbatasan), dan klaim-klaim lokal semakin menguat,
maka bentuk dan konsep lama tentang keindonesiaan perlu didekonstruksi
ulang. Pertanyaan tentang “Siapakah kita ini?”, akan semakin sulit
diterangkan pada anak-anak kita. sekali lagi, dalam situasi transisi yang
akan menentukan masa depan Indonesia, umat Islam, bersama umat agama
lain, harus berdiri di puncak arasy keindonesiaan dan kemanusiaan,
bukannya sibuk pada wilayah ideologi partisan yang justru malah
memproduksi banyak ketegangan dan konflik sosial.

Profesor Abdul Aziz Sachedina menulis buku yang menarik
dipertimbangkan untuk menambah wawasan mengenai demokrasi di
Indoensia, yang berjudul : 7he Islamic Roots of Democratic Pluralism (2001).
Buku serupa sesungguhnya tidak sulit ditemukan. Antara lain juga ditulis
oleh Farid Esack, dengan judul Quran, Libration and Pluralism — An Is-
lamic Perspective of Interreligious Solidarity Agains Oppression (1997). Di
Indonesia tulisan-tulisan Nurcholish Madjid banyak membahas tentang tema
ini. Abdul Azis merasa cemas melihat aset dan peran agama yang diseret
begitu jauh sebagai instrumen kepentingan politik partisan. 7&e more po-
litical role of particularistic religion is emphasized, the more intolerant its
adherents become, tulisnya. la meneruskan : 7he human capacity to fuel
deadly conflicts with religious teachings cannot be underestimated. At the
same time, there are individuals who devote tbelr energies fo promoting
religiously inspired ideals of justice and peace

* Abdul Aziz Sachedina, 7he Islamic Roots of Democratic Pluralism (Orfoxd Uni-
versity Press, 2001, hal. 9)

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 121



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

E. Penutup

Demikianlah, memang sulit disangkal adanya sikap mendua dalam
mensikapi kelompok agama yang berbeda. Sikap ambigu ini menimbulkan
masalah serius ketika persentuhan antar umat beragama semakin intens
dalam masyarakat modern yang pluralistik. Menurut Al-Qur’an, yang
didukung oleh pengalaman sejarah, sesungguhnya umat Islam di masa lalu
sudah terbiasa dan kaya dengan pengalaman membangun masyarakat plu-
ral, sejak dari Madinah sampai di Spanyol dan Turki. Secara tekstual dan
eksplisit terdapat ayat-ayat Al-Qur’an yang mendukung faham teologi
inklusif sebagai prasyarat tegaknya demokrasi yang disangga oleh pluralisme
agama yang relevan bagi masyarakat moderen. Misalnya saja Al-Qur’an
surat 2 : 62, 3:19, 3:83, 84, 85, menyatakan bahwa yang bisa memperoleh
keselamatan tidak hanya pengikut Nabi Muhammad saja, melainkan juga
para Ahli Kitab. Kalaupun zaman dahulu umat Islam lebih lapang dan toleran
menerima kehadiran pemeluk agama lain, bisa jadi dikarenakan oleh sikap
percaya diri secara intelektual, ekonomi dan politik sehingga tidak merasa
terancam oleh kelompok di luarnya. Jadi, apakah sikap anti pluralisme dan
demokrasi itu berdasarkan pemahaman dan penghayatan agama, ataukah
lebih bersifat psikologis dan politis, persoalan ini menarik untuk diteliti.
Pemahaman agama yang bersikap eksklusif jelas bertentangan dengan spirit
demokrasi dan kemerdekaan mengekspresikan keyakinan agamanya
sebagaimana yang disebutkan Al-Qur’an. Dan sesungguhnya problem
pluralisme dan inklusifitas beragama lebih dirasakan oleh umat Yahudi dan
Nasrani katimbang Islam. Dikatakan oleh Josef van Ess, /n the medieval
Islamic world, Christian and Jews could actually practzce their religious
more freely than in many present-day totalitarian states.” Lebih lanjut van
Ess menulis : [ the West, the concept of “folerance” has secular roofs. In
Islam, by contrast, was a matter of a re[tgmus concession, which did not
affect Muslim's sense of their own supenom‘y

“Hans Kung atall, Chritianity & World Religions — Paths to Dialogue (Orbis Books,
New York, 1996, hal. 104). Mengenai sikap toleransi umat Islam di masa lalu, Richard K.
Khuri menulis : More than six hundred years after conquests, most of the populatlon in
the Near East, for instance, was stiil Christian. It is perhaps unprecedented that the bearers
of a united religion with be strong sence of supriority should have won so many battles so
decisively and yet have not imposed their faith on tyheir subjects ... It is difficult to resist
reminding the readerone more time of the comparative situation when Christianity was
victorious (Freedom, Modernity and Islam, Syracuse University Press, 1998, hal. 268).

® Ibid. hal. 105

122 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

Dibandingkan Islam, ajaran gereja baru pada 1965, pada Konsili
Vatikan Ii, faham inklusifisme ini secara eksplisit diakui, bahwa keselamatan
dan kasih serta pengampunan Tuhan bisa juga berlaku bagi umat Islam dan
pemeluk agama lain yang menyembah Tuhan yang Esa, yang akan mengadili
manusia di hari kebangkitan nanti .

Demikianlah, baik dilihat dari ajaran normatif Al-Qur’an, sejarah
panjang zaman kejayaan Islam maupun tuntutan kondisi obyektif nasional
maupun global, masing-masing pemeluk agama, khususnya dari mereka
yang merasa mayoritas baik yang di Barat maupun di Indonesia seharusnya
menggali ajaran agamanya yang mendukung perjuangan kemanusiaan,
keadilan, dan demokrasi seraya mengembangkan faham inklusifisme
beragama terutama dalam masyarakat yang pluralistik. Sebagai penutup
makalah ini saya akan mengutip pendapat Sachedina : 7&e challenge for
Muslim today; as ever, is to tap the tradition of Qur anic pluralism to de-
velop a culture of restoration, of just intrareligious and interreligious
relatinship in a world of cultural and religious diversity: Without restoring
the principle of coexistence, Muslim will not be able to recapture the spirit
of early civil society under the Prophet. The principle of “equals in cre-
ation” can serve as the cornerstone of Muslim civil soa}s'gf4 .

“Dalam dokumen keputusan Konsili IT disebutkan : “God’s saving will also em-
brace those who aknowledge the Creator, and among them especially the muslims, who
profess the faith of Abraham and together with us adore the one God, the Merciful One,
who will judge men on the last day (z6/d, hal. 23).

Abdulaziz Sachedina, gp cit, hal. 138.

Al-Jami'ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 123



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

BIBLIOGRAPHY

Amstrong, Karen, Berperang Demi Tuhan (edisi terjemahan dari teks
Inggris), Jakarta: Serambi, 2001.

Barakat, Halim, 7he Arab World — Culture, Society and State, University of
California Press, 1993.

Bellah, Robert N., Beyond Belief (edisi Indonesia), Jakarta: Yayasan
Paramadina, 2000.

Berger, Peter L., 7he Sacred Canopy - Elements of a Sociological Theory of
Religion, New York: Anchor Books, 1969.

Durkheim, Emile, 7he Flementary Form of Religious Life, New York: The
Free Press, 1995.

Effendy, Bachtiar, Zs/lam dan Negara, Jakarta: Yayasan Paramadina, 1998.

Eliade, Mircea (editor), 7he Encyclopedia of Religion, Vol. 13 (New York:
Macmillan Library Reference USA, 1995.

Emmons, Robert A., 7he Psychology of Ultimate Concerns Motivation and
Spirituality in Personality, London: The Duilford Press, 1999.

Gellner, Ernerst, Muslim Society; Cambridge University Press, 1995.

Gidden, Anthony, 7he Third Way — Jalan Ketiga (edisi Indoensia dari teks
Inggris), Jakarta: Gramedia, 1999.

Hawling, Frank (edt), Contemporary Approaches fto the Study of Religion
vol. 1: the Humanities, Berlin: Mounton Publishter, 1984.

Hefner, Robert. W., Civi/ Islam — Islam dan Demokratisasi di Indonesia,
(edisi Indonesia dari teks Inggris), ISAI dan The Asia Founda-
tion, 2001.

Hodgson, Marshall G.S., 7he Venture of Islam (edisi Indonesia), Jakarta:
Yayasan Paramadina, 1999.

Huff, Toby E., 7he Rise of Early Modern Science-Islam, Cina, and the West,
Cambridge University Press, 1995.

Huff, Roger, Mencari Agama Pada Abad XX (edisi Indonesia dari teks asli
Perancis), Jakarta: Bulan Bintang.

Huff, Anthony, Runaway World - Dunia yang Lepas Kendali (edisi
terjemahan dari teks Inggris), Jakarta: Gramedia, 2001.

Huxley, Aldous, 7he Perennial Philosophy, New York: Harper and Row,
1945.

Kepel, Gilles, Allah in the West-Islamic Movements in America and Eu-

124 Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002



Komaruddin Hidayat, Ketika Agama Menyejarah

rope, California: Standford University Press, 1977.

Khaldun, Ibnu, Mugaddimah (edisi Inggris), Princeton University Press,
1989.

Khuri, Richard K., Freedom, Modernity and Islam, Syracuse University Press,
1998.

Kung, Hans at all, Chrstianity & World Religions — Faths fo Dialogue, New
York: Orbis Books, 1996.

Lang, Jeffrey, Bahkan Malaikatpun Bertanya— Membangun Sikap Islam yang
Kritis, Jakarta: Serambi, 2001.

Lewis, Bernard, 7he Arabs in History; New York: Harper Colophon Books,
1966.

Madjid, Nurcholish, Zslam Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Yayasan
Paramadina, 1992.

_____ __, Cita-Cita Politik Islam Era Reformasi, Jakarta: Yayasan
Paramadina, 1999.

Nakosteen, Mehdi, Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat - Deskrpsr
Analisis Abad Keemasan Is/am (edisi terjemahan dari teks Inggris),
Surabaya: Risalah Gusti, 1966.

Sachedina, Abdulaziz, The Islamic Roots of Democratic Pluralism, Oxford
University Press, 2001.

Schuon, Frithjof, 7he Transcendent Unity of Religions (Wheaton III. USA:
The Theosophical Publishing House, 1984.

Smith, Jane 1., /s/am in America, New York: Columbia University Press,
1999.

Streng, Frederick J., Understanding Religious Life, California: Dickenson
Publishing Company, 1876.

Zaid, Nasr Hamid Abu, 7ekstualitas A/-Quran Kritik Térhadap Ulum al-
Qur an (edisi terjemahan dari Bahasa Arab), Yogyakarta: LKIS,
2001.

Komaruddin Hidayat adalah Guru Besar Fakultas Ushuluddin UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Al-Jami’ah, Vol. 40, No. 1, January - June 2002 125



	3. 56-79 joni tamkin checked.PDF
	4. 80-97 al makin checked.PDF
	5. 98-1125 komaruddin hidayat checked.PDF
	6. 126-154 mahmud arif checked.pdf
	File0001.PDF
	File0002.PDF
	File0003.PDF
	File0004.PDF
	File0005.PDF

	7. 155-174 andy dermawan checked.PDF
	8. 175-209 muslim nasution checked.pdf
	File0004.PDF
	File0005.PDF

	210-236 amroh m. qosim checked.pdf
	File0001.PDF
	File0002.PDF

	237- 254 book review checked.pdf
	book review blm rampung.PDF
	File0001.PDF


