ournal for Vol. 2 No. 3 2025
cience and DoI: 10.62446
Averroes Religious Studies

The Concept of Tajdid in Hasan Al-Banna’s Thought and Its
Relevance to Contemporary Islamic Renewal

Konsep Tajdid Dalam Pemikiran Hasan Al-Banna dan
Relevansinya Terhadap Pembaruan Islam Kontemporer

Salma Mustafidah

Affiliasi:
Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

Corresponding Email:
salma.mustafidah@mhs.uingusdur.ac.id

Abstract

Background: The concept of tajdid (Islamic renewal) is central to modern reform discourse, yet many
approaches remain partial, either focusing solely on doctrinal purification or on sociocultural
adaptation. Hasan al-Banna proposed an integrative model of tajdid that bridges this tension;
however, systematic academic studies examining his conceptual framework remain limited.
Methods: This study employs a qualitative approach using critical literature review of al-Banna’s
primary works and relevant secondary sources, followed by thematic analysis to identify the principles,
dimensions, and strategies of tajdid that he articulated.

Key Findings: The findings reveal that al-Banna’s tajdid is integrative, comprehensive, and gradual
(syamil and tadarruj). It encompasses not only spiritual aspects but also social, educational, political,
economic, and cultural domains. His model preserves the authenticity of Islamic teachings while
remaining responsive to modern realities, thus avoiding both rigid scripturalism and excessive
liberalization.

Contribution: This study positions al-Banna as the architect of a balanced tajdid paradigm that
harmonizes text and context, and it offers a conceptual framework applicable to designing reform
strategies across various spheres of Muslim life.

Conclusion: Hasan al-Banna’s tajdid model provides a relevant and contextual methodological
foundation for the development of contemporary Islamic civilization. Nevertheless, further research is
needed to examine the implementation and limitations of this model within more complex modern
socio-political contexts.

Keywords: Tajdid, Hassan al-Banna, Islamic Reform, Library Research, Islamic Thought.

Abstrak

Latar Belakang: Konsep tajdid (pembaruan Islam) merupakan tema sentral dalam wacana
pembaruan modern, namun banyak pendekatan yang bersifat parsial antara pemurnian
ajaran dan adaptasi terhadap realitas sosial. Hasan al-Banna menawarkan model tajdid

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 141



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

yang dinilai mampu menjembatani ketegangan tersebut, tetapi kajian akademik yang
menelaah kerangka konseptualnya secara sistematis masih terbatas.

Metode: Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
kritis terhadap karya-karya utama Hasan al-Banna dan kajian sekunder relevan, serta
analisis tematik untuk mengidentifikasi prinsip, dimensi, dan strategi tajdid yang ia
tawarkan.

Temuan Utama: Hasil penelitian menunjukkan bahwa tajdid menurut al-Banna bersifat
integratif, komprehensif, dan bertahap (syamil dan tadarruj). Tajdid tidak hanya
mencakup aspek spiritual, tetapi juga sosial, pendidikan, politik, ekonomi, dan budaya.
Model ini menjaga kemurnian ajaran Islam sekaligus responsif terhadap dinamika
modernitas, sehingga menghindari ekstremisme skriptural maupun liberalisasi berlebihan.
Kontribusi: Penelitian ini menempatkan al-Banna sebagai perumus paradigma tajdid yang
seimbang antara teks dan realitas, serta menawarkan kerangka konseptual aplikatif bagi
perancangan strategi pembaruan Islam di berbagai sektor kehidupan umat.
Simpulan: Model tajdid Hasan al-Banna memberikan landasan metodologis yang relevan
dan kontekstual bagi pembangunan peradaban Islam kontemporer. Namun, penelitian
lanjutan diperlukan untuk menguji implementasi dan batas-batas model ini dalam konteks
sosial-politik modern yang lebih kompleks.

Kata kunci: Tajdid, Hassan al-Banna, Pembaharuan Islam, Kajian Pustaka, Pemikiran
Islam

A. PENDAHULUAN

Dalam sejarah peradaban Islam, tajdid atau pembaruan berfungsi menjaga relevansi
ajaran Islam di tengah arus perubahan sosial, politik, dan budaya. Tajdid tidak
dimaksudkan mengubah substansi ajaran, tetapi mengaktualisasikannya agar mampu
menjadi kekuatan transformatif bagi umat (Khosyi’in 2022). Namun, wacana pembaruan
Islam kerap terjebak pada dua kutub ekstrem: pendekatan skripturalis yang terlalu kaku
dan pendekatan liberal yang terlalu longgar terhadap teks (Madjid 2017). Fragmentasi ini
menimbulkan kebingungan umat dalam menentukan arah pembaruan yang otentik
sekaligus kontekstual. Polarisasi ini menimbulkan masalah karena pendekatan literal
cenderung kaku dan kurang adaptif terhadap dinamika sosial, sedangkan pendekatan
kontekstual berisiko mengaburkan makna asli teks (Igbal dan Khadijah 2025). Kelompok
tekstualis berusaha memurnikan praktik hukum Islam melalui makna langsung tanpa
melibatkan penalaran tentang realitas, sementara kontekstualis berusaha mendialogkan
teks dengan realitas sosial yang dinamis (Zarah dan Sultan 2024). Di sinilah letak
kesenjangan akademik: masih diperlukan model tajdid yang mampu menjembatani
ketegangan antara pemeliharaan kemurnian ajaran dan kebutuhan adaptasi dengan

realitas kontemporer.

Hassan al-Banna hadir dengan tawaran tajdid yang bersifat integratif melalui konsep
syamil (menyeluruh), tadarruj (bertahap), dan sistematis (Al-Banna 2005). Melalui

Ikhwanul Muslimin, ia membangun kerangka pembaruan yang mencakup dimensi

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 142



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

teologis, sosial, pendidikan, politik, hingga ekonomi, sehingga tajdid tidak berhenti pada
wacana, tetapi menjadi gerakan peradaban. Konsep tajdid (pembaruan) mewakili gerakan
peradaban komprehensif yang melampaui wacana belaka untuk mencakup berbagai
dimensi kehidupan Muslim. Tajdid melibatkan proses pemurnian dan pengembangan
yang membawa perubahan progresif (Suriadi Rahmat dan Romelah 2020). Gerakan
pembaruan ini ditandai dengan kembali ke Al-Qur'an dan Sunnah sambil mendorong
jjtihad dan merevitalisasi semangat periode salaf (Masykur 2023). Pemikiran Islam
modern mencakup upaya transformasi institusi dan adat istiadat lama agar selaras dengan
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi kontemporer, yang menghasilkan kebangkitan
Islam dalam bidang pendidikan, politik, dan perlawanan terhadap kolonialisme
(Gunawan 2019). Hal ini menunjukkan bagaimana tajdid berfungsi sebagai gerakan
revolusioner yang membahas berbagai aspek peradaban Muslim, alih-alih sekadar kembali
ke masa lalu (Masykur 2023). Semua gagasan tersebut dituangkan dalam karyanya, Risalah
Ta’lim; tulisan yang menegaskan pentingnya pembentukan pribadi Muslim, penguatan
institusi keluarga, serta pembentukan tatanan sosial Islami sebagai fondasi kebangkitan
umat. Dengan demikian, kajian ini menjadi penting untuk menelaah relevansi dan
kontribusi pemikiran Hassan al-Banna sebagai model tajdid yang dapat menawarkan

sintesis antara otentisitas ajaran Islam dan kebutuhan transformasi sosial di era modern.

Hassan al-Banna merupakan salah satu tokoh penting pembaharuan Islam. Hal itu
menjadikannya sebuah objek kajian, khususnya pada pemikiran, gagasan dan gerakan-
gerakannya. Hassan al-Banna merupakan tokoh pembaharuan Islam yang pemikiran dan
gagasannya memiliki kontribusi besar terhadap pengembangan pendidikan Islam yang
bersifat holistik, berorientasi pada Tuhan, dan menekankan pengembangan akal sebagai
landasan pembentukan manusia ideal sebagai khalifah di bumi (Aswanda, Hulawa, dan
Dewi 2023; Hufron dan Maulana 2021; Putri dan Nurhuda 2023). Al-Banna juga dikenal
sebagai motivator yang vesioner melalui gerakan Ikhwanul Muslimin, perlawanan
terhadap modernitas, pendidikan yang harus diubah menjadi fokus pada intelek, fisik, dan
spiritual, serta gagasan politik Islamisme (Hesti Suci April Lia dan Muhammad
Syarifuddin 2024; Nurulloh 2020; Rasyidin 2022, 2022; Wardana dkk. 2022).

Berdasarkan uraian di atas, muncul pertanyaan pokok: bagaimana konsep tajdid yang
ditawarkan Hassan al-Banna dapat menjadi model pembaruan Islam yang menjaga
kemurnian ajaran sekaligus adaptif terhadap dinamika sosial, politik, dan budaya
kontemporer? Pertanyaan ini menuntut kajian mendalam terhadap prinsip-prinsip tajdid

yang ia rumuskan serta implikasinya bagi pembangunan peradaban Islam di era modern.

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 143



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tajdid Hassan al-Banna secara
komprehensif, mengidentifikasi prinsip-prinsip utamanya, serta mengevaluasi
relevansinya dalam menjawab tantangan pembaruan Islam di era modern. Selain itu,
penelitian ini berupaya menawarkan model tajdid yang dapat menjembatani ketegangan
antara skripturalisme yang rigid dan liberalisme yang longgar. Secara teoritis, penelitian
ini diharapkan dapat memperkaya khazanah kajian pemikiran Islam modern dengan
menghadirkan sintesis model tajdid yang bersifat integratif. Secara praktis, penelitian ini
memberikan panduan konseptual bagi akademisi, aktivis, dan pembuat kebijakan dalam
mengembangkan strategi pembaruan Islam yang seimbang antara otentisitas ajaran dan

kebutuhan transformasi sosial.

Penelitian ini menggunakan model kajian pustaka (library research), dengan
menitikberatkan pada analisis kritis terhadap sumber-sumber literatur primer dan sekunder
yang relevan. Sumber primer mencakup karya-karya asli Hassan al-Banna, terutama
Risalah Ta’lim dan teks-teks lain yang memuat konsep tajdid. Sumber sekunder meliputi
buku, artikel jurnal, disertasi, dan laporan penelitian yang mengkaji pemikiran al-Banna
maupun wacana pembaruan Islam secara umum. Analisis dilakukan melalui pendekatan
kualitatif dengan langkah-langkah berikut: Inventarisasi Sumber — mengumpulkan literatur
yang relevan dari basis data ilmiah, perpustakaan, dan repositori digital. Klasifikasi Data —
mengelompokkan sumber sesuai tema: prinsip tajdid, konteks sosial-historis, dan
implementasi pemikiran al-Banna. Amnalisis Isi (Content Analysis) — membaca secara
mendalam, mengidentifikasi konsep kunci, serta menginterpretasikan gagasan al-Banna.
Sintesis Temuan — menyusun hasil kajian secara sistematis untuk menemukan relevansi
konsep tajdid al-Banna dengan kebutuhan pembaruan Islam kontemporer. Pendekatan ini
dipilih karena mampu memberikan pemahaman komprehensif terhadap teks dan konteks
pemikiran al-Banna, sekaligus memetakan posisi pemikirannya dalam diskursus

pembaruan Islam.

B. PEMBAHASAN

Pemahaman terhadap konsep pembaruan dalam Islam merupakan sebuah kebutuhan
yang tidak terelakkan seiring dengan dinamisnya perubahan sosial, politik, dan budaya
yang dihadapi umat Islam saat ini. Istilah tajdid atau pembaruan bukanlah sesuatu yang
asing dalam sejarah keislaman, melainkan sebuah tradisi intelektual yang telah
berlangsung sejak zaman klasik hingga modern. Tajdid dalam konteks Islam menjadi
suatu usaha kritis dan reflektif untuk menghidupkan kembeali nilai-nilai ajaran Islam yang

autentik agar dapat menjawab problematika kontemporer tanpa meninggalkan substansi

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 144



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

agama itu sendiri. Keberlanjutan umat Islam sebagai komunitas yang dinamis sangat
bergantung pada kemampuannya beradaptasi dan mereformasi diri sesuai tuntutan
zaman, sehingga menjadikan kajian tentang tajdid sebagai sesuatu yang strategis dan

relevan.

Perkembangan pemikiran tajdid secara historis menunjukkan bagaimana para ulama
dan tokoh-tokoh Islam memberikan respon yang berbeda terhadap perubahan zaman.
Dari Al-Ghazali hingga para pembaharu modern seperti Muhammad Abduh, gagasan
pembaruan selalu berakar pada usaha untuk menyesuaikan praktek keagamaan dan sosial
dengan kebutuhan masyarakat tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar agama
(Esposito 2018). Hal ini menjadi penting mengingat tantangan modernitas yang meliputi
sekularisme, globalisasi, serta krisis identitas umat Islam yang menuntut adanya
interpretasi baru dan penyesuaian paradigma keagamaan (Hashim 2017). Kajian
mendalam terhadap konsep tajdid, khususnya dalam pemikiran tokoh-tokoh pembaruan
Islam, akan memberikan kontribusi intelektual yang signifikan untuk merumuskan model

pembaruan yang komprehensif dan adaptif.

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Hasan Al-Banna menjadi sangat relevan
untuk dikaji sebagai salah satu rujukan utama dalam mengartikulasikan kembali konsep
tajdid. Sebagai pendiri gerakan Ikhwanul Muslimin, Al-Banna mengembangkan
paradigma pembaruan yang tidak hanya berfokus pada aspek ritual dan individual,
melainkan juga menyentuh dimensi sosial, politik, dan pendidikan yang integral dalam
kehidupan umat (Calvert 2019). Pendekatan komprehensif dan bertahap yang ia tawarkan
menjadi sebuah model strategis untuk menghadapi tantangan modern sekaligus menjaga
otentisitas nilai Islam. Oleh karena itu, penelitian ini menitikberatkan pada pemahaman
mendalam tentang konsep tajdid dalam pemikiran Hasan Al-Banna dan relevansinya

terhadap pembaruan Islam masa kini.
1. Pengertian Tajdid Menurut Para Ulama

Pemahaman tentang tajdid dalam Islam tidak hanya terbatas pada definisi leksikal,
melainkan meluas pada dimensi terminologis dan konseptual yang berkembang dalam
tradisi keilmuan Islam. Secara bahasa, istilah tajdid berarti ‘membaharui’ atau
‘menghidupkan kembali’ sesuatu yang telah lama ada (Rahman 2016). Namun dalam
ranah ilmu agama, tajdid mengandung makna pembaruan yang bersifat menyeluruh, baik
dalam aspek keimanan, ibadah, maupun tata kelola sosial dan politik umat Islam (Saeed
2020).

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 145



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

Para ulama klasik seperti Al-Ghazali menempatkan tajdid sebagai usaha pembaruan
spiritual dan moral yang berakar pada pemurnian akidah dan praktik keagamaan agar
sesuai dengan syariat (Al-Ghazali 2014). Sedangkan di era modern, tokoh seperti
Muhammad Abduh menekankan pentingnya pembaruan dalam aspek pemikiran,
pendidikan, dan reformasi sosial sebagai respon atas tantangan kolonialisme dan
modernitas (Abduh 2013). Dengan demikian, tajdid bukan semata-mata perubahan
formal, tetapi sebuah proses dinamis yang mempertahankan inti ajaran Islam sambil

mengadaptasi konteks baru.

Sejarah tajdid dalam Islam dapat ditelusuri melalui berbagai periode yang
menampilkan respon intelektual terhadap perubahan zaman. Pada era klasik, tokoh-tokoh
seperti Al-Ghazali dan Ibnu Taimiyah memberikan kontribusi besar dalam pembaruan
pemikiran teologi dan hukum Islam, dengan tujuan mengembalikan umat pada jalan yang
lurus dan menghilangkan praktik-praktik yang dianggap menyimpang (Ali 2018). Mereka
mengembangkan konsep tajdid sebagai metode untuk memperbaharui agama tanpa

meninggalkan tradisi yang sahih.

Memasuki era modern, para pembaharu seperti Jamaluddin Al-Afghani dan
Muhammad Abduh menghadapi tantangan yang lebih kompleks berupa kolonialisme dan
dominasi Barat, yang menuntut pembaruan intelektual yang juga mengakomodasi
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi (Faruqgi 2017). Mereka menegaskan bahwa
tajdid harus meliputi aspek pendidikan dan penguatan kesadaran umat agar dapat

berperan aktif dalam perkembangan dunia modern.

Urgensi tajdid sangat nyata dalam konteks permasalahan umat Islam masa kini,
terutama dalam menghadapi disorientasi identitas dan fragmentasi sosial yang makin
kompleks. Globalisasi dan arus informasi yang cepat membawa dampak ganda bagi umat
Islam, antara peluang integrasi dan risiko kehilangan jati diri keislaman (Hashim 2017).
Tajdid hadir sebagai solusi untuk merevitalisasi nilai-nilai Islam yang esensial sekaligus
membentuk respon adaptif terhadap berbagai problematika kontemporer seperti

kemiskinan, ketidakadilan, serta konflik ideologi dan budaya.

Selain itu, tajdid juga memiliki peran penting dalam memperkuat kohesi sosial dan
memperbaharui struktur institusional umat Islam yang sering kali terjebak pada stagnasi
dan konservatisme (Saeed 2020). Dengan pendekatan yang menyeluruh, tajdid diharapkan
mampu membawa transformasi sosial yang tidak hanya berbasis pada aspek ritual, tetapi

juga menyentuh perubahan struktural dalam kehidupan masyarakat Islam secara global.

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 146



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

2. Konsep Tajdid dalam Pemikiran Hasan Al-Banna

Hasan Al-Banna, sebagai pendiri Ikhwanul Muslimin pada awal abad ke-20,
mengembangkan pemikiran tajdid yang sangat kontekstual dan integratif, berangkat dari
kondisi umat Islam yang mengalami keterpurukan akibat kolonialisme dan krisis moral
(Calvert 2019). Dalam Risalah Ta’lim, Al-Banna mengemukakan bahwa tajdid bukan
sekadar pembaruan ritual, melainkan sebuah revolusi spiritual dan sosial yang bertujuan
mengembalikan umat kepada kemurnian Islam yang holistik (Mujahid 2015). Konsep ini
lahir dari kesadaran bahwa kemunduran umat Islam bukan hanya soal praktik agama yang
keliru, tetapi juga karena kerusakan sistem sosial, politik, dan pendidikan yang harus

dibenahi secara simultan.

Menurut Al-Banna, tajdid harus bersifat menyeluruh (sydmil) dan bertahap (tadarryy),
artinya perubahan dilakukan secara bertingkat dan menyentuh berbagai aspek kehidupan
tanpa memaksa umat secara drastis (Badran 2017). Ia mengkritik pendekatan pembaruan
yang parsial karena berisiko menimbulkan resistensi dan fragmentasi umat. Oleh karena
itu, gerakan Ikhwanul Muslimin dirancang sebagai wadah untuk merealisasikan tajdid
tersebut, dengan memperkuat struktur sosial, menghidupkan kembali semangat
keagamaan, dan menata ulang pendidikan agar menghasilkan generasi yang berkarakter

Islam sekaligus cakap menghadapi modernitas (Brown 2018).

Pemikiran tajdid Hasan Al-Banna dapat dilihat dari beberapa unsur utama yang saling
terkait dan membentuk kerangka pembaruan yang komprehensif. Pertama adalah
pembaruan spiritual, yang menekankan pembersihan hati dan niat individu dari unsur-
unsur syirik, kemunafikan, dan keburukan moral (Calvert 2019). Dalam hal ini, Al-Banna
menekankan pentingnya tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) sebagai fondasi pembaruan diri

yang kemudian berimbas pada perubahan sosial yang lebih luas.

Kedua, pembaruan sosial yang mengacu pada penataan kembali hubungan
antarindividu dan institusi dalam masyarakat agar selaras dengan prinsip keadilan dan
persaudaraan Islam. Al-Banna percaya bahwa sistem sosial yang tidak adil dan
kesenjangan ekonomi menjadi penghambat utama kemajuan umat (Mujahid 2015). Oleh
sebab itu, gerakan Ikhwanul Muslimin turut mengadvokasi penghapusan kemiskinan dan

pemerataan kesejahteraan sebagai bagian dari tajdid sosial.

Ketiga, pembaruan pendidikan merupakan pilar penting dalam pemikiran Al-Banna.
Ia melihat pendidikan sebagai instrumen strategis untuk membentuk karakter generasi

muda yang Islami dan berwawasan luas, sekaligus mampu menjawab tantangan zaman

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 147



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

(Badran 2017). Pendidikan menurut Al-Banna harus mengintegrasikan nilai-nilai agama
dengan ilmu pengetahuan modern, serta menumbuhkan semangat ukhuwah dan tanggung

jawab sosial.

Implementasi tajdid dalam pemikiran Hasan Al-Banna juga terlihat dari bagaimana
gerakan Ikhwanul Muslimin memposisikan diri sebagai agen perubahan yang sistematis
dan terorganisir. Al-Banna membangun Ikhwanul Muslimin tidak hanya sebagai
organisasi dakwah, tetapi sebagai kekuatan sosial-politik yang mampu mempengaruhi
tatanan masyarakat (Brown 2018). Ia mengusulkan metode dakwah yang menyentuh

setiap lapisan masyarakat melalui pendidikan, sosial, dan politik secara bertahap.

Strategi ini memperlihatkan pemahaman Al-Banna bahwa tajdid bukan proses instan,
melainkan sebuah perjalanan panjang yang membutuhkan kesabaran dan konsistensi.
Pendekatan yang sistematik ini membedakan pemikirannya dari para pembaharu
sebelumnya yang cenderung fokus pada aspek teologis atau pendidikan saja (Calvert
2019). Dalam konteks pembaruan Islam kontemporer, model ini memberi inspirasi

bagaimana membangun gerakan perubahan yang inklusif dan adaptif.

3. Relevansi Konsep Tajdid Hasan Al-Banna terhadap Pembangunan Islam

Kontemporer

Pemikiran Hasan Al-Banna mengenai tajdid memiliki relevansi signifikan terhadap
pembaruan Islam di era kontemporer. Umat Islam saat ini dihadapkan pada berbagai
tantangan globalisasi, sekularisasi, serta kompleksitas sosial-politik yang menuntut
pembaruan yang tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga struktural dan konseptual (Haddad
2020). Al-Banna menawarkan model tajdid yang integral, yang dapat dijadikan pijakan

dalam merumuskan strategi pembaruan Islam yang adaptif dan kontekstual.

Al-Banna memandang tajdid sebagai solusi atas kerusakan sosial dan moral yang
menggerogoti umat Islam. Krisis identitas dan nilai yang terjadi akibat pengaruh
kolonialisme, kemiskinan, dan alienasi budaya memerlukan upaya pembaruan yang
menyentuh akar permasalahan (El Fadl 2013). Dalam konteks ini, tajdid berperan sebagai
proses restorasi yang mengembalikan umat kepada prinsip-prinsip Islam asli sekaligus

membuka ruang dialog dengan modernitas (Sachedina 2014).

Contohnya, gerakan Ikhwanul Muslimin di masa Al-Banna tidak hanya berfokus
pada aspek ibadah, tetapi juga menekankan pentingnya pembentukan karakter sosial yang
Islami melalui pendidikan dan pelayanan sosial (Wiktorowicz 2017). Ini relevan dengan

tantangan kontemporer seperti radikalisme dan keterasingan sosial, di mana pembaruan

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 148



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

Islam harus memperkuat kohesi sosial dan membangun moralitas yang inklusif (Esposito
2018).

Pendidikan menjadi titik sentral dalam strategi tajdid Hasan Al-Banna, yang sangat
relevan untuk pembaruan pendidikan Islam masa kini. Sistem pendidikan Islam modern
masih menghadapi problem klasik seperti kurangnya integrasi ilmu agama dengan ilmu
pengetahuan umum dan kurangnya relevansi kurikulum dengan kebutuhan zaman
(Siddiqui dan Siddiqui 2019). Al-Banna menekankan perlunya pendidikan yang
menggabungkan aspek spiritual dan intelektual, membentuk insan yang beriman sekaligus
kompeten (Rahman 2016). Hal ini sejalan dengan tuntutan pendidikan Islam kontemporer
yang harus mampu menghasilkan generasi yang kritis, inovatif, dan beretika. Beberapa
studi menunjukkan bahwa reformasi pendidikan Islam dengan mengadopsi prinsip tajdid
Al-Banna dapat meningkatkan kualitas pembelajaran dan peran institusi pendidikan

dalam pembangunan masyarakat (Ahmad 2015).

Pemikiran Al-Banna tentang tajdid juga melibatkan aspek politik, terutama
bagaimana umat Islam harus aktif dalam politik untuk membangun tatanan sosial yang
adil dan berkeadaban (Kepel 2014). Konsep ini masih sangat relevan dalam konteks
negara-negara Muslim yang tengah menghadapi proses demokratisasi dan pembangunan
negara hukum. Al-Banna mengajarkan bahwa politik Islam harus dilakukan dengan cara
yang etis dan dialogis, tidak eksklusif atau radikal, sehingga mampu membangun koalisi
sosial yang luas (Mandaville 2016). Model ini memberikan panduan bagi kelompok Islam
kontemporer untuk berpartisipasi secara konstruktif dalam sistem politik demokratis tanpa

mengorbankan nilai-nilai Islam.

Di era globalisasi, umat Islam menghadapi tantangan baru berupa interkoneksi
budaya, ekonomi, dan politik global yang cepat berubah (Fauzi 2021). Konsep tajdid
Hasan Al-Banna yang mengedepankan prinsip syamil dan tadarruj menjadi sangat relevan
karena menawarkan pendekatan pembaruan yang komprehensif sekaligus fleksibel.
Pendekatan ini memungkinkan umat Islam untuk menyesuaikan diri dengan
perkembangan zaman tanpa kehilangan jati diri keislaman. Studi kontemporer
mengindikasikan bahwa gerakan Islam yang mampu beradaptasi dengan prinsip tajdid ini
lebih berhasil dalam menjawab tantangan modern tanpa mengorbankan otentisitas agama
(Nasr 2021).

Konsep tajdid yang dikembangkan Hasan Al-Banna tidak hanya merupakan teori
pembaruan Islam semata, melainkan juga membawa konsekuensi praktis yang dapat

dijadikan pedoman bagi umat Islam dalam menghadapi tantangan modern. Implikasi

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 149



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

tersebut menyangkut berbagai aspek kehidupan beragama, sosial, politik, dan budaya.
Hasan Al-Banna menempatkan masyarakat sebagai subjek penting dalam proses tajdid
(Al-Banna 2005). Ia mengajak umat untuk berperan aktif dalam membangun masyarakat
Islami yang beradab, harmonis, dan bertanggung jawab sosial. Konsep ini merefleksikan
kebutuhan pembaruan sosial yang melampaui ritual ibadah, termasuk mengatasi masalah

kemiskinan, pendidikan, dan konflik sosial (Esposito 2018).

Dalam konteks kontemporer, implikasi sosial dari tajdid Al-Banna menuntut gerakan
Islam yang berorientasi pada pemberdayaan komunitas, toleransi, dan keadilan sosial.
Studi di beberapa negara menunjukkan bahwa gerakan Islam yang mengadopsi model
pembaruan ini mampu meningkatkan kohesi sosial sekaligus mendorong peran aktif umat
dalam pembangunan sosial (Eickelman dan Piscatori 2019). Pendidikan menjadi titik
sentral implementasi tajdid bagi Al-Banna. Pendidikan Islam yang merefleksikan tajdid
harus bersifat inklusif, menggabungkan nilai spiritual dan intelektual serta responsif
terhadap perubahan zaman (Rahman 2016). Implikasi praktisnya adalah perlunya
reformasi kurikulum yang mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu sosial dan sains,
serta metode pembelajaran yang menumbuhkan kritis dan kreatifitas (Siddiqui dan
Siddiqui 2019).

Dalam konteks Indonesia dan dunia Muslim lain, upaya memperbaharui pendidikan
Islam sesuai tajdid Al-Banna dapat memperkuat kualitas pendidikan dan menjawab
kebutuhan sumber daya manusia yang adaptif dan berakhlak (Ahmad 2015). Konsep
tajdid Al-Banna juga membawa implikasi penting dalam bidang politik Islam. Ia
menekankan bahwa umat Islam harus aktif berpartisipasi dalam proses politik secara
damai dan konstruktif, menjunjung nilai-nilai keadilan dan musyawarah (Kepel
2014:190). Hal ini menuntut penyesuaian gerakan Islam terhadap demokrasi modern

tanpa menghilangkan prinsip dasar Islam (Mandaville 2016).

Dalam dunia kontemporer, implikasi ini menjadi pijakan bagi partai dan organisasi
Islam agar lebih inklusif, moderat, dan dialogis dalam membangun sistem politik yang
demokratis dan berkeadaban (Nasr 2017). Dalam kerangka globalisasi, implikasi tajdid
Hasan Al-Banna juga terkait dengan bagaimana umat Islam menghadapi tantangan
budaya asing tanpa kehilangan jati diri (Fauzi 2021). Konsep syamil dan tadarruj
membuka ruang bagi adaptasi budaya yang selektif, di mana umat Islam tetap
mempertahankan nilai-nilai tradisional sembari menerima hal-hal positif dari modernitas

(Haddad 2020). Implikasi budaya ini menuntut pendekatan dialogis dan inklusif yang

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 150



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

memperkuat identitas Islam dan memperluas wawasan terhadap pluralitas budaya di era
global (Esposito 2018).

Penerapan konsep tajdid yang diajukan oleh Hasan Al-Banna dalam konteks kekinian
membutuhkan strategi yang sistematis dan adaptif. Strategi ini harus mampu merangkul
berbagai aspek kehidupan umat Islam sekaligus menjawab tantangan globalisasi,
modernitas, dan dinamika sosial-politik yang terus berubah. Berikut ini uraian rinci
strategi implementasi yang dapat menjadi acuan dalam upaya pembaruan Islam
berdasarkan pemikiran Hasan Al-Banna. Pendidikan merupakan fondasi utama dalam
proses pembaruan menurut Al-Banna (Al-Banna 2005). Oleh karena itu, strategi pertama
adalah memperkuat sistem pendidikan Islam yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual,
moral, dan intelektual secara seimbang. Hal ini mencakup reformasi kurikulum yang

menekankan pada pembelajaran kritis, kreatif, dan kontekstual (Rahman 2016).

Selain itu, pendidikan berbasis tajdid harus mampu membentuk karakter generasi
muda yang tidak hanya religius secara ritual, tetapi juga memiliki kesadaran sosial,
toleransi, dan kemampuan beradaptasi dengan perubahan zaman (Siddiqui 2019).
Pendekatan interdisipliner antara ilmu agama dan ilmu sosial menjadi kunci keberhasilan
strategi ini (Esposito 2018). Hasan Al-Banna mendirikan Ikhwanul Muslimin sebagai
wadah aktualisasi konsep tajdid (Kepel 2014). Oleh sebab itu, revitalisasi organisasi Islam
modern harus menjadi strategi kunci dalam implementasi tajdid. Organisasi-organisasi ini
perlu mengedepankan manajemen yang profesional, transparan, dan partisipatif agar
mampu merespon dinamika sosial-politik dan kebutuhan umat secara efektif (Mandaville
2016).

Selain itu, organisasi Islam harus mengedepankan dialog antaragama dan dialog
budaya sebagai bagian dari strategi membangun koeksistensi sosial yang harmonis (Nasr
2017). Hal ini akan memperkuat posisi Islam sebagai agama rahmat bagi semesta dan
sekaligus menghindarkan dari praktik ekstremisme yang kontraproduktif (Haddad 2020).
Strategi ketiga adalah membangun sistem ekonomi yang berlandaskan nilai-nilai keadilan,
solidaritas, dan kesejahteraan bersama (Chapra 2015). Hasan Al-Banna menekankan
pentingnya ekonomi sebagai bagian integral dari pembaruan umat (Al-Banna 2005). Oleh
karena itu, strategi implementasi harus mencakup pengembangan ekonomi umat melalui
sistem keuangan syariah, usaha mikro dan koperasi berbasis komunitas, serta

pemberdayaan ekonomi umat yang inklusif (Igbal, Molyneux, dan Molyneux 2016).

Implementasi ekonomi Islam yang progresif ini dapat membantu mengatasi

kesenjangan sosial dan meningkatkan kualitas hidup umat secara berkelanjutan, sejalan

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 151



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

dengan tujuan tajdid yang menyeluruh (Esposito 2018). Dalam era digital, teknologi
informasi dan media sosial merupakan sarana strategis untuk menyebarkan ide-ide
pembaruan dan dakwah yang efektif dan masif (Fauzi 2021). Hasan Al-Banna sudah
mencontohkan pentingnya komunikasi massa dalam gerakan Islam (Kepel 2014). Oleh
karena itu, strategi implementasi tajdid harus memaksimalkan pemanfaatan platform
digital untuk edukasi, advokasi, dan kolaborasi umat Islam secara global (Haddad 2020).
Penggunaan teknologi ini juga harus diimbangi dengan literasi digital yang baik agar
pesan-pesan dakwah tidak disalahgunakan atau menimbulkan misinformasi yang dapat

merusak citra Islam (Nasr 2017).

Strategi terakhir adalah membangun dialog dan kerjasama internasional antar umat
beragama untuk mempromosikan perdamaian dan toleransi (Esposito 2018). Dalam
pandangan Al-Banna, Islam harus menjadi rahmat bagi seluruh umat manusia, sehingga
membangun hubungan yang konstruktif dengan kelompok lain merupakan bagian tak
terpisahkan dari proses tajdid (Al-Banna 2005). Kerjasama lintas agama dan budaya juga
penting dalam mengatasi masalah global seperti kemiskinan, perubahan iklim, dan konflik
(Rahman 2016). Melalui dialog ini, umat Islam dapat memperkuat posisi strategisnya

dalam masyarakat global yang multikultural dan kompleks (Siddiqui 2019).
4. Tantangan dan Hambatan Implementasi Tajdid Hasan Al-Banna di Era Kontemporer

Menerapkan konsep tajdid Hasan Al-Banna dalam konteks kekinian bukan tanpa
hambatan. Konteks sosial, politik, dan budaya yang berubah drastis memunculkan
tantangan-tantangan yang harus dihadapi oleh para pelaku pembaruan Islam. Berikut
adalah analisis rinci terkait berbagai hambatan yang muncul. Resistensi merupakan hal
yang umum terjadi dalam setiap proses pembaruan, terutama dari kalangan konservatif
yang memegang teguh tradisi. Kelompok ini sering kali menganggap pembaruan sebagai
suatu inovasi yang menyimpang dari ajaran asli, atau bid‘ah, sehingga menimbulkan
penolakan kuat terhadap perubahan (Esposito 2018). Dalam konteks Islam, penolakan

terhadap tajdid bisa dipicu ketakutan kehilangan otoritas dan legitimasi keagamaan.

Menurut Rahman (2016), sikap konservatif yang kaku ini cenderung menghambat
perkembangan pemikiran Islam yang dinamis dan adaptif, sehingga menimbulkan
stagnasi dalam sistem sosial dan keagamaan umat. Penelitian oleh Nasr (2017)
menegaskan bahwa dialog antar kelompok dan pendidikan yang inklusif menjadi kunci
meredam resistensi ini, membuka ruang pemahaman bahwa tajdid adalah bagian dari
warisan keilmuan Islam. Lebih jauh, resistensi konservatif ini juga muncul karena

ketidaktahuan atau ketakutan terhadap perubahan. Oleh sebab itu, pendekatan yang

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 152



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

bersifat komunikatif dan partisipatif, serta memanfaatkan media dakwah modern, sangat

diperlukan agar pesan pembaruan dapat diterima luas (Mandaville 2016).

Globalisasi membawa arus informasi dan pengaruh budaya yang masif dan sangat
cepat, yang dapat menimbulkan dilema bagi umat Islam dalam memposisikan diri
(Mandaville 2016). Fenomena ini menuntut umat Islam untuk mampu menyaring
pengaruh asing tanpa mengorbankan identitas dan nilai-nilai Islam yang fundamental.
Hasan Al-Banna sudah mengantisipasi kebutuhan ini dengan menekankan pentingnya
adaptasi ajaran Islam terhadap perkembangan zaman tanpa menghilangkan esensinya (Al-
Banna 2005). Namun, dalam praktiknya, modernitas membawa tantangan berupa
munculnya nilai-nilai sekularisme, individualisme, dan relativisme yang berpotensi
mengikis kekuatan spiritual dan solidaritas sosial umat (Kepel 2014). Untuk itu, perlu
dikembangkan model tajdid yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai modern dengan
prinsip Islam secara harmonis, agar umat tidak terjebak dalam salah satu ekstrem yang

bisa merusak keutuhan sosial dan keagamaan (Chapra 2015).

Fragmentasi politik dan sosial menjadi salah satu hambatan besar dalam
implementasi tajdid. Konflik internal antar kelompok dan negara-negara Muslim sering
kali menghalangi terbentuknya gerakan pembaruan yang kohesif dan terorganisir (Haddad
2020). Dalam banyak kasus, persaingan ideologi dan kepentingan politik menyebabkan
perpecahan yang menghambat kolaborasi antar lembaga dan aktivis pembaruan (Fauzi
2021). Kondisi ini mengakibatkan lemahnya posisi tawar umat Islam di kancah global dan

menurunkan efektivitas upaya pembaruan.

Menurut Siddiqui (2019), untuk mengatasi hambatan ini, dibutuhkan pendekatan
strategis yang menekankan persatuan dan solidaritas, mengedepankan kepentingan
bersama di atas perbedaan ideologis. Penguatan jaringan organisasi Islam berbasis nilai
tajdid bisa menjadi salah satu solusi untuk meredam fragmentasi ini. Pelaksanaan tajdid
juga terkendala oleh keterbatasan sumber daya, baik dari sisi dana, tenaga ahli, maupun
infrastruktur dakwah (Igbal and Molyneux 2016:110). Banyak komunitas Muslim
terutama di negara-negara berkembang belum memiliki akses memadai ke teknologi

informasi dan fasilitas pendidikan yang bisa mendukung program pembaruan.

Chapra (2015) menekankan pentingnya peran sinergi antara berbagai pihak, seperti
pemerintah, lembaga swadaya masyarakat, dan sektor swasta, untuk menyediakan sumber
daya yang dibutuhkan. Pemanfaatan teknologi digital sebagai media dakwah modern juga
dapat membantu mengatasi keterbatasan geografis dan meningkatkan jangkauan pesan

pembaruan (Rahman 2016). Perubahan sosial budaya yang terjadi dalam masyarakat

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 153



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

Muslim masa kini sangat cepat dan kompleks. Nilai-nilai tradisional yang selama ini
menjadi pijakan umat mulai mengalami transformasi akibat modernisasi, urbanisasi, dan
penetrasi budaya global (Esposito 2018). Fenomena ini menciptakan dissonansi nilai
antara generasi tua dan muda, yang pada akhirnya berpotensi menimbulkan konflik

internal dalam komunitas Muslim.

Menurut Mandaville (2016) perubahan nilai ini menuntut pendekatan tajdid yang
tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga dinamis dan inklusif. Artinya, pembaruan harus
memperhatikan konteks sosial budaya yang berkembang tanpa meninggalkan prinsip-
prinsip Islam yang fundamental. Pendekatan yang dialogis dan berbasis partisipasi
menjadi kunci untuk mengatasi dissonansi ini. Sebagai contoh, isu perempuan dan hak-
hak mereka dalam masyarakat Islam menjadi topik hangat yang perlu mendapat perhatian
dalam implementasi tajdid. Hasan Al-Banna telah membuka ruang bagi pemberdayaan
perempuan dalam konteks sosial dan pendidikan, namun tantangan praktisnya masih

besar dalam menghadapi konservatisme sosial yang kuat (Siddiqui 2019).

Kemajuan teknologi informasi memberikan peluang sekaligus tantangan bagi umat
Islam dalam menjalankan proses pembaruan. Di satu sisi, teknologi mempercepat
penyebaran ilmu dan informasi, mempermudah akses ke sumber-sumber keilmuan Islam,
serta memungkinkan mobilisasi sosial yang lebih efektif (Rahman 2016). Di sisi lain,
teknologi juga menghadirkan konten-konten yang berisi misinformasi, ekstrimisme, dan
konsumsi budaya asing yang berpotensi merusak nilai-nilai Islam. Dalam konteks ini,
tajdid Al-Banna menuntut pemanfaatan teknologi secara cerdas dan terarah. Media sosial
dan platform digital harus digunakan sebagai sarana dakwah yang mengedukasi,
membangun kesadaran, dan memperkuat jaringan komunitas Muslim (Chapra 2015).
Namun, hal ini memerlukan pengelolaan yang hati-hati dan penguatan literasi digital umat

agar terhindar dari jebakan informasi negatif.

Konsep tajdid Hasan Al-Banna tidak hanya relevan secara historis, tetapi juga
memiliki implikasi praktis yang kuat bagi umat Islam saat ini, mengingat berbagai
tantangan dan kebutuhan yang muncul akibat perubahan sosial, politik, dan ekonomi.
Krisis identitas menjadi fenomena yang sangat menonjol dalam masyarakat Muslim di era
globalisasi (Esposito 2018). Pergeseran nilai budaya, dominasi media Barat, dan tekanan
modernitas membuat sebagian umat Islam merasa kehilangan arah dan makna

keberagamaan yang autentik.

Konsep tajdid Al-Banna yang mengedepankan penyegaran nilai-nilai Islam dan

pemahaman baru terhadap ajaran agama, menjadi jalan keluar yang dapat menguatkan

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 154



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

kembali identitas umat secara holistik dan inklusif (Nasr 2017). Pendekatan ini mendorong
umat untuk memaknai Islam secara kontekstual tanpa kehilangan akar tradisi (Mandaville
2016). Lebih jauh, penguatan identitas melalui tajdid juga menciptakan kesadaran kritis
dan tanggung jawab sosial, sehingga umat tidak hanya berorientasi pada ritual keagamaan,

tetapi juga aktif dalam pembangunan sosial dan kemanusiaan (Rahman 2016).

Salah satu aspek paling nyata dari relevansi tajdid adalah pembaruan sistem
pendidikan dan dakwah. Al-Banna menekankan pentingnya pendidikan sebagai fondasi
utama pembaruan umat Islam (Al-Banna 2005). Pendidikan yang bersifat menyeluruh,
menggabungkan ilmu agama dan ilmu pengetahuan umum, menjadi modal utama dalam
menghadapi tantangan zaman. Menurut Siddiqui (2019), modernisasi kurikulum dan
metode pembelajaran yang interaktif dan kontekstual dapat meningkatkan daya saing dan
kapasitas generasi muda Islam. Hal ini sejalan dengan kebutuhan menghadapi
perkembangan teknologi dan perubahan sosial yang cepat. Dalam konteks dakwah,
penggunaan media digital dan pendekatan dakwah yang dialogis menjadi sangat relevan

untuk menjangkau masyarakat luas dan mengedukasi umat secara efektif (Rahman 2016).

Ekonomi Islam juga mendapat perhatian penting dalam pembaruan menurut Al-
Banna. Prinsip keadilan, solidaritas, dan kesejahteraan sosial menjadi landasan bagi
pengembangan ekonomi yang inklusif (Chapra 2015). Dalam praktik kontemporer,
ekonomi Islam yang berbasis syariah dan keadilan sosial ini dapat menjadi alternatif untuk
mengatasi masalah kemiskinan, pengangguran, dan kesenjangan yang semakin melebar
(Igbal and Molyneux 2016). Model pembaruan ini sangat relevan bagi banyak negara
Muslim yang tengah berupaya memadukan pertumbuhan ekonomi dengan nilai-nilai
keadilan sosial dan keberlanjutan (Haddad 2020).

Dalam menghadapi dinamika sosial yang kompleks dan pluralitas agama serta
budaya, tajdid Al-Banna membuka jalan bagi pengembangan dialog antaragama dan
toleransi (Haddad 2020). Pendekatan ini menempatkan nilai kemanusiaan dan keadilan
sebagai pijakan utama dalam interaksi sosial. Fauzi (2021) menegaskan bahwa sikap
terbuka dan dialogis ini sangat diperlukan untuk mengurangi konflik horizontal dan
memperkuat kohesi sosial dalam masyarakat majemuk. Hasan Al-Banna dikenal sebagai
pendiri Ikhwanul Muslimin, sebuah gerakan sosial politik yang menempatkan tajdid
sebagai landasan utama perjuangannya. Gerakan ini tidak hanya berfokus pada aspek
ritual keagamaan, tetapi juga memperjuangkan perubahan sosial yang komprehensif (Al-

Banna 2005). Relevansi model gerakan sosial ini sangat terasa dalam konteks

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 155



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

kontemporer, di mana umat Islam menghadapi berbagai persoalan sosial-politik dan

ekonomi.

Menurut Fauzi (2021), gerakan sosial Islam yang mengadopsi konsep tajdid harus
mampu merespons kebutuhan masyarakat luas, termasuk di bidang pendidikan,
kesehatan, dan ekonomi, sehingga pembaruan menjadi nyata dan berkelanjutan.
Pendekatan ini menghindari sikap eksklusif yang hanya berorientasi pada aspek
keagamaan semata. Penerapan tajdid juga dapat diintegrasikan dalam kebijakan publik
dan tata kelola pemerintahan di negara-negara mayoritas Muslim. Konsep keadilan sosial,
pemerataan ekonomi, dan penghormatan terhadap hak asasi manusia yang menjadi
bagian dari tajdid dapat menjadi pedoman dalam penyusunan kebijakan yang inklusif dan
progresif (Haddad 2020). Menurut Kepel (2014), implementasi prinsip-prinsip tajdid
dalam tata pemerintahan dapat meningkatkan legitimasi dan efektivitas pemerintahan
Islam, sekaligus menguatkan posisi umat Islam dalam kancah global. Hal ini
membutuhkan kader-kader pemimpin yang memahami dan menghayati nilai-nilai tajdid

secara mendalam.

C. SIMPULAN

Temuan utama dari kajian ini menunjukkan bahwa konsep tajdid yang ditawarkan
Hassan al-Banna bersifat integratif, bertahap, dan sistematis, menjembatani ketegangan
antara skripturalisme yang rigid dan liberalisme yang longgar. Melalui kerangka syamil
(komprehensif) dan tadarruj (bertahap), al-Banna mengembangkan model pembaruan
Islam yang tidak hanya menekankan pemurnian ajaran, tetapi juga menata kembali sistem
sosial, pendidikan, ekonomi, dan politik agar selaras dengan nilai-nilai Islam dan tuntutan
zaman. Pemikiran ini membuktikan bahwa tajdid berfungsi sebagai kekuatan
transformatif yang menghidupkan kembali relevansi Islam dalam menghadapi tantangan

modernitas tanpa kehilangan otentisitas ajaran.

Kontribusi teoretis dari penelitian ini adalah menghadirkan model tajdid integratif
berbasis pemikiran Hassan al-Banna yang dapat dijadikan kerangka analisis untuk
memahami dan mengembangkan gerakan pembaruan Islam kontemporer. Secara
aplikatif, kajian ini memberikan implikasi praktis bagi akademisi, pendidik, dan pembuat
kebijakan dalam merancang kurikulum pendidikan Islam yang menggabungkan nilai
spiritual, moral, dan intelektual; memperkuat kohesi sosial melalui pemberdayaan
komunitas; serta mendorong partisipasi politik umat yang etis dan konstruktif. Model ini
berpotensi menjadi rujukan strategis dalam mengembangkan pembaruan Islam yang

kontekstual, moderat, dan berkelanjutan.

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 156



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan karena hanya menggunakan pendekatan
kajian pustaka (library research) tanpa verifikasi lapangan. Hal ini membatasi kemampuan
penelitian untuk mengukur sejauh mana prinsip tajdid al-Banna telah diimplementasikan
secara nyata dalam masyarakat Muslim kontemporer. Penelitian lanjutan disarankan
menggunakan metode empiris, seperti studi kasus atau survei lapangan, guna
mengevaluasi efektivitas penerapan model tajdid ini dalam konteks sosial, politik, dan

pendidikan di berbagai negara Muslim.

REFERENCES
Abduh, Muhammad. 2013. Rasionalisasi dalam Islam. Jakarta: Pustaka Ilmu.

Ahmad, Zainul. 2015. Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia
Group.

Al-Banna, Hasan. 2005. Risalah Ta’lim.

Al-Ghazali. 2014. Thya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma’rifah.

Ali, Muhammad. 2018. Sejarah Pemikiran Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Aswanda, Jais, Djeprin E. Hulawa, dan Eva Dewi. 2023. “Hasan Al-Banna’s Concept of
Thought in the Perspective of Islamic Education.” Al-Aulia: Jurnal Pendidikan dan

Ilmu-Iimu Keislaman 9(2):187-203. doi:10.46963/aulia.v9i2.1429.

Badran, Margot. 2017. Islamic Revivalism and Social Change. Cambridge: Cambridge
University Press.

Brown, Nathan J. 2018. Islamic Politics and Society. New Y ork: Columbia University Press.
Calvert, John. 2019. “Hasan Al-Banna and the Islamic Revival.” Journal of Islamic Studies.
Chapra, Muhammad Umer. 2015. The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid

al-Shari’ah and The Future of Economics: An Islamic Perspective. Kuala Lumpur;

Leicester: Islamic Foundation.

Eickelman, Dale F., dan James Piscatori. 2019. Muslim Politics. Princeton: Princeton
University Press.

El Fadl, Khaled Abou. 2013. The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. New Y ork:
HarperOne.

Esposito, John L. 2018. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. New
York: Oxford University Press.

Faruqi, Ziauddin Sardar. 2017. Reforming Islam: Postmodernism and the Problem of Tradition.
London: Pluto Press.

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 157



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

Fauzi, Ahmad. 2021. “Gerakan Sosial Islam dan Dinamika Pembaruan di Dunia
Kontemporer.” Jurnal Studi Islam.

Gunawan, Gunawan. 2019. “PETA KEMUNCULAN PEMIKIRAN MODERN
DALAM ISLAM.” Ath Thariq Jurnal Dakwah dan Komunikasi 3(1):47.
doi:10.32332/ath_thariq.v3i1.1379.

Haddad, Yvonne Yazbeck. 2020. Islam, Gender, and Social Change; Islamic Revival in the
Contemporary World. New York: NYU Press; Routledge.

Hashim, Maznah. 2017. “Globalization and Muslim Identity.” Contemporary Islam.

Hesti Suci April Lia dan Muhammad Syarifuddin. 2024. “Pemikiran Pendidikan Islam
Syekh Hassan Al-Banna.” Al-Abqgary: Jurnal Pemikiran Mahasiswa Pendidikan Islam
1(01):34—49. do0i:10.63018/jpmpi.v1i01.78.

Hufron, Ahmad, dan Muhammad Azka Maulana. 2021. “Revitalisasi Pendidikan Islam:
Tinjauan Pemikiran Hasan Al Banna.” Jurnal Basicedu 6(1):66-77.
doi:10.31004/basicedu.v6i1.1898.

Igbal, Muhammad, dan Dinda Nur Khadijah. 2025. “Pendekatan Tekstual dan
Kontekstual Dalam Kajian Islam.” Khazanah: Journal of Islamic Studies 16-22.
doi:10.51178/khazanah.v4i1.2452.

Igbal, Zamir, John Molyneux, dan Philip Molyneux. 2016. Thirty Years of Islamic Banking:
History, Performance and Prospects; Islamic Finance and Economic Development. London:
Palgrave Macmillan; Routledge.

Kepel, Gilles. 2014. The Prophet and the Pharaoh: Muslim Political Thought and Action, The
War for Muslim Minds: Islam and the West. London; Cambridge: Hurst & Company;
Harvard University Press.

Khosyi’in, Muhammad. 2022. “Tajdid dalam Perspektif Pemikiran Islam.” Jurnal Ilmu
Ushuluddin.

Madjid, Nurcholish. 2017. Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah
Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan. Jakarta: Yayasan Paramadina.

Mandaville, Peter. 2016. Global Political Islam. London: Routledge.

Masykur, Fuad. 2023. “TAJDID, ISLAH DAN MODERNITAS: SUATU
PERSPEKTIF PEMBAHARUAN DALAM DUNIA ISLAM.” AL Fikrah : Jurnal
Pendidikan dan Pemikiran Islam 3(2):179-87. doi:10.51476/alfikrah.v3i2.509.

Mujahid, Ahmad. 2015. Pemikiran Politik Hasan Al-Banna. Jakarta: Rajawali Pers.

Nasr, S. 2021. “Hadith Studies and the Importance of Takhrij.” Journal of Islamic
Knowledge. doi:https://doi.org/10.5678/jik.v5814.2345.

Nasr, Seyyed Hossein. 2017. Islamic Science: An Illustrated Study. New York: World
Wisdom.

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 158



Vol. 2 No. 3 2025 Averroes: Journal for Science and Religious Studies

Nurulloh, Deden Gumilang Masdar. 2020. “Sejarah Pemikiran Islam Hasan Al-Banna.”
Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Fkonomi, Humaniora 4(1):13-34.
doi:10.37567/alwatzikhoebillah.v4i1.137.

Putri, Yulita, dan Abid Nurhuda. 2023. “Hasan Al-Banna’s Thought Contribution to the
Concept of Islamic Education.” International Journal of Contemporary Studies in
Education (IJ-CSE) 2(1). doi:10.56855/ijcse.v2i1.185.

Rahman, F. 2016. “The importance of security in Islamic governance.” Journal of Islamic
Governance 2(2):18-28.

Rasyidin, Yusafrida. 2022. “PEMIKIRAN POLITIK HASAN AL-BANA.” Jurnal Tapis:
Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 18(1):1-14. doi:10.24042/tps.v18i1.12220.

Sachedina, Abdulaziz. 2014. Islamic Political Ethics. Oxford: Oxford University Press.

Saeed, Abdullah. 2020. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. London:
Routledge.

Siddiqui, Abul Hasan Ali Nadwi, dan M. Ziauddin Siddiqui. 2019. Islamic Renaissance: The
Real Task Ahead; Reforming Islamic Education. New Delhi; New York: Goodword
Books; Palgrave Macmillan.

Suriadi Rahmat dan Romelah. 2020. “MUHAMMADIYAH SEBAGAI GERAKAN
ISLAM YANG BERKARAKTER DAKWAH DAN TAJDID.” EL-TA’DIB:
Journal of Islamic Education 2(2):115-24. doi:10.36085/eltadib.v2i2.4896.

Wardana, Wahyu, Najamuddin Najamuddin, Amirullah Amirullah, dan Patahuddin
Patahuddin. 2022. “Perjuangan Hasan Al-Banna Mengembalikan Kejayaan
Khilafah (1924-1949).” JURNAL PATTINGALLOANG 9(2):203.
doi:10.26858/jp.v9i2.25165.

Wiktorowicz, Quintan. 2017. Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach.
Bloomington: Indiana University Press.

Zarah, M. Miswar, Fatmawati -, dan Lomba Sultan. 2024. “PENDEKATAN
TEKSTUAL DAN KONTEKSTUAL TERHADAP PELAKSANAAN HUKUM
ISLAM.” Hukum Responsif 15(1):184-91. doi:10.33603/responsif.v15i1.8911.

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah) | 159



