
Journal for 
Science and 
Religious Studies 

Vol. 2 No. 3 2025 

DOI: 10.62446 

 

  

 

 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)   | 141  

 

The Concept of Tajdid in Hasan Al-Banna’s Thought and Its 

Relevance to Contemporary Islamic Renewal 

 

Konsep Tajdid Dalam Pemikiran Hasan Al-Banna dan 

Relevansinya Terhadap Pembaruan Islam Kontemporer 

 

Salma Mustafidah 

Affiliasi: 
Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 

 

Corresponding Email: 
salma.mustafidah@mhs.uingusdur.ac.id 

 

 
 

Abstract 

Background: The concept of tajdid (Islamic renewal) is central to modern reform discourse, yet many 
approaches remain partial, either focusing solely on doctrinal purification or on sociocultural 
adaptation. Hasan al-Banna proposed an integrative model of tajdid that bridges this tension; 
however, systematic academic studies examining his conceptual framework remain limited. 

Methods: This study employs a qualitative approach using critical literature review of al-Banna’s 
primary works and relevant secondary sources, followed by thematic analysis to identify the principles, 
dimensions, and strategies of tajdid that he articulated. 
Key Findings: The findings reveal that al-Banna’s tajdid is integrative, comprehensive, and gradual 

(syāmil and tadarruj). It encompasses not only spiritual aspects but also social, educational, political, 
economic, and cultural domains. His model preserves the authenticity of Islamic teachings while 
remaining responsive to modern realities, thus avoiding both rigid scripturalism and excessive 
liberalization. 

Contribution: This study positions al-Banna as the architect of a balanced tajdid paradigm that 
harmonizes text and context, and it offers a conceptual framework applicable to designing reform 
strategies across various spheres of Muslim life. 

Conclusion: Hasan al-Banna’s tajdid model provides a relevant and contextual methodological 
foundation for the development of contemporary Islamic civilization. Nevertheless, further research is 
needed to examine the implementation and limitations of this model within more complex modern 
socio-political contexts. 

 

Keywords: Tajdid, Hassan al-Banna, Islamic Reform, Library Research, Islamic Thought. 

 

Abstrak 

Latar Belakang: Konsep tajdid (pembaruan Islam) merupakan tema sentral dalam wacana 
pembaruan modern, namun banyak pendekatan yang bersifat parsial antara pemurnian 
ajaran dan adaptasi terhadap realitas sosial. Hasan al-Banna menawarkan model tajdid 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 142  

 

yang dinilai mampu menjembatani ketegangan tersebut, tetapi kajian akademik yang 
menelaah kerangka konseptualnya secara sistematis masih terbatas. 
Metode: Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 
kritis terhadap karya-karya utama Hasan al-Banna dan kajian sekunder relevan, serta 
analisis tematik untuk mengidentifikasi prinsip, dimensi, dan strategi tajdid yang ia 
tawarkan. 
Temuan Utama: Hasil penelitian menunjukkan bahwa tajdid menurut al-Banna bersifat 
integratif, komprehensif, dan bertahap (syāmil dan tadarruj). Tajdid tidak hanya 
mencakup aspek spiritual, tetapi juga sosial, pendidikan, politik, ekonomi, dan budaya. 
Model ini menjaga kemurnian ajaran Islam sekaligus responsif terhadap dinamika 
modernitas, sehingga menghindari ekstremisme skriptural maupun liberalisasi berlebihan. 
Kontribusi: Penelitian ini menempatkan al-Banna sebagai perumus paradigma tajdid yang 
seimbang antara teks dan realitas, serta menawarkan kerangka konseptual aplikatif bagi 
perancangan strategi pembaruan Islam di berbagai sektor kehidupan umat. 
Simpulan: Model tajdid Hasan al-Banna memberikan landasan metodologis yang relevan 
dan kontekstual bagi pembangunan peradaban Islam kontemporer. Namun, penelitian 
lanjutan diperlukan untuk menguji implementasi dan batas-batas model ini dalam konteks 
sosial-politik modern yang lebih kompleks. 
 
Kata kunci: Tajdid, Hassan al-Banna, Pembaharuan Islam, Kajian Pustaka, Pemikiran 
Islam 

A. PENDAHULUAN 

Dalam sejarah peradaban Islam, tajdid atau pembaruan berfungsi menjaga relevansi 

ajaran Islam di tengah arus perubahan sosial, politik, dan budaya. Tajdid tidak 

dimaksudkan mengubah substansi ajaran, tetapi mengaktualisasikannya agar mampu 

menjadi kekuatan transformatif bagi umat (Khosyi’in 2022). Namun, wacana pembaruan 

Islam kerap terjebak pada dua kutub ekstrem: pendekatan skripturalis yang terlalu kaku 

dan pendekatan liberal yang terlalu longgar terhadap teks (Madjid 2017). Fragmentasi ini 

menimbulkan kebingungan umat dalam menentukan arah pembaruan yang otentik 

sekaligus kontekstual. Polarisasi ini menimbulkan masalah karena pendekatan literal 

cenderung kaku dan kurang adaptif terhadap dinamika sosial, sedangkan pendekatan 

kontekstual berisiko mengaburkan makna asli teks (Iqbal dan Khadijah 2025). Kelompok 

tekstualis berusaha memurnikan praktik hukum Islam melalui makna langsung tanpa 

melibatkan penalaran tentang realitas, sementara kontekstualis berusaha mendialogkan 

teks dengan realitas sosial yang dinamis (Zarah dan Sultan 2024). Di sinilah letak 

kesenjangan akademik: masih diperlukan model tajdid yang mampu menjembatani 

ketegangan antara pemeliharaan kemurnian ajaran dan kebutuhan adaptasi dengan 

realitas kontemporer. 

Hassan al-Banna hadir dengan tawaran tajdid yang bersifat integratif melalui konsep 

syamil (menyeluruh), tadarruj (bertahap), dan sistematis (Al-Banna 2005). Melalui 

Ikhwanul Muslimin, ia membangun kerangka pembaruan yang mencakup dimensi 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 143  

 

teologis, sosial, pendidikan, politik, hingga ekonomi, sehingga tajdid tidak berhenti pada 

wacana, tetapi menjadi gerakan peradaban. Konsep tajdid (pembaruan) mewakili gerakan 

peradaban komprehensif yang melampaui wacana belaka untuk mencakup berbagai 

dimensi kehidupan Muslim. Tajdid melibatkan proses pemurnian dan pengembangan 

yang membawa perubahan progresif (Suriadi Rahmat dan Romelah 2020). Gerakan 

pembaruan ini ditandai dengan kembali ke Al-Qur'an dan Sunnah sambil mendorong 

ijtihad dan merevitalisasi semangat periode salaf (Masykur 2023). Pemikiran Islam 

modern mencakup upaya transformasi institusi dan adat istiadat lama agar selaras dengan 

kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi kontemporer, yang menghasilkan kebangkitan 

Islam dalam bidang pendidikan, politik, dan perlawanan terhadap kolonialisme 

(Gunawan 2019). Hal ini menunjukkan bagaimana tajdid berfungsi sebagai gerakan 

revolusioner yang membahas berbagai aspek peradaban Muslim, alih-alih sekadar kembali 

ke masa lalu (Masykur 2023). Semua gagasan tersebut dituangkan dalam karyanya, Risalah 

Ta’lim; tulisan yang menegaskan pentingnya pembentukan pribadi Muslim, penguatan 

institusi keluarga, serta pembentukan tatanan sosial Islami sebagai fondasi kebangkitan 

umat. Dengan demikian, kajian ini menjadi penting untuk menelaah relevansi dan 

kontribusi pemikiran Hassan al-Banna sebagai model tajdid yang dapat menawarkan 

sintesis antara otentisitas ajaran Islam dan kebutuhan transformasi sosial di era modern. 

Hassan al-Banna merupakan salah satu tokoh penting pembaharuan Islam. Hal itu 

menjadikannya sebuah objek kajian, khususnya pada pemikiran, gagasan dan gerakan-

gerakannya. Hassan al-Banna merupakan tokoh pembaharuan Islam yang pemikiran dan 

gagasannya memiliki kontribusi besar terhadap pengembangan pendidikan Islam yang 

bersifat holistik, berorientasi pada Tuhan, dan menekankan pengembangan akal sebagai 

landasan pembentukan manusia ideal sebagai khalifah di bumi (Aswanda, Hulawa, dan 

Dewi 2023; Hufron dan Maulana 2021; Putri dan Nurhuda 2023). Al-Banna juga dikenal 

sebagai motivator yang vesioner melalui gerakan Ikhwanul Muslimin, perlawanan 

terhadap modernitas, pendidikan yang harus diubah menjadi fokus pada intelek, fisik, dan 

spiritual, serta gagasan politik Islamisme (Hesti Suci April Lia dan Muhammad 

Syarifuddin 2024; Nurulloh 2020; Rasyidin 2022, 2022; Wardana dkk. 2022). 

Berdasarkan uraian di atas, muncul pertanyaan pokok: bagaimana konsep tajdid yang 

ditawarkan Hassan al-Banna dapat menjadi model pembaruan Islam yang menjaga 

kemurnian ajaran sekaligus adaptif terhadap dinamika sosial, politik, dan budaya 

kontemporer? Pertanyaan ini menuntut kajian mendalam terhadap prinsip-prinsip tajdid 

yang ia rumuskan serta implikasinya bagi pembangunan peradaban Islam di era modern. 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 144  

 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tajdid Hassan al-Banna secara 

komprehensif, mengidentifikasi prinsip-prinsip utamanya, serta mengevaluasi 

relevansinya dalam menjawab tantangan pembaruan Islam di era modern. Selain itu, 

penelitian ini berupaya menawarkan model tajdid yang dapat menjembatani ketegangan 

antara skripturalisme yang rigid dan liberalisme yang longgar. Secara teoritis, penelitian 

ini diharapkan dapat memperkaya khazanah kajian pemikiran Islam modern dengan 

menghadirkan sintesis model tajdid yang bersifat integratif. Secara praktis, penelitian ini 

memberikan panduan konseptual bagi akademisi, aktivis, dan pembuat kebijakan dalam 

mengembangkan strategi pembaruan Islam yang seimbang antara otentisitas ajaran dan 

kebutuhan transformasi sosial. 

Penelitian ini menggunakan model kajian pustaka (library research), dengan 

menitikberatkan pada analisis kritis terhadap sumber-sumber literatur primer dan sekunder 

yang relevan. Sumber primer mencakup karya-karya asli Hassan al-Banna, terutama 

Risalah Ta’lim dan teks-teks lain yang memuat konsep tajdid. Sumber sekunder meliputi 

buku, artikel jurnal, disertasi, dan laporan penelitian yang mengkaji pemikiran al-Banna 

maupun wacana pembaruan Islam secara umum. Analisis dilakukan melalui pendekatan 

kualitatif dengan langkah-langkah berikut: Inventarisasi Sumber – mengumpulkan literatur 

yang relevan dari basis data ilmiah, perpustakaan, dan repositori digital. Klasifikasi Data – 

mengelompokkan sumber sesuai tema: prinsip tajdid, konteks sosial-historis, dan 

implementasi pemikiran al-Banna. Analisis Isi (Content Analysis) – membaca secara 

mendalam, mengidentifikasi konsep kunci, serta menginterpretasikan gagasan al-Banna. 

Sintesis Temuan – menyusun hasil kajian secara sistematis untuk menemukan relevansi 

konsep tajdid al-Banna dengan kebutuhan pembaruan Islam kontemporer. Pendekatan ini 

dipilih karena mampu memberikan pemahaman komprehensif terhadap teks dan konteks 

pemikiran al-Banna, sekaligus memetakan posisi pemikirannya dalam diskursus 

pembaruan Islam. 

B. PEMBAHASAN 

Pemahaman terhadap konsep pembaruan dalam Islam merupakan sebuah kebutuhan 

yang tidak terelakkan seiring dengan dinamisnya perubahan sosial, politik, dan budaya 

yang dihadapi umat Islam saat ini. Istilah tajdid atau pembaruan bukanlah sesuatu yang 

asing dalam sejarah keislaman, melainkan sebuah tradisi intelektual yang telah 

berlangsung sejak zaman klasik hingga modern. Tajdid dalam konteks Islam menjadi 

suatu usaha kritis dan reflektif untuk menghidupkan kembali nilai-nilai ajaran Islam yang 

autentik agar dapat menjawab problematika kontemporer tanpa meninggalkan substansi 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 145  

 

agama itu sendiri. Keberlanjutan umat Islam sebagai komunitas yang dinamis sangat 

bergantung pada kemampuannya beradaptasi dan mereformasi diri sesuai tuntutan 

zaman, sehingga menjadikan kajian tentang tajdid sebagai sesuatu yang strategis dan 

relevan. 

Perkembangan pemikiran tajdid secara historis menunjukkan bagaimana para ulama 

dan tokoh-tokoh Islam memberikan respon yang berbeda terhadap perubahan zaman. 

Dari Al-Ghazali hingga para pembaharu modern seperti Muhammad Abduh, gagasan 

pembaruan selalu berakar pada usaha untuk menyesuaikan praktek keagamaan dan sosial 

dengan kebutuhan masyarakat tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar agama 

(Esposito 2018). Hal ini menjadi penting mengingat tantangan modernitas yang meliputi 

sekularisme, globalisasi, serta krisis identitas umat Islam yang menuntut adanya 

interpretasi baru dan penyesuaian paradigma keagamaan (Hashim 2017). Kajian 

mendalam terhadap konsep tajdid, khususnya dalam pemikiran tokoh-tokoh pembaruan 

Islam, akan memberikan kontribusi intelektual yang signifikan untuk merumuskan model 

pembaruan yang komprehensif dan adaptif. 

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Hasan Al-Banna menjadi sangat relevan 

untuk dikaji sebagai salah satu rujukan utama dalam mengartikulasikan kembali konsep 

tajdid. Sebagai pendiri gerakan Ikhwanul Muslimin, Al-Banna mengembangkan 

paradigma pembaruan yang tidak hanya berfokus pada aspek ritual dan individual, 

melainkan juga menyentuh dimensi sosial, politik, dan pendidikan yang integral dalam 

kehidupan umat (Calvert 2019). Pendekatan komprehensif dan bertahap yang ia tawarkan 

menjadi sebuah model strategis untuk menghadapi tantangan modern sekaligus menjaga 

otentisitas nilai Islam. Oleh karena itu, penelitian ini menitikberatkan pada pemahaman 

mendalam tentang konsep tajdid dalam pemikiran Hasan Al-Banna dan relevansinya 

terhadap pembaruan Islam masa kini. 

1. Pengertian Tajdid Menurut Para Ulama 

Pemahaman tentang tajdid dalam Islam tidak hanya terbatas pada definisi leksikal, 

melainkan meluas pada dimensi terminologis dan konseptual yang berkembang dalam 

tradisi keilmuan Islam. Secara bahasa, istilah tajdid berarti ‘membaharui’ atau 

‘menghidupkan kembali’ sesuatu yang telah lama ada (Rahman 2016). Namun dalam 

ranah ilmu agama, tajdid mengandung makna pembaruan yang bersifat menyeluruh, baik 

dalam aspek keimanan, ibadah, maupun tata kelola sosial dan politik umat Islam (Saeed 

2020). 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 146  

 

Para ulama klasik seperti Al-Ghazali menempatkan tajdid sebagai usaha pembaruan 

spiritual dan moral yang berakar pada pemurnian akidah dan praktik keagamaan agar 

sesuai dengan syariat (Al-Ghazali 2014). Sedangkan di era modern, tokoh seperti 

Muhammad Abduh menekankan pentingnya pembaruan dalam aspek pemikiran, 

pendidikan, dan reformasi sosial sebagai respon atas tantangan kolonialisme dan 

modernitas (Abduh 2013). Dengan demikian, tajdid bukan semata-mata perubahan 

formal, tetapi sebuah proses dinamis yang mempertahankan inti ajaran Islam sambil 

mengadaptasi konteks baru. 

Sejarah tajdid dalam Islam dapat ditelusuri melalui berbagai periode yang 

menampilkan respon intelektual terhadap perubahan zaman. Pada era klasik, tokoh-tokoh 

seperti Al-Ghazali dan Ibnu Taimiyah memberikan kontribusi besar dalam pembaruan 

pemikiran teologi dan hukum Islam, dengan tujuan mengembalikan umat pada jalan yang 

lurus dan menghilangkan praktik-praktik yang dianggap menyimpang (Ali 2018). Mereka 

mengembangkan konsep tajdid sebagai metode untuk memperbaharui agama tanpa 

meninggalkan tradisi yang sahih. 

Memasuki era modern, para pembaharu seperti Jamaluddin Al-Afghani dan 

Muhammad Abduh menghadapi tantangan yang lebih kompleks berupa kolonialisme dan 

dominasi Barat, yang menuntut pembaruan intelektual yang juga mengakomodasi 

kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi (Faruqi 2017). Mereka menegaskan bahwa 

tajdid harus meliputi aspek pendidikan dan penguatan kesadaran umat agar dapat 

berperan aktif dalam perkembangan dunia modern. 

Urgensi tajdid sangat nyata dalam konteks permasalahan umat Islam masa kini, 

terutama dalam menghadapi disorientasi identitas dan fragmentasi sosial yang makin 

kompleks. Globalisasi dan arus informasi yang cepat membawa dampak ganda bagi umat 

Islam, antara peluang integrasi dan risiko kehilangan jati diri keislaman (Hashim 2017). 

Tajdid hadir sebagai solusi untuk merevitalisasi nilai-nilai Islam yang esensial sekaligus 

membentuk respon adaptif terhadap berbagai problematika kontemporer seperti 

kemiskinan, ketidakadilan, serta konflik ideologi dan budaya. 

Selain itu, tajdid juga memiliki peran penting dalam memperkuat kohesi sosial dan 

memperbaharui struktur institusional umat Islam yang sering kali terjebak pada stagnasi 

dan konservatisme (Saeed 2020). Dengan pendekatan yang menyeluruh, tajdid diharapkan 

mampu membawa transformasi sosial yang tidak hanya berbasis pada aspek ritual, tetapi 

juga menyentuh perubahan struktural dalam kehidupan masyarakat Islam secara global. 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 147  

 

2. Konsep Tajdid dalam Pemikiran Hasan Al-Banna 

Hasan Al-Banna, sebagai pendiri Ikhwanul Muslimin pada awal abad ke-20, 

mengembangkan pemikiran tajdid yang sangat kontekstual dan integratif, berangkat dari 

kondisi umat Islam yang mengalami keterpurukan akibat kolonialisme dan krisis moral 

(Calvert 2019). Dalam Risalah Ta’lim, Al-Banna mengemukakan bahwa tajdid bukan 

sekadar pembaruan ritual, melainkan sebuah revolusi spiritual dan sosial yang bertujuan 

mengembalikan umat kepada kemurnian Islam yang holistik (Mujahid 2015). Konsep ini 

lahir dari kesadaran bahwa kemunduran umat Islam bukan hanya soal praktik agama yang 

keliru, tetapi juga karena kerusakan sistem sosial, politik, dan pendidikan yang harus 

dibenahi secara simultan. 

Menurut Al-Banna, tajdid harus bersifat menyeluruh (syāmil) dan bertahap (tadarruj), 

artinya perubahan dilakukan secara bertingkat dan menyentuh berbagai aspek kehidupan 

tanpa memaksa umat secara drastis (Badran 2017). Ia mengkritik pendekatan pembaruan 

yang parsial karena berisiko menimbulkan resistensi dan fragmentasi umat. Oleh karena 

itu, gerakan Ikhwanul Muslimin dirancang sebagai wadah untuk merealisasikan tajdid 

tersebut, dengan memperkuat struktur sosial, menghidupkan kembali semangat 

keagamaan, dan menata ulang pendidikan agar menghasilkan generasi yang berkarakter 

Islam sekaligus cakap menghadapi modernitas (Brown 2018). 

Pemikiran tajdid Hasan Al-Banna dapat dilihat dari beberapa unsur utama yang saling 

terkait dan membentuk kerangka pembaruan yang komprehensif. Pertama adalah 

pembaruan spiritual, yang menekankan pembersihan hati dan niat individu dari unsur-

unsur syirik, kemunafikan, dan keburukan moral  (Calvert 2019). Dalam hal ini, Al-Banna 

menekankan pentingnya tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) sebagai fondasi pembaruan diri 

yang kemudian berimbas pada perubahan sosial yang lebih luas. 

Kedua, pembaruan sosial yang mengacu pada penataan kembali hubungan 

antarindividu dan institusi dalam masyarakat agar selaras dengan prinsip keadilan dan 

persaudaraan Islam. Al-Banna percaya bahwa sistem sosial yang tidak adil dan 

kesenjangan ekonomi menjadi penghambat utama kemajuan umat (Mujahid 2015). Oleh 

sebab itu, gerakan Ikhwanul Muslimin turut mengadvokasi penghapusan kemiskinan dan 

pemerataan kesejahteraan sebagai bagian dari tajdid sosial. 

Ketiga, pembaruan pendidikan merupakan pilar penting dalam pemikiran Al-Banna. 

Ia melihat pendidikan sebagai instrumen strategis untuk membentuk karakter generasi 

muda yang Islami dan berwawasan luas, sekaligus mampu menjawab tantangan zaman 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 148  

 

(Badran 2017). Pendidikan menurut Al-Banna harus mengintegrasikan nilai-nilai agama 

dengan ilmu pengetahuan modern, serta menumbuhkan semangat ukhuwah dan tanggung 

jawab sosial. 

Implementasi tajdid dalam pemikiran Hasan Al-Banna juga terlihat dari bagaimana 

gerakan Ikhwanul Muslimin memposisikan diri sebagai agen perubahan yang sistematis 

dan terorganisir. Al-Banna membangun Ikhwanul Muslimin tidak hanya sebagai 

organisasi dakwah, tetapi sebagai kekuatan sosial-politik yang mampu mempengaruhi 

tatanan masyarakat (Brown 2018). Ia mengusulkan metode dakwah yang menyentuh 

setiap lapisan masyarakat melalui pendidikan, sosial, dan politik secara bertahap. 

Strategi ini memperlihatkan pemahaman Al-Banna bahwa tajdid bukan proses instan, 

melainkan sebuah perjalanan panjang yang membutuhkan kesabaran dan konsistensi. 

Pendekatan yang sistematik ini membedakan pemikirannya dari para pembaharu 

sebelumnya yang cenderung fokus pada aspek teologis atau pendidikan saja (Calvert 

2019). Dalam konteks pembaruan Islam kontemporer, model ini memberi inspirasi 

bagaimana membangun gerakan perubahan yang inklusif dan adaptif. 

3. Relevansi Konsep Tajdid Hasan Al-Banna terhadap Pembangunan Islam 

Kontemporer 

Pemikiran Hasan Al-Banna mengenai tajdid memiliki relevansi signifikan terhadap 

pembaruan Islam di era kontemporer. Umat Islam saat ini dihadapkan pada berbagai 

tantangan globalisasi, sekularisasi, serta kompleksitas sosial-politik yang menuntut 

pembaruan yang tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga struktural dan konseptual (Haddad 

2020). Al-Banna menawarkan model tajdid yang integral, yang dapat dijadikan pijakan 

dalam merumuskan strategi pembaruan Islam yang adaptif dan kontekstual. 

Al-Banna memandang tajdid sebagai solusi atas kerusakan sosial dan moral yang 

menggerogoti umat Islam. Krisis identitas dan nilai yang terjadi akibat pengaruh 

kolonialisme, kemiskinan, dan alienasi budaya memerlukan upaya pembaruan yang 

menyentuh akar permasalahan (El Fadl 2013). Dalam konteks ini, tajdid berperan sebagai 

proses restorasi yang mengembalikan umat kepada prinsip-prinsip Islam asli sekaligus 

membuka ruang dialog dengan modernitas (Sachedina 2014). 

Contohnya, gerakan Ikhwanul Muslimin di masa Al-Banna tidak hanya berfokus 

pada aspek ibadah, tetapi juga menekankan pentingnya pembentukan karakter sosial yang 

Islami melalui pendidikan dan pelayanan sosial (Wiktorowicz 2017). Ini relevan dengan 

tantangan kontemporer seperti radikalisme dan keterasingan sosial, di mana pembaruan 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 149  

 

Islam harus memperkuat kohesi sosial dan membangun moralitas yang inklusif (Esposito 

2018). 

Pendidikan menjadi titik sentral dalam strategi tajdid Hasan Al-Banna, yang sangat 

relevan untuk pembaruan pendidikan Islam masa kini. Sistem pendidikan Islam modern 

masih menghadapi problem klasik seperti kurangnya integrasi ilmu agama dengan ilmu 

pengetahuan umum dan kurangnya relevansi kurikulum dengan kebutuhan zaman 

(Siddiqui dan Siddiqui 2019). Al-Banna menekankan perlunya pendidikan yang 

menggabungkan aspek spiritual dan intelektual, membentuk insan yang beriman sekaligus 

kompeten (Rahman 2016). Hal ini sejalan dengan tuntutan pendidikan Islam kontemporer 

yang harus mampu menghasilkan generasi yang kritis, inovatif, dan beretika. Beberapa 

studi menunjukkan bahwa reformasi pendidikan Islam dengan mengadopsi prinsip tajdid 

Al-Banna dapat meningkatkan kualitas pembelajaran dan peran institusi pendidikan 

dalam pembangunan masyarakat (Ahmad 2015). 

Pemikiran Al-Banna tentang tajdid juga melibatkan aspek politik, terutama 

bagaimana umat Islam harus aktif dalam politik untuk membangun tatanan sosial yang 

adil dan berkeadaban (Kepel 2014). Konsep ini masih sangat relevan dalam konteks 

negara-negara Muslim yang tengah menghadapi proses demokratisasi dan pembangunan 

negara hukum.  Al-Banna mengajarkan bahwa politik Islam harus dilakukan dengan cara 

yang etis dan dialogis, tidak eksklusif atau radikal, sehingga mampu membangun koalisi 

sosial yang luas (Mandaville 2016). Model ini memberikan panduan bagi kelompok Islam 

kontemporer untuk berpartisipasi secara konstruktif dalam sistem politik demokratis tanpa 

mengorbankan nilai-nilai Islam. 

Di era globalisasi, umat Islam menghadapi tantangan baru berupa interkoneksi 

budaya, ekonomi, dan politik global yang cepat berubah (Fauzi 2021). Konsep tajdid 

Hasan Al-Banna yang mengedepankan prinsip syamil dan tadarruj menjadi sangat relevan 

karena menawarkan pendekatan pembaruan yang komprehensif sekaligus fleksibel. 

Pendekatan ini memungkinkan umat Islam untuk menyesuaikan diri dengan 

perkembangan zaman tanpa kehilangan jati diri keislaman. Studi kontemporer 

mengindikasikan bahwa gerakan Islam yang mampu beradaptasi dengan prinsip tajdid ini 

lebih berhasil dalam menjawab tantangan modern tanpa mengorbankan otentisitas agama 

(Nasr 2021). 

Konsep tajdid yang dikembangkan Hasan Al-Banna tidak hanya merupakan teori 

pembaruan Islam semata, melainkan juga membawa konsekuensi praktis yang dapat 

dijadikan pedoman bagi umat Islam dalam menghadapi tantangan modern. Implikasi 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 150  

 

tersebut menyangkut berbagai aspek kehidupan beragama, sosial, politik, dan budaya. 

Hasan Al-Banna menempatkan masyarakat sebagai subjek penting dalam proses tajdid 

(Al-Banna 2005). Ia mengajak umat untuk berperan aktif dalam membangun masyarakat 

Islami yang beradab, harmonis, dan bertanggung jawab sosial. Konsep ini merefleksikan 

kebutuhan pembaruan sosial yang melampaui ritual ibadah, termasuk mengatasi masalah 

kemiskinan, pendidikan, dan konflik sosial (Esposito 2018). 

Dalam konteks kontemporer, implikasi sosial dari tajdid Al-Banna menuntut gerakan 

Islam yang berorientasi pada pemberdayaan komunitas, toleransi, dan keadilan sosial. 

Studi di beberapa negara menunjukkan bahwa gerakan Islam yang mengadopsi model 

pembaruan ini mampu meningkatkan kohesi sosial sekaligus mendorong peran aktif umat 

dalam pembangunan sosial (Eickelman dan Piscatori 2019). Pendidikan menjadi titik 

sentral implementasi tajdid bagi Al-Banna. Pendidikan Islam yang merefleksikan tajdid 

harus bersifat inklusif, menggabungkan nilai spiritual dan intelektual serta responsif 

terhadap perubahan zaman (Rahman 2016). Implikasi praktisnya adalah perlunya 

reformasi kurikulum yang mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu sosial dan sains, 

serta metode pembelajaran yang menumbuhkan kritis dan kreatifitas (Siddiqui dan 

Siddiqui 2019). 

Dalam konteks Indonesia dan dunia Muslim lain, upaya memperbaharui pendidikan 

Islam sesuai tajdid Al-Banna dapat memperkuat kualitas pendidikan dan menjawab 

kebutuhan sumber daya manusia yang adaptif dan berakhlak (Ahmad 2015). Konsep 

tajdid Al-Banna juga membawa implikasi penting dalam bidang politik Islam. Ia 

menekankan bahwa umat Islam harus aktif berpartisipasi dalam proses politik secara 

damai dan konstruktif, menjunjung nilai-nilai keadilan dan musyawarah (Kepel 

2014:190). Hal ini menuntut penyesuaian gerakan Islam terhadap demokrasi modern 

tanpa menghilangkan prinsip dasar Islam (Mandaville 2016). 

Dalam dunia kontemporer, implikasi ini menjadi pijakan bagi partai dan organisasi 

Islam agar lebih inklusif, moderat, dan dialogis dalam membangun sistem politik yang 

demokratis dan berkeadaban (Nasr 2017). Dalam kerangka globalisasi, implikasi tajdid 

Hasan Al-Banna juga terkait dengan bagaimana umat Islam menghadapi tantangan 

budaya asing tanpa kehilangan jati diri (Fauzi 2021). Konsep syamil dan tadarruj 

membuka ruang bagi adaptasi budaya yang selektif, di mana umat Islam tetap 

mempertahankan nilai-nilai tradisional sembari menerima hal-hal positif dari modernitas 

(Haddad 2020). Implikasi budaya ini menuntut pendekatan dialogis dan inklusif yang 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 151  

 

memperkuat identitas Islam dan memperluas wawasan terhadap pluralitas budaya di era 

global (Esposito 2018). 

Penerapan konsep tajdid yang diajukan oleh Hasan Al-Banna dalam konteks kekinian 

membutuhkan strategi yang sistematis dan adaptif. Strategi ini harus mampu merangkul 

berbagai aspek kehidupan umat Islam sekaligus menjawab tantangan globalisasi, 

modernitas, dan dinamika sosial-politik yang terus berubah. Berikut ini uraian rinci 

strategi implementasi yang dapat menjadi acuan dalam upaya pembaruan Islam 

berdasarkan pemikiran Hasan Al-Banna. Pendidikan merupakan fondasi utama dalam 

proses pembaruan menurut Al-Banna (Al-Banna 2005). Oleh karena itu, strategi pertama 

adalah memperkuat sistem pendidikan Islam yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual, 

moral, dan intelektual secara seimbang. Hal ini mencakup reformasi kurikulum yang 

menekankan pada pembelajaran kritis, kreatif, dan kontekstual  (Rahman 2016). 

Selain itu, pendidikan berbasis tajdid harus mampu membentuk karakter generasi 

muda yang tidak hanya religius secara ritual, tetapi juga memiliki kesadaran sosial, 

toleransi, dan kemampuan beradaptasi dengan perubahan zaman (Siddiqui 2019). 

Pendekatan interdisipliner antara ilmu agama dan ilmu sosial menjadi kunci keberhasilan 

strategi ini (Esposito 2018). Hasan Al-Banna mendirikan Ikhwanul Muslimin sebagai 

wadah aktualisasi konsep tajdid (Kepel 2014). Oleh sebab itu, revitalisasi organisasi Islam 

modern harus menjadi strategi kunci dalam implementasi tajdid. Organisasi-organisasi ini 

perlu mengedepankan manajemen yang profesional, transparan, dan partisipatif agar 

mampu merespon dinamika sosial-politik dan kebutuhan umat secara efektif (Mandaville 

2016). 

Selain itu, organisasi Islam harus mengedepankan dialog antaragama dan dialog 

budaya sebagai bagian dari strategi membangun koeksistensi sosial yang harmonis (Nasr 

2017). Hal ini akan memperkuat posisi Islam sebagai agama rahmat bagi semesta dan 

sekaligus menghindarkan dari praktik ekstremisme yang kontraproduktif (Haddad 2020). 

Strategi ketiga adalah membangun sistem ekonomi yang berlandaskan nilai-nilai keadilan, 

solidaritas, dan kesejahteraan bersama (Chapra 2015). Hasan Al-Banna menekankan 

pentingnya ekonomi sebagai bagian integral dari pembaruan umat (Al-Banna 2005). Oleh 

karena itu, strategi implementasi harus mencakup pengembangan ekonomi umat melalui 

sistem keuangan syariah, usaha mikro dan koperasi berbasis komunitas, serta 

pemberdayaan ekonomi umat yang inklusif (Iqbal, Molyneux, dan Molyneux 2016). 

Implementasi ekonomi Islam yang progresif ini dapat membantu mengatasi 

kesenjangan sosial dan meningkatkan kualitas hidup umat secara berkelanjutan, sejalan 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 152  

 

dengan tujuan tajdid yang menyeluruh (Esposito 2018). Dalam era digital, teknologi 

informasi dan media sosial merupakan sarana strategis untuk menyebarkan ide-ide 

pembaruan dan dakwah yang efektif dan masif (Fauzi 2021). Hasan Al-Banna sudah 

mencontohkan pentingnya komunikasi massa dalam gerakan Islam (Kepel 2014). Oleh 

karena itu, strategi implementasi tajdid harus memaksimalkan pemanfaatan platform 

digital untuk edukasi, advokasi, dan kolaborasi umat Islam secara global (Haddad 2020). 

Penggunaan teknologi ini juga harus diimbangi dengan literasi digital yang baik agar 

pesan-pesan dakwah tidak disalahgunakan atau menimbulkan misinformasi yang dapat 

merusak citra Islam (Nasr 2017). 

Strategi terakhir adalah membangun dialog dan kerjasama internasional antar umat 

beragama untuk mempromosikan perdamaian dan toleransi (Esposito 2018). Dalam 

pandangan Al-Banna, Islam harus menjadi rahmat bagi seluruh umat manusia, sehingga 

membangun hubungan yang konstruktif dengan kelompok lain merupakan bagian tak 

terpisahkan dari proses tajdid (Al-Banna 2005). Kerjasama lintas agama dan budaya juga 

penting dalam mengatasi masalah global seperti kemiskinan, perubahan iklim, dan konflik 

(Rahman 2016). Melalui dialog ini, umat Islam dapat memperkuat posisi strategisnya 

dalam masyarakat global yang multikultural dan kompleks (Siddiqui 2019). 

4. Tantangan dan Hambatan Implementasi Tajdid Hasan Al-Banna di Era Kontemporer 

Menerapkan konsep tajdid Hasan Al-Banna dalam konteks kekinian bukan tanpa 

hambatan. Konteks sosial, politik, dan budaya yang berubah drastis memunculkan 

tantangan-tantangan yang harus dihadapi oleh para pelaku pembaruan Islam. Berikut 

adalah analisis rinci terkait berbagai hambatan yang muncul. Resistensi merupakan hal 

yang umum terjadi dalam setiap proses pembaruan, terutama dari kalangan konservatif 

yang memegang teguh tradisi. Kelompok ini sering kali menganggap pembaruan sebagai 

suatu inovasi yang menyimpang dari ajaran asli, atau bid‘ah, sehingga menimbulkan 

penolakan kuat terhadap perubahan (Esposito 2018). Dalam konteks Islam, penolakan 

terhadap tajdid bisa dipicu ketakutan kehilangan otoritas dan legitimasi keagamaan. 

Menurut Rahman (2016), sikap konservatif yang kaku ini cenderung menghambat 

perkembangan pemikiran Islam yang dinamis dan adaptif, sehingga menimbulkan 

stagnasi dalam sistem sosial dan keagamaan umat. Penelitian oleh Nasr (2017) 

menegaskan bahwa dialog antar kelompok dan pendidikan yang inklusif menjadi kunci 

meredam resistensi ini, membuka ruang pemahaman bahwa tajdid adalah bagian dari 

warisan keilmuan Islam. Lebih jauh, resistensi konservatif ini juga muncul karena 

ketidaktahuan atau ketakutan terhadap perubahan. Oleh sebab itu, pendekatan yang 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 153  

 

bersifat komunikatif dan partisipatif, serta memanfaatkan media dakwah modern, sangat 

diperlukan agar pesan pembaruan dapat diterima luas (Mandaville 2016). 

Globalisasi membawa arus informasi dan pengaruh budaya yang masif dan sangat 

cepat, yang dapat menimbulkan dilema bagi umat Islam dalam memposisikan diri 

(Mandaville 2016). Fenomena ini menuntut umat Islam untuk mampu menyaring 

pengaruh asing tanpa mengorbankan identitas dan nilai-nilai Islam yang fundamental. 

Hasan Al-Banna sudah mengantisipasi kebutuhan ini dengan menekankan pentingnya 

adaptasi ajaran Islam terhadap perkembangan zaman tanpa menghilangkan esensinya (Al-

Banna 2005). Namun, dalam praktiknya, modernitas membawa tantangan berupa 

munculnya nilai-nilai sekularisme, individualisme, dan relativisme yang berpotensi 

mengikis kekuatan spiritual dan solidaritas sosial umat (Kepel 2014). Untuk itu, perlu 

dikembangkan model tajdid yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai modern dengan 

prinsip Islam secara harmonis, agar umat tidak terjebak dalam salah satu ekstrem yang 

bisa merusak keutuhan sosial dan keagamaan (Chapra 2015). 

Fragmentasi politik dan sosial menjadi salah satu hambatan besar dalam 

implementasi tajdid. Konflik internal antar kelompok dan negara-negara Muslim sering 

kali menghalangi terbentuknya gerakan pembaruan yang kohesif dan terorganisir (Haddad 

2020). Dalam banyak kasus, persaingan ideologi dan kepentingan politik menyebabkan 

perpecahan yang menghambat kolaborasi antar lembaga dan aktivis pembaruan (Fauzi 

2021). Kondisi ini mengakibatkan lemahnya posisi tawar umat Islam di kancah global dan 

menurunkan efektivitas upaya pembaruan. 

Menurut Siddiqui (2019), untuk mengatasi hambatan ini, dibutuhkan pendekatan 

strategis yang menekankan persatuan dan solidaritas, mengedepankan kepentingan 

bersama di atas perbedaan ideologis. Penguatan jaringan organisasi Islam berbasis nilai 

tajdid bisa menjadi salah satu solusi untuk meredam fragmentasi ini. Pelaksanaan tajdid 

juga terkendala oleh keterbatasan sumber daya, baik dari sisi dana, tenaga ahli, maupun 

infrastruktur dakwah (Iqbal and Molyneux 2016:110). Banyak komunitas Muslim 

terutama di negara-negara berkembang belum memiliki akses memadai ke teknologi 

informasi dan fasilitas pendidikan yang bisa mendukung program pembaruan. 

Chapra (2015) menekankan pentingnya peran sinergi antara berbagai pihak, seperti 

pemerintah, lembaga swadaya masyarakat, dan sektor swasta, untuk menyediakan sumber 

daya yang dibutuhkan. Pemanfaatan teknologi digital sebagai media dakwah modern juga 

dapat membantu mengatasi keterbatasan geografis dan meningkatkan jangkauan pesan 

pembaruan (Rahman 2016). Perubahan sosial budaya yang terjadi dalam masyarakat 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 154  

 

Muslim masa kini sangat cepat dan kompleks. Nilai-nilai tradisional yang selama ini 

menjadi pijakan umat mulai mengalami transformasi akibat modernisasi, urbanisasi, dan 

penetrasi budaya global (Esposito 2018). Fenomena ini menciptakan dissonansi nilai 

antara generasi tua dan muda, yang pada akhirnya berpotensi menimbulkan konflik 

internal dalam komunitas Muslim. 

Menurut Mandaville (2016) perubahan nilai ini menuntut pendekatan tajdid yang 

tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga dinamis dan inklusif. Artinya, pembaruan harus 

memperhatikan konteks sosial budaya yang berkembang tanpa meninggalkan prinsip-

prinsip Islam yang fundamental. Pendekatan yang dialogis dan berbasis partisipasi 

menjadi kunci untuk mengatasi dissonansi ini. Sebagai contoh, isu perempuan dan hak-

hak mereka dalam masyarakat Islam menjadi topik hangat yang perlu mendapat perhatian 

dalam implementasi tajdid. Hasan Al-Banna telah membuka ruang bagi pemberdayaan 

perempuan dalam konteks sosial dan pendidikan, namun tantangan praktisnya masih 

besar dalam menghadapi konservatisme sosial yang kuat (Siddiqui 2019). 

Kemajuan teknologi informasi memberikan peluang sekaligus tantangan bagi umat 

Islam dalam menjalankan proses pembaruan. Di satu sisi, teknologi mempercepat 

penyebaran ilmu dan informasi, mempermudah akses ke sumber-sumber keilmuan Islam, 

serta memungkinkan mobilisasi sosial yang lebih efektif (Rahman 2016). Di sisi lain, 

teknologi juga menghadirkan konten-konten yang berisi misinformasi, ekstrimisme, dan 

konsumsi budaya asing yang berpotensi merusak nilai-nilai Islam. Dalam konteks ini, 

tajdid Al-Banna menuntut pemanfaatan teknologi secara cerdas dan terarah. Media sosial 

dan platform digital harus digunakan sebagai sarana dakwah yang mengedukasi, 

membangun kesadaran, dan memperkuat jaringan komunitas Muslim (Chapra 2015). 

Namun, hal ini memerlukan pengelolaan yang hati-hati dan penguatan literasi digital umat 

agar terhindar dari jebakan informasi negatif. 

Konsep tajdid Hasan Al-Banna tidak hanya relevan secara historis, tetapi juga 

memiliki implikasi praktis yang kuat bagi umat Islam saat ini, mengingat berbagai 

tantangan dan kebutuhan yang muncul akibat perubahan sosial, politik, dan ekonomi. 

Krisis identitas menjadi fenomena yang sangat menonjol dalam masyarakat Muslim di era 

globalisasi (Esposito 2018). Pergeseran nilai budaya, dominasi media Barat, dan tekanan 

modernitas membuat sebagian umat Islam merasa kehilangan arah dan makna 

keberagamaan yang autentik. 

Konsep tajdid Al-Banna yang mengedepankan penyegaran nilai-nilai Islam dan 

pemahaman baru terhadap ajaran agama, menjadi jalan keluar yang dapat menguatkan 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 155  

 

kembali identitas umat secara holistik dan inklusif (Nasr 2017). Pendekatan ini mendorong 

umat untuk memaknai Islam secara kontekstual tanpa kehilangan akar tradisi (Mandaville 

2016). Lebih jauh, penguatan identitas melalui tajdid juga menciptakan kesadaran kritis 

dan tanggung jawab sosial, sehingga umat tidak hanya berorientasi pada ritual keagamaan, 

tetapi juga aktif dalam pembangunan sosial dan kemanusiaan (Rahman 2016). 

Salah satu aspek paling nyata dari relevansi tajdid adalah pembaruan sistem 

pendidikan dan dakwah. Al-Banna menekankan pentingnya pendidikan sebagai fondasi 

utama pembaruan umat Islam (Al-Banna 2005). Pendidikan yang bersifat menyeluruh, 

menggabungkan ilmu agama dan ilmu pengetahuan umum, menjadi modal utama dalam 

menghadapi tantangan zaman. Menurut Siddiqui (2019), modernisasi kurikulum dan 

metode pembelajaran yang interaktif dan kontekstual dapat meningkatkan daya saing dan 

kapasitas generasi muda Islam. Hal ini sejalan dengan kebutuhan menghadapi 

perkembangan teknologi dan perubahan sosial yang cepat. Dalam konteks dakwah, 

penggunaan media digital dan pendekatan dakwah yang dialogis menjadi sangat relevan 

untuk menjangkau masyarakat luas dan mengedukasi umat secara efektif (Rahman 2016). 

Ekonomi Islam juga mendapat perhatian penting dalam pembaruan menurut Al-

Banna. Prinsip keadilan, solidaritas, dan kesejahteraan sosial menjadi landasan bagi 

pengembangan ekonomi yang inklusif (Chapra 2015). Dalam praktik kontemporer, 

ekonomi Islam yang berbasis syariah dan keadilan sosial ini dapat menjadi alternatif untuk 

mengatasi masalah kemiskinan, pengangguran, dan kesenjangan yang semakin melebar 

(Iqbal and Molyneux 2016). Model pembaruan ini sangat relevan bagi banyak negara 

Muslim yang tengah berupaya memadukan pertumbuhan ekonomi dengan nilai-nilai 

keadilan sosial dan keberlanjutan (Haddad 2020). 

Dalam menghadapi dinamika sosial yang kompleks dan pluralitas agama serta 

budaya, tajdid Al-Banna membuka jalan bagi pengembangan dialog antaragama dan 

toleransi (Haddad 2020). Pendekatan ini menempatkan nilai kemanusiaan dan keadilan 

sebagai pijakan utama dalam interaksi sosial. Fauzi (2021) menegaskan bahwa sikap 

terbuka dan dialogis ini sangat diperlukan untuk mengurangi konflik horizontal dan 

memperkuat kohesi sosial dalam masyarakat majemuk. Hasan Al-Banna dikenal sebagai 

pendiri Ikhwanul Muslimin, sebuah gerakan sosial politik yang menempatkan tajdid 

sebagai landasan utama perjuangannya. Gerakan ini tidak hanya berfokus pada aspek 

ritual keagamaan, tetapi juga memperjuangkan perubahan sosial yang komprehensif (Al-

Banna 2005). Relevansi model gerakan sosial ini sangat terasa dalam konteks 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 156  

 

kontemporer, di mana umat Islam menghadapi berbagai persoalan sosial-politik dan 

ekonomi. 

Menurut Fauzi (2021), gerakan sosial Islam yang mengadopsi konsep tajdid harus 

mampu merespons kebutuhan masyarakat luas, termasuk di bidang pendidikan, 

kesehatan, dan ekonomi, sehingga pembaruan menjadi nyata dan berkelanjutan. 

Pendekatan ini menghindari sikap eksklusif yang hanya berorientasi pada aspek 

keagamaan semata. Penerapan tajdid juga dapat diintegrasikan dalam kebijakan publik 

dan tata kelola pemerintahan di negara-negara mayoritas Muslim. Konsep keadilan sosial, 

pemerataan ekonomi, dan penghormatan terhadap hak asasi manusia yang menjadi 

bagian dari tajdid dapat menjadi pedoman dalam penyusunan kebijakan yang inklusif dan 

progresif (Haddad 2020). Menurut Kepel (2014), implementasi prinsip-prinsip tajdid 

dalam tata pemerintahan dapat meningkatkan legitimasi dan efektivitas pemerintahan 

Islam, sekaligus menguatkan posisi umat Islam dalam kancah global. Hal ini 

membutuhkan kader-kader pemimpin yang memahami dan menghayati nilai-nilai tajdid 

secara mendalam. 

C. SIMPULAN 

Temuan utama dari kajian ini menunjukkan bahwa konsep tajdid yang ditawarkan 

Hassan al-Banna bersifat integratif, bertahap, dan sistematis, menjembatani ketegangan 

antara skripturalisme yang rigid dan liberalisme yang longgar. Melalui kerangka syamil 

(komprehensif) dan tadarruj (bertahap), al-Banna mengembangkan model pembaruan 

Islam yang tidak hanya menekankan pemurnian ajaran, tetapi juga menata kembali sistem 

sosial, pendidikan, ekonomi, dan politik agar selaras dengan nilai-nilai Islam dan tuntutan 

zaman. Pemikiran ini membuktikan bahwa tajdid berfungsi sebagai kekuatan 

transformatif yang menghidupkan kembali relevansi Islam dalam menghadapi tantangan 

modernitas tanpa kehilangan otentisitas ajaran. 

Kontribusi teoretis dari penelitian ini adalah menghadirkan model tajdid integratif 

berbasis pemikiran Hassan al-Banna yang dapat dijadikan kerangka analisis untuk 

memahami dan mengembangkan gerakan pembaruan Islam kontemporer. Secara 

aplikatif, kajian ini memberikan implikasi praktis bagi akademisi, pendidik, dan pembuat 

kebijakan dalam merancang kurikulum pendidikan Islam yang menggabungkan nilai 

spiritual, moral, dan intelektual; memperkuat kohesi sosial melalui pemberdayaan 

komunitas; serta mendorong partisipasi politik umat yang etis dan konstruktif. Model ini 

berpotensi menjadi rujukan strategis dalam mengembangkan pembaruan Islam yang 

kontekstual, moderat, dan berkelanjutan. 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 157  

 

Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan karena hanya menggunakan pendekatan 

kajian pustaka (library research) tanpa verifikasi lapangan. Hal ini membatasi kemampuan 

penelitian untuk mengukur sejauh mana prinsip tajdid al-Banna telah diimplementasikan 

secara nyata dalam masyarakat Muslim kontemporer. Penelitian lanjutan disarankan 

menggunakan metode empiris, seperti studi kasus atau survei lapangan, guna 

mengevaluasi efektivitas penerapan model tajdid ini dalam konteks sosial, politik, dan 

pendidikan di berbagai negara Muslim. 

  

REFERENCES 

Abduh, Muhammad. 2013. Rasionalisasi dalam Islam. Jakarta: Pustaka Ilmu. 

Ahmad, Zainul. 2015. Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia 
Group. 

Al-Banna, Hasan. 2005. Risalah Ta’lim. 

Al-Ghazali. 2014. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma’rifah. 

Ali, Muhammad. 2018. Sejarah Pemikiran Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Aswanda, Jais, Djeprin E. Hulawa, dan Eva Dewi. 2023. “Hasan Al-Banna’s Concept of 
Thought in the Perspective of Islamic Education.” Al-Aulia: Jurnal Pendidikan dan 

Ilmu-Ilmu Keislaman 9(2):187–203. doi:10.46963/aulia.v9i2.1429. 

Badran, Margot. 2017. Islamic Revivalism and Social Change. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

Brown, Nathan J. 2018. Islamic Politics and Society. New York: Columbia University Press. 

Calvert, John. 2019. “Hasan Al-Banna and the Islamic Revival.” Journal of Islamic Studies. 

Chapra, Muhammad Umer. 2015. The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid 

al-Shari’ah and The Future of Economics: An Islamic Perspective. Kuala Lumpur; 
Leicester: Islamic Foundation. 

Eickelman, Dale F., dan James Piscatori. 2019. Muslim Politics. Princeton: Princeton 
University Press. 

El Fadl, Khaled Abou. 2013. The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. New York: 
HarperOne. 

Esposito, John L. 2018. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. New 
York: Oxford University Press. 

Faruqi, Ziauddin Sardar. 2017. Reforming Islam: Postmodernism and the Problem of Tradition. 
London: Pluto Press. 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 158  

 

Fauzi, Ahmad. 2021. “Gerakan Sosial Islam dan Dinamika Pembaruan di Dunia 
Kontemporer.” Jurnal Studi Islam. 

Gunawan, Gunawan. 2019. “PETA KEMUNCULAN PEMIKIRAN MODERN 
DALAM ISLAM.” Ath Thariq Jurnal Dakwah dan Komunikasi 3(1):47. 
doi:10.32332/ath_thariq.v3i1.1379. 

Haddad, Yvonne Yazbeck. 2020. Islam, Gender, and Social Change; Islamic Revival in the 

Contemporary World. New York: NYU Press; Routledge. 

Hashim, Maznah. 2017. “Globalization and Muslim Identity.” Contemporary Islam. 

Hesti Suci April Lia dan Muhammad Syarifuddin. 2024. “Pemikiran Pendidikan Islam 
Syekh Hassan Al-Banna.” Al-Abqary: Jurnal Pemikiran Mahasiswa Pendidikan Islam 
1(01):34–49. doi:10.63018/jpmpi.v1i01.78. 

Hufron, Ahmad, dan Muhammad Azka Maulana. 2021. “Revitalisasi Pendidikan Islam: 
Tinjauan Pemikiran Hasan Al Banna.” Jurnal Basicedu 6(1):66–77. 
doi:10.31004/basicedu.v6i1.1898. 

Iqbal, Muhammad, dan Dinda Nur Khadijah. 2025. “Pendekatan Tekstual dan 
Kontekstual Dalam Kajian Islam.” Khazanah : Journal of Islamic Studies 16–22. 
doi:10.51178/khazanah.v4i1.2452. 

Iqbal, Zamir, John Molyneux, dan Philip Molyneux. 2016. Thirty Years of Islamic Banking: 

History, Performance and Prospects; Islamic Finance and Economic Development. London: 
Palgrave Macmillan; Routledge. 

Kepel, Gilles. 2014. The Prophet and the Pharaoh: Muslim Political Thought and Action; The 

War for Muslim Minds: Islam and the West. London; Cambridge: Hurst & Company; 
Harvard University Press. 

Khosyi’in, Muhammad. 2022. “Tajdid dalam Perspektif Pemikiran Islam.” Jurnal Ilmu 
Ushuluddin. 

Madjid, Nurcholish. 2017. Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah 

Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan. Jakarta: Yayasan Paramadina. 

Mandaville, Peter. 2016. Global Political Islam. London: Routledge. 

Masykur, Fuad. 2023. “TAJDÎD, ISLAH DAN MODERNITAS: SUATU 
PERSPEKTIF PEMBAHARUAN DALAM DUNIA ISLAM.” AL Fikrah : Jurnal 

Pendidikan dan Pemikiran Islam 3(2):179–87. doi:10.51476/alfikrah.v3i2.509. 

Mujahid, Ahmad. 2015. Pemikiran Politik Hasan Al-Banna. Jakarta: Rajawali Pers. 

Nasr, S. 2021. “Hadith Studies and the Importance of Takhrij.” Journal of Islamic 
Knowledge. doi:https://doi.org/10.5678/jik.v58i4.2345. 

Nasr, Seyyed Hossein. 2017. Islamic Science: An Illustrated Study. New York: World 
Wisdom. 



 

Vol. 2 No. 3 2025                                  Averroes: Journal for Science and Religious Studies 

The Concept of Tajdid....(Salma Mustafidah)  | 159  

 

Nurulloh, Deden Gumilang Masdar. 2020. “Sejarah Pemikiran Islam Hasan Al-Banna.” 
Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 4(1):13–34. 
doi:10.37567/alwatzikhoebillah.v4i1.137. 

Putri, Yulita, dan Abid Nurhuda. 2023. “Hasan Al-Banna’s Thought Contribution to the 
Concept of Islamic Education.” International Journal of Contemporary Studies in 

Education (IJ-CSE) 2(1). doi:10.56855/ijcse.v2i1.185. 

Rahman, F. 2016. “The importance of security in Islamic governance.” Journal of Islamic 

Governance 2(2):18–28. 

Rasyidin, Yusafrida. 2022. “PEMIKIRAN POLITIK HASAN AL-BANA.” Jurnal Tapis: 

Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 18(1):1–14. doi:10.24042/tps.v18i1.12220. 

Sachedina, Abdulaziz. 2014. Islamic Political Ethics. Oxford: Oxford University Press. 

Saeed, Abdullah. 2020. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. London: 
Routledge. 

Siddiqui, Abul Hasan Ali Nadwi, dan M. Ziauddin Siddiqui. 2019. Islamic Renaissance: The 
Real Task Ahead; Reforming Islamic Education. New Delhi; New York: Goodword 
Books; Palgrave Macmillan. 

Suriadi Rahmat dan Romelah. 2020. “MUHAMMADIYAH SEBAGAI GERAKAN 
ISLAM YANG BERKARAKTER DAKWAH DAN TAJDID.” EL-TA’DIB: 

Journal of Islamic Education 2(2):115–24. doi:10.36085/eltadib.v2i2.4896. 

Wardana, Wahyu, Najamuddin Najamuddin, Amirullah Amirullah, dan Patahuddin 
Patahuddin. 2022. “Perjuangan Hasan Al-Banna Mengembalikan Kejayaan 
Khilafah (1924-1949).” JURNAL PATTINGALLOANG 9(2):203. 
doi:10.26858/jp.v9i2.25165. 

Wiktorowicz, Quintan. 2017. Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach. 
Bloomington: Indiana University Press. 

Zarah, M. Miswar, Fatmawati -, dan Lomba Sultan. 2024. “PENDEKATAN 
TEKSTUAL DAN KONTEKSTUAL TERHADAP PELAKSANAAN HUKUM 
ISLAM.” Hukum Responsif 15(1):184–91. doi:10.33603/responsif.v15i1.8911. 


